

کلام۔ فلسفہ

# مجموعہ رسائل مام غزالی اردو

از بحثۃ الاسلام امام محمد غزالی

جلد سوم

علم الكلام  
اب کتاب الاقصیہ و معتقد  
النقذ من الفسال

تہافتہ الفلاسفہ

دارالاشعاع اردو بازار، کراچی

جنون ۲۱۳۶۴۸

طبع اول دارالاشاعت ۱۹۸۷ء  
طبعاً

### ملنے کے پتے



دارالاشاعت اردو بازار کراچی ۱۱  
مکتبہ دارالعلوم کوئٹہ کراچی ۱۲۱  
ادارة المعارف کوئٹہ کراچی ۱۲۲  
ادارة اسلامیات ۱۹۰ ناولکن لاهور  
ادارة القرآن ۴۳۷ کارڈن لیٹ کراچی



# مجموعہ سائل امام غزہ للی

## فہرست مضمون

اُس میں تین رسائل شامل ہیں

### علم الكلام

| صفحہ | نام          | صفحہ | نام                           |
|------|--------------|------|-------------------------------|
| ۲۸   | سالواں دعویٰ | ۱۷   | عرض ناشر                      |
| ۵۴   | آٹھواں دعویٰ | ۱۸   | آغاز کتاب                     |
| ۶۱   | نواں دعویٰ   | ۱۹   | پہلی تہبید                    |
| ۶۲   | پہلا مسلک    | ۲۱   | دوسری تہبید                   |
| ۶۳   | دوسرا مسلک   | "    | پہلا فرقہ                     |
| ۶۴   | نقلي دليل    | ۲۲   | دوسرा فرقہ                    |
| ۶۵   | دسوال دعویٰ  | ۲۳   | تیسرا - پوچھا فرقہ            |
| ۶۶   | دوسرا باب    | ۲۴   | میسری تہبید                   |
| "    | قدرت         | ۲۵   | پوچھی تہبید                   |
| ۶۸   | پہلی فرع     | "    | پہلی قسم                      |
| ۷۲   | دوسرا فرع    | ۲۸   | درسری و تیسری قسم             |
| ۷۴   | تیسرا فرع    | ۳۵   | پہلا باب - خدا کی ذات کی نسبت |
| ۷۶   | علم          |      | بحث اور اس پر دس دعویٰ        |
| ۷۷   | حیواۃ        | "    | پہلا دعویٰ                    |
| "    | ارادہ        | ۷۵   | دوسرہ دعویٰ                   |
| ۹۲   | سیع و سر     | ۷۶   | تیسرا دعویٰ                   |
| ۹۵   | کلام         | ۷۷   | پچھا دعویٰ                    |
| ۱۰۰  | اعتراض اول   | ۷۸   | پانچواں دعویٰ                 |
| ۱۰۱  | اعتراض دوم   |      | پنچا دعویٰ                    |

| صفحہ نمبر | نام                                                      | صفحہ نمبر | نام                  |
|-----------|----------------------------------------------------------|-----------|----------------------|
| ۱۵۰       | تیسرا وجہ کا بواب<br>چوتھا باب - آنحضرتؐ کی ثبوت کا شبات | ۱۰۲       | اعتراف سوم           |
| ۱۵۲       | ہیلی فصل                                                 | ۱۰۳       | اعتراف چہارم         |
| "         | دوسرہ باب و مقدمہ<br>پہلی فصل پر                         | ۱۰۴       | اعتراف پنجم          |
| ۱۵۹       | عذاب قبر                                                 | "         | اس باب کا دوسرا حصہ  |
| ۱۶۱       | منکر نکیر                                                | "         | پہلا حکم             |
| ۱۶۳       | میزان                                                    | "         | دوسرا حکم            |
| ۱۶۵       | پل صراط                                                  | ۱۱۳       | تیسرا حکم            |
| ۱۶۸       | دوسری فصل                                                | ۱۲۷       | دلیل اول و دوئم      |
| ۱۶۹       | مسئلہ عقیلہ                                              | ۱۲۸       | دلیل سوم             |
| ۱۷۳       | مسک                                                      | "         | چوتھا حکم            |
| ۱۷۵       | مسئلہ فقہیہ                                              | ۱۷۶       | تیسرا باب            |
| ۱۷۸       | تیسرا فصل - خلافت                                        | ۱۷۸       | خواکے انعام میں      |
| ۱۷۹       | پہلا پہلو                                                | ۱۷۹       | حکم تیسیخ، عبشت، سفہ |
| ۱۸۰       | دوسرہ پہلو                                               | ۱۳۷       | مثال الطے اول        |
| ۱۸۲       | تیسرا پہلو                                               | ۱۴۶       | مثال الطے دوئم و سوم |
| ۱۸۵       | چوتھی فصل                                                | ۱۳۸       | پہلا دعویٰ           |
| "         | کسی ذرقة کے لوگوں کو کافر ہونا دیجہتے                    | ۱۴۰       | دوسرہ دعویٰ          |
| ۱۸۶       | پہلا مرتبہ                                               | ۱۳۱       | تیسرا دعویٰ          |
| ۱۸۲       | دوسرہ مرتبہ                                              | ۱۳۳       | چوتھا دعویٰ          |
| "         | تیسرا مرتبہ                                              | ۱۳۴       | پانچواں دعویٰ        |
| ۱۸۸       | چوتھا مرتبہ                                              | ۱۳۸       | ساقواں دعویٰ         |
| ۱۸۹       | پانچواں مرتبہ                                            | "         | پہلی وجہ کا بواب     |
| ۱۹۰       | چھٹھا مرتبہ                                              | "         | دوسری وجہ کا بیان    |

## المنفذ من الفضول

| صفوفہ | معنایں                                                           | صفوفہ | معنایں                                             |
|-------|------------------------------------------------------------------|-------|----------------------------------------------------|
| ۲۳۰   | کسی علم پر نکتہ پہنچ کرنے سے پہلے<br>اس میں کمال پیدا کرنا چاہئے | ۳۰۶   | امام صاحب کے ایک دوست کا<br>سوال دربارہ تحقیق مدھب |
| ۲۳۳   | امام صاحب تحریک علم فلسفہ میں<br>مصروف ہوئے                      | ۴۰۶   | اس کا جواب                                         |
| ۲۳۴   | فلسفہ کے مین اقسام ہیں                                           | ۴۰۸   | مُکْتَلِ مولود بیلود علی الفطرة                    |
| ۲۳۵   | ۱۔ دھریہ                                                         | ۴۱۵   | علم یقینی کی تعریف                                 |
| ۲۳۶   | ۲۔ طبیعیہ                                                        | ۴۱۶   | فلسطیل ہوا اس کی بناد پر امام صاحب کو              |
| ۲۳۷   | ۳۔ الہمیہ                                                        | ۴۱۹   | علم محوسات کے باب میں شکوہ لے                      |
| ۲۳۸   | شکافیر بولی سینا و بونصری قارابی                                 | ۴۲۰   | پیدا ہوئے                                          |
| ۲۳۹   | فلسفہ کے چھ اقسام                                                | ۴۲۱   | امام صاحب کے شکوہ دربارہ                           |
| "     | ۱۔ ریاضی                                                         | ۴۲۰   | عقلیات و نظریات                                    |
| ۲۴۱   | علم ریاضی سے دو آفتیں پیدا ہوئیں                                 | ۴۲۰   | خواب کی بناد پر کسی اور ادراک                      |
| ۲۴۲   | آفت اول۔ یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ                                 | ۴۲۱   | فرق الغفل کا اسکان                                 |
| "     | اگر اسلام برحق ہوتا تو اس کی حقیقت                               | "     | شایدیہ اور ادراک صونیہ کو حاصل ہوتا ہے             |
| ۲۴۴   | ریاضی دان پر فتنی رسمی                                           | "     | یا شایدیہ اور ادراک بلہ المروت حاصل ہر             |
| ۲۴۵   | اٹھت دوم۔ یعنی جاہل خیر خواہ ان کو اور                           | ۴۲۵   | دو ماہ تک امام صاحب سلطنتی خیال                    |
| "     | وزکار علم ریاضی کے اسلام کو بدلتا اور                            | ۴۲۶   | درعیان حق کے چار فرقے                              |
| ۲۴۷   | تہریون علم کلام                                                  | ۴۲۸   | کتب کلام میں لاطالیں تدقیقات فلسفیات               |

| صفحہ نمبر | معنایں                                                                                     | صفیہ نمبر | معنایں                                                                         |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۹۸       | { امام صاحب مذہب اہل تعلیم کی حق<br>شروع کرتے ہیں۔                                         | ۲۵۵       | { قادر مطلق سے دین کو کچھ تعلق نہیں<br>[ بلکہ ائمکے انکار سے خون پر اعتقاد ہے، |
| ۳۰۹       | غایہ وقت کا حکم امام صاحب کے نام                                                           | ۴۵۶       | ۷۔ طبیعت                                                                       |
| ۳۰۰       | { امام صاحب سے بعض اہل حق نہیں<br>ہوتے کہ تردید مخالفین سے ان کے<br>رشیات کی اشاعت ہوتی ہے | ۲۵۹       | { بخوبیہ سائل انکار طبیعت<br>شرط دین نہیں ہے                                   |
| ۳۰۱       | شبہ نذکورہ بالا کا جواب                                                                    | ۷۲۳       | ۷۔ الہیات<br>تمیں مسائل میں تکفیر واجب ہے                                      |
| ۳۰۲       | بعض خدشات اہل تعلیم کا جواب                                                                | ۲۶۴       | ۱۱۔ انکار شر اجساد                                                             |
| ۳۱۷       | { امام صاحب کی تصالیت تردید<br>ل مذہب اہل تعلیم میں                                        | ۲۸۱       | { ۱۲) باری تعالیٰ عالم بالجزئیت نہیں<br>۱۳) عالم قدیم ہے                       |
| ۳۱۶       | { اور عمل دونوں کی ضرورت ہے<br>۲۹۰                                                         | ۷۲۵       | دیگر مسائل میں تکفیر واجب ہے                                                   |
| "         | { امام صاحب نے قبة القلب بیگی<br>" تصالیت مشائخ علام کاظمال ع                              | ۲۸۸       | ۵۔ سیاست مدن                                                                   |
| "         | شروع کیا۔                                                                                  | ۲۸۹       | ۶۔ علم اخلاق                                                                   |
| "         | { دو آفتیں پیلی ہوئیں<br>" صوفیہ کا درجہ فاسِ ددق و حال سے                                 | ۴۹۱       | اس علم کا مانند کلام صوفیہ ہے                                                  |
| "         | ، حاصل ہوتا ہے۔                                                                            |           | { استراتیجی کلام صوفیہ و فلاسفہ سے                                             |
| ۳۱۸       | { امام صاحب سعادت آفرت کے<br>آفت دوم۔ فلسفہ کے بعض اقوال                                   | ۲۹۶       | { آفت اول۔ ہر قول فلاسفہ سے<br>بلادیاز حق و باطل انکار کیا گیا۔                |
| ۳۱۹       | بنداد سے نکلنے کا عزم شدہ بھری                                                             |           | { آفت ساقہ دھر کے اقوال باطل<br>بھی قبول کر لئے جاتے ہیں۔                      |

| صفیہ بر | معنائیں                                                                                                    | صفیہ بر | معنائیں                                                                          |
|---------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۵۷     | امام صاحب کی زبان بند ہو گئی اور وہ سخت بیمار ہو گئے اور کان و حدود مشریعی کی حقیقت اس بحدار سے نکلتے ہیں۔ | ۴۰۶     | محض معمراں ثبوت بثوت کے لئے کافی نہیں۔                                           |
| ۳۶۰     | امام صاحب سفر مکہ کے بہانے سے زیارت بیت المقدس۔                                                            | ۴۰۷     | امام صاحب کا قیام مشین ہے۔                                                       |
| ۳۶۲     | امام صاحب خلوت ترک کرنے اور لوگوں کے محدث نبیلات کی اصلاح سفر جاز۔                                         | ۴۰۸     | بعض مشکالین کے اور یا امام صاحب دلپ و مدن کو آئے اور گوشہ نشینی اختیار کی۔       |
| ۳۶۴     | کارادہ کرتے ہیں۔                                                                                           | ۴۰۹     | امام صاحب وقت کا حکم امام صاحب کے نام کر پیشا پور جاؤ اور بداعتمادی کا علاج کرو۔ |
| ۳۶۷     | ہوئے                                                                                                       | ۴۱۰     | امام صاحب ذی القعدہ ۹۹                                                           |
| ۳۶۸     | ہمارت کی حقیقت حقیقت بثوت ذوق سے معلوم ہوئی ہے۔                                                            | ۴۱۱     | حقیقت بثوت کیا ہے۔                                                               |
| ۳۶۹     | اس کا علاج۔                                                                                                | ۴۱۲     | خواب غایبیت بثوت کا نہ رہے۔                                                      |
| ۳۷۰     | منکرین بثوت کے شبہات کا جواب۔                                                                              | ۴۱۳     | ثبوت بثوت ایک مثال سے۔                                                           |
| ۳۷۲     | ایک اور مثال                                                                                               | ۴۱۴     | بثوت کا ثبوت اس عام اصول پر کہ اہم ایک ملکہ ہے جس کا تعلق ملکی علوم سے ہے۔       |
| ۳۷۴     | ایک تفہیل کے۔                                                                                              | ۴۱۵     | کسی عالمی شخص کا بھی ہوتا بذریعہ مذاق ذاتی پڑھیں                                 |
| ۳۷۵     | ہمارے کل معتقدات کی بناء تجویہ۔                                                                            | ۴۱۶     | یا تو اتر نتابت ہو سکتا ہے۔                                                      |

| صفحہ نمبر | معنایں                     | صفحہ نمبر | معنایں                             |
|-----------|----------------------------|-----------|------------------------------------|
| ۲۶۳       | مسکو حشر اجداد             | ۳۵۹       | صنعت ایمان بوجہ بہا خلائق علماء    |
| ۲۸۳       | مسکو کیتیت علم باری تعالیٰ |           | اور اس کا علاج                     |
| ۲۸۴       | مسکو قدریم عالم            | ۳۶۲       | خاترے                              |
| ۳۳۰       | حقیقت بثوت                 | ۳۵۹       | بعض حواسی<br>بحث تلازم اسباب طبیعی |

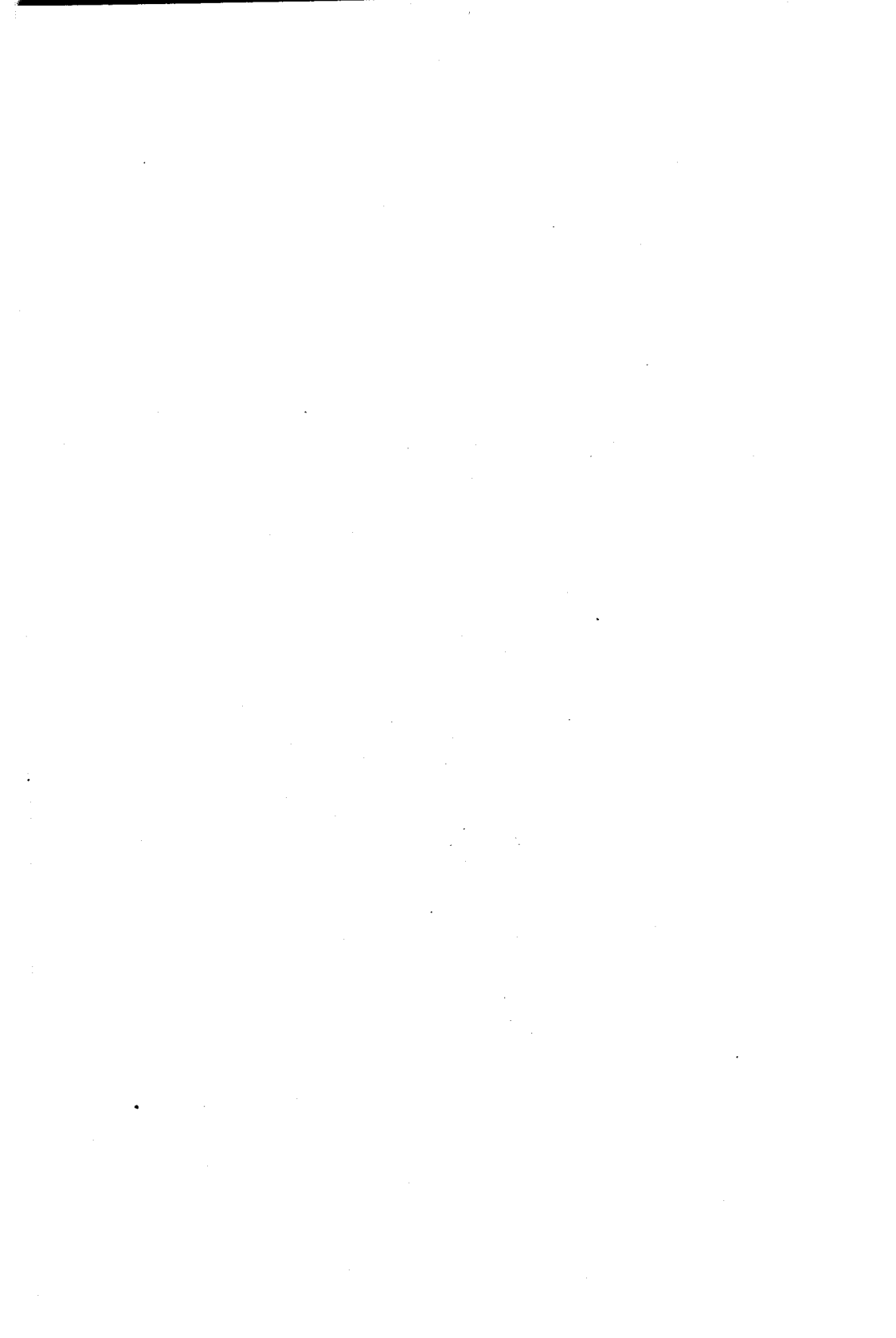
## تسافته الفلاسفہ

| صفحہ نمبر | معنایں                                | صفحہ نمبر | معنایں                   |
|-----------|---------------------------------------|-----------|--------------------------|
|           | فلسفہ کے قول کا ابطال۔                | ۳۶۹       | پیش لفظ                  |
| ۳۵۱       | مسکو (۴) ابہریت عالم، اوزیان          | ۳۴۱       | دیباچہ                   |
|           | حرکت کے باسے میں فلاسفہ کے قول        | ۳۲۹       | مقدمہ                    |
|           | کا ابطال                              | ۳۸۰       | حیات نیزائی              |
| ۳۶۱       | مسکو (۵) فلاسفہ کے اس قول کی تبلیغی   | ۳۰۰       | آنغاز تاب تہاذف الفلسفہ  |
|           | کے بیان میں کہ خدا نے تعالیٰ فاعل و   | ۳۰۵       | دیباچہ صنعت              |
|           | صانع عالم ہے اور عالم اسی کے فعل      | ۳۰۷       | پہلا مقدر                |
|           | الصنعت سے ظہور نہیں آیا ہے۔           | ۳۰۹       | دوسرہ مقدر               |
| ۸۸۶       | مسکو (۶) وجود صانع پر استدلال         | ۳۱۳       | تیسرا مقدر               |
|           | سے فلاسفہ کے مجرم کے بیان میں         | ۳۱۳       | چوتھا مقدر               |
|           | مسکو (۷) اس بات پر دلیل قائم          | ۳۱۵       | مسائل                    |
| ۳۹۲       | کرنے سے فلاسفہ کے مجرم کے بیان میں کہ |           | ا) قدم عالم کے باسے میں، |

| صفحہ نمبر | مصنفوں                                                                                                                                | صفحہ نمبر | مصنفوں                                                                                                                                                                                                        |
|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۳۶       | مسئلہ (۱) اس بات پر قیام دلیل سے فلاسفہ کے عجز کے بیان میں کوئی کوئی صفات نہیں ہے۔                                                    |           | خدا یک ہے اور یہ کہ دو واجب اور بود کو فرض نہیں کیا جاسکتا جو ایک دوسرے کی علت ہوں                                                                                                                            |
| ۵۳۸       | مسئلہ (۲) ان فلسفیوں کے قصور استدلال کے بیان میں جو سمجھتے ہیں کہ اول اپنے عجز کو جانتا ہے اور اولاد و اجسas کو بخوبی لگانے جانتا ہے۔ | ۵۰۶       | مسئلہ (۴) فلاسفہ کے صفات الہیہ کا انکار اور اس کا ابطال مسئلہ (۵) فلسفیوں کے اس قول کے ابطال میں کہ اس کا نیز اس کے ساتھ جنس میں مشارکت کرے اور عقلی طور پر جنس و فعل کا اول پر اطلاق نہیں ہو سکتا۔           |
| ۵۳۹       | مسئلہ (۳) فلسفی اس پر بھی کہی دلیل قائم نہیں کر سکتے کہ اول اپنی ذات کو جانتا ہے۔                                                     | ۵۷۱       | مسئلہ (۶) فلسفیوں کے اس قول کے ابطال میں کہ وجود اول (خدا) بسیط ہے یعنی وہ وجود حضن ہے، نہ ماہیت ہے نہ حقیقت ہی کی طرف وجد کی اضافت کی جائے کے اس لئے وہ جدا اپنا ہی وجہ ہے جیسا کہ اس کے عجز کے لئے ماہیت ہے |
| ۵۴۰       | مسئلہ (۴) فلسفیوں کے اس قول مفقرہ کا علم نہیں رکھتا۔                                                                                  | ۵۷۸       | مسئلہ (۷) اس بیان میں کہ فلاسفی یہ ثابت کرنے سے باجز ہیں کہ اسماں ذی حیات ہے اور وہ اپنی حرکت دوری یہ میں اللہ تعالیٰ کا میطیع ہے۔                                                                            |
| ۵۵۸       | مسئلہ (۵) اس بیان میں کہ فلاسفی یہ ثابت کرنے سے باجز ہیں کہ اسماں ذی حیات ہے اور وہ اپنی حرکت دوری یہ میں اللہ تعالیٰ کا میطیع ہے۔    |           | مسئلہ (۸) اس بیان میں کہ فلاسفی یہ ثابت کرنے سے باجز ہیں کہ اس کے عجز کے لئے ماہیت ہے                                                                                                                         |
| ۵۶۳       | مسئلہ (۶) غرض حرکتہ سماں کے ابطال میں۔                                                                                                | ۵۳۴       | عقلی دلائل سے یہ ثابت کرنے سے باجز ہیں کہ اول (خدا) کے لئے جسم نہیں ہے۔                                                                                                                                       |
| ۵۶۸       | مسئلہ (۷) فلسفیوں کے اس قول                                                                                                           |           |                                                                                                                                                                                                               |

| صفحہ نمبر | مضمون                                                                                                                                  | صفحہ نمبر | مضمون                                                                                                                                                                                                                                                           |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۶۴۲       | مسئلہ (۱۹) فلاسفہ کے اس قول کے بطلان میں کہ ارواح انسان پر وجود کے بعد عدم کا ظاری ہونا محال ہے۔                                       | ۵۷۶       | کے بطلان میں کہ نفس سما دیہ اس عالم کی تمام جزئیات حادثہ سے واقع نہیں۔                                                                                                                                                                                          |
| ۶۳۰       | مسئلہ (۲۰) حشر بالاجداد اور اجسام کی طرف ارواح کے عود کرنے کی تردید میں کہ واقعیات کی فطری راہ میں تبدل محال ہے۔                       | ۵۷۵       | سلام ملقبہ طبیعت مسئلہ (۲۱) فلسفیوں کے اس میان کی تردید میں کہ واقعیات کی فطری راہ میں تبدل محال ہے۔                                                                                                                                                            |
| ۶۴۳       | اور اس قول کے بطلان میں کہ یہ تمام باتیں عالم کی تسلی کے لئے ہیں درستہ چیزوں میں روحانی ہیں جو جسمان حذاب و ثواب سے اعلیٰ دار رفع ہیں۔ | ۵۹۲       | اس امر پر براہن عقلي قائم کرنے سے عاجز ہیں کہ روح انسانی جو ہر روحمانی قائم بنپس ہے جو کسی چیز (وسکان) میں نہیں، وہ نہ تو جسم ہے نہ کسی جسم میں منطبق، نہ وہ بدن سے متعلق ہے نہ منفعت، جیسا کہ اندھائی جو نہ خارج عالم ہے نہ داخل عالم اور ہی حال فرشتوں کا ہے۔ |
| ۶۴۴       | خاتمه تعلیقات کتابیات                                                                                                                  |           |                                                                                                                                                                                                                                                                 |

علم الْكَلَام



## عرضِ ناشر

قائدین کرام کے بیش نظر اس وقت جماعت الاسلام ابو حامد غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی علم کلام کے ضمن میں مشہور کتاب الماقصداتی والاعتقاد کا ارد و ترجیح ہے۔ پیشتر اس کے کوہ ہم اس کتاب پر پھنڈ سطہ رکھو تو بصیرہ نے لکھیں۔ مناسب معلوم ہوتا ہے کہ علم کلام پر مختصر انداز میں روشنی دلائیں کہ اس علم سے مراد کیا ہے اور وہ کون کون سے محکمات تھے جن کی بنا پر علم کلام کا جانا اذبس صریح ہے۔

دنیا میں عموماً ہر قوم کو مذہب ہر جگہ سے غزیندہ رہا ہے لیکن مسلمانوں کو بقابلہ درسے لوگوں کے مذہب سے لگاؤ رہا ہے اور یہ مذہب کے سلے عرب ہے گا۔ کیونکہ مسلمان کبھی نسل کسی خاندان کی کسی ملک اور کسی آبادگاں کے افراد کا نام ہبھیں مسلمانوں کی قومیت کا عنصر یا یا یا ضمیر ہو کچھ ہے۔ صرف مذہب ہی ہے۔ اگر اہل اسلام کے ہاں سے مذہب کو الگ کر لیا جائے اور اس کی میثیت کو ختم کر دیا جائے تو قومیت بھی فنا ہو جائے گی۔ اسی خیال کے پیش نظر مسلمانوں نے مذہب کو ہر قسم کے خطروں سے بچانے کے لئے ہر زمانہ میں اپنے امکان سے زیادہ جیعت ایکٹر کوششیں کیں۔ جب اسلام کے عقائد مرتباً میں عرب سے باہر نکل کر عجم کے علاقوں میں سڑایت کر گئے کیونکہ مسلمانوں نے رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارکہ میں یہی اسلامی شروعات کا سلسلہ جاری کر دیا تھا۔ تاکہ خداوند تعالیٰ کی طاصلیت کی تعلیم زمین کے چھپ جو پھیلیں پھیلیں دی جائے اور یہ فتوحات سیاسی کا سلسلہ خلیفہ ثانی کے زمانہ میں سر زمین عرب کی حدود سے انکل کر ایران اور روم کی سرحدوں تک جا پہنچا۔ بنو امیہ اور بنو عباس کے زمانہ اقتدار میں ان فتوحات میں اور زیادہ وسعت ہوئی تو یونان اور فارس کے علمی ذخیرے عربی زبان میں منتقل ہو ناشر دن ہجتے۔

تمام قوموں کو مذہبی بختروں اور مناظردوں میں تمام آزادی مل گئی۔ تو اسلام کو ایک بڑے خطرے کا سامنا پیش آیا۔ پارسی۔ عیسائی۔ یہودی اور زندیق فرقے۔ ہر طرف سے اٹھ کھڑے ہوئے اور اس صدر کا بدال لینا چاہا۔ جو انہیں فتوحات اسلام کے زمانہ میں تلوار سے پہنچ چکا تھا، انہوں نے انتقام کا قلم ہاتھ میں لیا۔ اسلام کے عقائد پر آزادی کے دہ نکتہ چینیاں کیں جن سے کمزدِ عقیدہ کے مسلمانوں کے عقائد میں لغزش پیدا ہونا شروع ہوئی اسلامی فوقيت اور برتری کے وقت اس فتنہ کو ہجیشہ کی طرح بزور شمشیر ختم کیا جا سکتا تھا۔ لیکن مسلمانوں کی فطری آزادی کی نیگرانہ کیا۔ کہ مخالفین کے قلم کا جواب تلوار سے دیا جائے۔ علمائے اسلام نے بڑے شوق اور جانفشنی سے فاسد رسیحت شروع کیا۔ تو جو ہتھیار مخالفین نے اسلام کے مقابلہ میں استعمال کئے تھے، ان ہی سے ان کے وار و دکے۔ ان ہی معروفوں کے کارنا میں ہیں۔ جو آج علم کلام کے نام سے مشہور ہیں۔

عرف عام میں علم کلام سے مراد وہ علم ہے جس کے جانتے سے انسان اسلامی عقاید کی تقدیری عقلی دلیلوں سے کی جاسکتی ہے۔ مشائی امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے عداب قبر کے ثبوت میں یہ پرہان قاطعہ دیا ہے کہ۔

فرض کرد۔ ایک آدمی اپنے مکان میں اعلزہ اور اقربا کے درمیان سریا پڑا ہے۔ اسے عالمِ خواب میں ایک سانپ نے ڈس لیا ہے تو وہ خواب میں سانپ کے ٹسنے سے شور و غل کر رہا ہے۔ رورہا ہے۔ ہائے مر گیا۔ ہائے مر گیا۔ کتنے جگر دوز نالے کر رہا ہے۔ لیکن اس کے عزیز زندوں میں سے کسی کو بھی اس کے شور و غل کا کچھ پہنچ نہیں ہے۔ وہ بے خبر سو رہے ہیں۔ اسی طرح مرد کو عذاب قبر میوگا تو وہ درے مردوں کو اس کا احساس تک نہیں ہوگا۔ اسی طرح اسلامی دوسرے عقائد کو بھی عقلی دلیلوں سے ثابت کیا ہے۔ علم کلام کا یہی ایک کارنامہ ہے جو سنہری حروف سے لکھنے جانے کے قابل ہے کہ اس نے مخالفین کے مونہوں پر سکوت کی ایسی مہربن لگائیں کہ انہیں اپنی بے بسمی کا اظہار کرنا پڑتا۔

زیر نظر کتاب الاقتضاد فی الاعتقاد امام غزالی کی ایک معروکۃ الکرا کتاب ہے جس میں انہوں نے علم کلام کے تمام مسائل کو مفصل انداز میں پیش کیا ہے۔ علم کلام میں جسے بڑے جلیل القدر فضل اور نفعیم کتاب میں لکھیں اور ہر ایک اسے اپنی دماغی قابلیت اور خدا دا ولیا قوت کا پورا پورا ثبوت دیا ہے مگر ان کی تمام کتابوں کو امام صاحب کی زیر نظر کتاب سے دھی نسبت ہے جو ستاروں کو بد ریزیز ہوتا ہے۔ ظاہر ہے کہ ستاروں کی روشنی ماہِ کامل کے سامنے پیچ نظر آتی ہے۔ اسی طرح امام صاحب کی اس تصنیف مبین کے مقابلہ میں وہ سرے افراد کی کتابیں باز پڑھاتی ہیں۔ اگرچہ امام صاحب کی درمیانی تصنیف کا مرتبہ بھی بہت بلند ہے لیکن اس کتاب میں امام صاحب نے جگہ کاوی سے کام لیا ہے اور اسرا راستہ کو عوام کے سامنے پیش کیا ہوا۔ یہ امر اہل بصیرت پر واضح ہے کہ شرع اور عقل میں ہرگز تضاد نہیں ہے حقیقت تک پہنچنے کے لئے عقل اور شرع کا سامان ساختہ ہونا لابدی امر ہے۔ اس لئے عقل کے طرفداروں کو خیال رکھنا چاہیے جب تک شرع کی نورانیت سے چراغ دل کو منور نہ کیا جائے تو محض عقل کی بینیا پر مذہبی پیغمبر گنوں اور مشکل امور کا حل طلب کرنا کوہ کنندن اور کاہ برآ اور دن کے متراود ہوگا۔

کتاب کے شروع میں دو تہمیدیں درج کی گئی ہیں جنہی تہمیدیں مرقوم ہے کہ علم کلام میں غور و غرض کرنا ہنہایت ضرور کا ہے۔ بلکہ اسلام کے اعلیٰ مقاصد میں شمار ہوتا ہے۔ دوسری تہمید میں اس بات پر فور دیا گیا ہے کہ علم کلام کے مسائل میں غور و تدبر کرنا ہر ایک شخص کے علیعے ضروری نہیں ہے۔

الغرض زیر نظر کتاب امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کا ایسا شاہکار ہے جس میں علم کلام کے ذریعہ شریعت حق کے تمام مسائل کو دلچسپ انداز میں پیش کیا گیا ہے اور ہر مسلمان طالب علم کا فرض ہے کہ اس کتاب کو اپنے مطابعہ میں رکھ خصوصاً حج کل مغرب نہ دہ مسلمان شریعت کے ادامر دلوں اسی سے یورپ کی کورانی تقلید کرتے ہوئے اس طرح بیگناہ ہو رہے ہیں کہ انہیں اسلام سے برائے نام ہی تعلق رہ جاتا ہے انہیں

اس کتاب کا مطالعہ مفید ہی نہیں رہے گا بلکہ انہیں گمراہی اور طلاقیت کے عینیتیں لگ جائے گے لہل کر رشد و ہدایت کی صحیح اسلامی راہ پر گامزد کرنے میں مدد و معاون ت ثابت ہو گا۔

کتاب کا اندراز بیان اچھوتا اور دلچسپ ہے مترجم نے عربی عبارت کے انکھالات کو عام فہم اردو زبان میں پیش کیا ہے اور اردو دان حضرات پر طیا بخاری احسان کیا ہے۔

# آل عازم کتاب

## کتاب الاقتصاد في الاعتقاد

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين والتعالى لعله يفتح علينا

محمد زمان واصحابها جميعين

جن لوگوں کو خدا نے فوراً یہاں اور فرائی استعداد عطا فرمائی ہے وہ بخوبی جانتے ہیں کہ شرع اور حکم میں متاثر اور تھاد ہرگز نہیں ہے اور یہ بھی جانتے ہیں کہ عقل بغیر شرعاً کے باکل نہیں ہے اور شرع عقل کے سوا اپنا مدعا پیدا نہیں کر سکتی صرف تقليد ہی کے عقیقی کو چھوٹھوں میں اگر بنا اور بخوبی خواہ کامیگر کو دیتا ہو تو قوی ہے اور سرفہرست عقل ہی کے گھوڑے پر سوار ہو کر شرع کو پاکل نظر انداز کر دینا ہر ایک عذیزی اور تمدنی اور عقل سے کام لینا کہیں ہے ہی نہیں بلکہ قاتلی قدرت پر سخت حملہ کرنے ہے تقليد اور اتباع میں طوابیر کے دلدادے تفریط کے اعلیٰ مراتب پر پہنچ گئے ہیں اور حرق عقل ہی کاراگ گامیوں افراط کی پالیسی کو خوب ترقی دے رہے ہیں۔ پچھلے حضرات کو سمجھ لینا چاہیے کہ پشت شرع لا مستند قرآن کریم یا قول رسول ہے اور قول رسول کی صفات کو راستی کی کسوٹی پر رکھنا مشکل ہی کام ہے اور عقل کے طرق اور وسائل اسخراور معقول کو خیال رکھنا یا پایا یا۔ کجب تک شرع کی فوایت سے چارائی دل کو رشیون ترکیا جائے محض عقل سے مذہبی مشکلات اور پیغمبر کیں کا حل کرنا کارے وارد عقل تصورت اور صحیح آنکھ کی مانند تصور فرمائیے اور قرآن کو سورج کی طرح خیال کیجئے۔ اندھیری رات میں آنکھ تو پرستور قابل دیکھنے کے ہوتی ہے مگر سورج کے نہ ہونے کی وجہ سے جیسا کیا۔ كالعزم اوقایا ہے اور دن کو سورج لصف المہار پر کھڑا ہو کر اپنی نور اپنی کریمیں اپنی ارض پر قوانا ہے اور اپنی داد و دش میں کوئی کمی نہیں رہنے دیتا انکے بیچارے اندھوں کے حق میں دن اور

رات دنوں میں اب بھر تھے۔ ایسے ہی عقلی صفات اگر بعض حقول ہی کے بھروسہ پر خالق و خلق کے حل کرنے اور مناسی مشکلات کو گھسنے کے لئے ہوں گا اور شرح کی فراہی شعاعوں سے اپنی نیکیں بند کر دیں گے تو سخت اندھیروں میں ہاتھ ماؤں مارتے رہ جائیں گے۔ علی ہذا القیاس اگر تقیید پارٹ کے آدمی صرف تقیید اور ظواہر کے اتباع ہی کے پیچے پڑے رہیں گے اور تحقیق و تدقیق کی طرف مطلق توجہ نہ کریں گے تو انہی کے اندھے ہی رہیں گے۔

الغرض بیسے آنکھ بغیر سورج کے کسی کام کی نہیں اور سورج ہوا اور آنکھ نہ ہو تو سورج کی روشنی بیکار ہوتی ہے۔ ویسے ہی عقل بغیر شرح کے بالکل نکی سے اور شرح بغیر عقل کے بے حد فلاسفہ اور مخالفوں کو عقل ہی کے ہو رہے اور شرح کو بالکل عطا کر رکھ دیا اور احبابِ ظواہر نے شرح کی کچھ ایسے جایا اور اس طبق اسلام سے تقیید کی کام کے مخزل کرنے اور ان کی مہیا نت کی وجہ سکنی پختہ کو کفریات میں خیال کرنے کے مگر وہ سب سے بیشتر طلاقی بحث کو جھوٹ نے دلوں کو ہدا تھے نہیں جانے دیا۔ اگر عقل سے کام لیا ہے تو شرح کی سود سے باہر نہیں نکلے اور اگر شرح کو لیا ہے تو بھی عقل کو پورا پورا دخل دیکھنی سیکھا۔ استدلال بھی معرفت رسول اللہ علیہ السلام کے وس فیصلہ تھیں میتو لا اوس داد ساطھ کو پورا دستور الحکم بنایا ہے۔ اور کسی ہم شما بھی اس مددحانی مركون سیکھ اپنے بھروسی بآہر قدم نہیں رکھا۔ ہماری اس کتاب الفقہاء اللائقہ میں چند تجھیں میں اور جایا باب ہیں۔ تمہیدات میں تو علم کلام کے مزروع کیا ایک مذہبی کام اس کے غرض کی طبایہ یا غرض میں ہونے کے متعلق بحث کی جائے گی اور پہلے باب میں خدا کے متعلق وس دعا کیا ہم ثابت کریں گے دوسرا باب میں صفات ہماری کی اور تیسرا میں خدا کے افعال کی تحقیق ہوگی۔ چوتھا باب میں خدا کے کمال پر بسط بحث کی جائے گی۔

**پہلی تجویید** اس بارہ میں کو علم کلام میں خون کرنا اس کی تسبیبات کو چنان بین کرنا نہ ہے۔

مزروعی ہتم بالشان امر یہ بلکہ اسلام کے ایسی مقاصد میں شمار کیا جانا ہے۔ ایسے امور کے درپے ہونا کہ جن سے نہ دنیا دھکارتی متصور ہو اور نہ روحانی کی ذات کے قیمتی گھر ہاتھ نکلیں۔ صرف شفاقت اور دین دنیا کی بدیمی کا بامث ہوتا ہے خواہ وہ امور تبلیغات کے قبیل سے ہوں یا تبلیغات سے۔ انسان کو پہلی سیئے کر جہاں تکہ وہ کام سعادت اور سرحدانہ بخوبی

اور دامگی راحت ڈوٹشی کے حاصل کرنے اور دامگی شفاقت اور ابک رذاں و قیامتیں سمجھنے کی لذتیں کرے۔ انبیاء علیہم السلام نے اپنے اپنے زمانگی میں لوگوں کو صاف اور کھلے لفظوں میں بتا دیا ہے کہ بندوق پر خدا کے بہت سے حقوق اور انتکھے افعال و اقوال و عقائد۔ الفرض ان کی روشنہ ترکات و سکنات اور قسم کے جذبات کو خداوندگی سے خاص تعلقات ہیں مگراب شخص کذاب یا کافر باطل ہو گا اس کا مکملہ ہیشیت کے لئے جنمیں میں ہو گا اور جو راست گو مسلمان عادل ہو اسے جنت میں بھیجا جائے گا۔

انبیاء علیہم السلام نے اپنے تبلیغی احکام میں حرف زبان پر اکتفا نہیں کی بلکہ اپنی صفات اور ماوراء اللہ ہونے کے ثبوت میں بہت سے حیرت انگیز خوارق اور لذتی طاقت سے خارج اور مافق العادات امور پیش کئے ہیں جنہوں تے زمانہ کے نامہ عفنکہ اور حیرت میں ڈال دیا۔ سوان خوارق کے مشاہدہ کرنے والی خبر اخبار متواترہ کے ذریعہ ان کو سننے کے قبل اس کے کو مافق العقل اور پر کافی خور و تبریکیں جائے اور یہ دیکھا جائے کہ یہ امور معجزات سے ہیں یا کو طلحات اور دینی ادی حیرت انگیز کا زمانہ مسخر نہ کیا وغیرہ ہے۔ انسانی طبیعت ان خدائی احکام کے تسلیم کرنے اور ان محجزات کے امکان صدق کی طرف چھک جائے گی اور اس میں ایک ایسی حالت اور کمیت پیدا ہو جائے گی جو اس کے سابق طیباں اور قرار کو اٹھا کر خوف اور روت کا فکر بیقراری دنیا کی بے خاتمی کا پورا پورا الفرشہ اس کے اندر کھینچ دے گی۔ انسانی طبیعت میں قوت برحقی کی طرح ضروریہ بات کھٹکے گی کہ موت ایک دن آنے والی ہے اور اس لتساپل اور بکسر واری، اس تکبر اور بر عزت انا ولا یاری اور انا الحق کی لفڑے زنی کا خیازہ ایک دن مجھے ضرور اٹھانا پڑے گا بپر کمودی جہاں ہی یہ دنیا و کی وجہ است و عظمت یہ دللت و خروت ایک گھرداری کی مہماں ہیں اور موت کے بعد کے اتفاقات جو اس وقت مجھ سے پوشیدہ ہیں ایک دن مجھے ضرور پیش آئیں گے ہیں۔

انسانی طبیعت کا جلد ضرور اس پر ہو جائے کہ اس تکا سل اور بے پرواہی کو چھوڑ کر موت کی تیاری کرے اور تو فرع عقر ادا نے والے عظیم الشان اور خطرناک سفر کی ضروریات کو ہم پہنچائے اس کو ضرور یہ بات سمجھے گی کہ حضرات انبیاء علیہم السلام باہم ہمودیکہ انہوں تے اپنی القدیقی کیلئے ہزارہا محجزات و خوارقی عادات دکھائے ہیں۔ ایسے شخص سے صدقہ و حقیقت میں کم نہیں ہیں جو ہم کو یہ کہہ کر تھیں گھر میں میرے رہبر و ایک خیر بہر یا اور کوئی مہیب درندہ گھس گیا ہے۔ دیکھنا اندر رہ جانا درد مقرر اجل بن چاؤ گے۔ ہم اس کی اس بات کے مستحبی میں اس پنام پر خیر کا ہمارے اندر گھس جانا ممکنات میں

سے ہے بوت کے اندر سے اندر جانا تو کجا اس کے نزدیک تک جانا بھی کو ادا کریں گے۔ حالانکہ ہم یقیناً جانتے ہیں کہ موت ایک دن حضور آتے والا ہے جب صرف موت کے ڈر سے ہم استفادہ پئے جاؤ گی لیکن حق کریں گے تو موت کے بعد کے واقعات کے متعلق ہمیں کیوں نہ تکر دا منیگیر ہو ناچاہے اور مزدہ ہو ناچاہے۔ یقیناً ہم ان آئندہ پیش آئیوالے واقعات کی نسبت جہاں تک ہمارے ذہن کی رسائی ہو گی بحث کریں اور رسول چلیں گے کہ کیا اس قسم کے واقعات کا پیش آنا حکمات میں سے یا عالمات سے۔ یہ بحث پتے ہیں کہ ہمارا ایک پیدا کرنے والا ہے۔ اس کے بہت سے حقوق ہم پر ہیں اگر یہاں اس کے احکام کے مطابق چلیں گے تو ہم سیدھے بحث میں جائیں گے۔ درہ دوزخ میں اور ہم خدا کے رسول ہیں اور تھاری بہتری کے لئے دنیا میں بھیج گئے ہیں تو اس وقت ہم کو یہ ضرور خال کنپڑے گا کہ آیا ہمارا اپیدا کرنے والا ہے۔ اگر ہم اپنے مسلک ہے یا نہیں۔ اگر ہے تو وہ مسلک ہے یا نہیں۔ کیونکہ امر و نبی اور عباد کو اور امر و نواہی کی تکلیف دینا اور حضرات انبیاء کو ہمپر دی خلافت کے لئے بھیجنے اور غیرہ بغیر قوت کریا گئی کے حکم ہیں اور اگر مسلک ہے تو ہماری اطاعت یا عدم اطاعت پر اس کو ثواب و عقاب دینے کی قدرت ہے کہ نہیں اگر ہر ایک بات پر قدرت ہے تو ہر ایک نبی اپنے اس دلنوکی رسالت میں سمجھے یا نہیں۔ اور اگر خدا کی ہستی اس کا مسلک ہوتا۔ اس کا ہر امور قادر ہے ان حضرات انبیاء علیہم السلام کا اپنے دعاوی میں سچا ہونا یا سب امور ہمارے روپ و لقیناً ثابت ہو جاویں تو ہمارے دلوں میں دنیا کی سے شباقی اور اس کی ہر ایک لغزیب قوت کا زوال۔ عالم عقیبے اکی طرف انتقال کا پورا پورا لاقشہ اٹر آئے گا۔ تو ہبایہ سب کچھ ہے تو ان تمام امور لعینی خدا کی ہستی اس کی صفات و افعال انبیاء علیہم السلام کی صداقت وغیرہ سے بہت کرنے والا بھی علم کلام ہے اور اسی کی حضورت پر اس تہیید میں بحث کرنا ہمارا مقصود بالذات تھا۔

ایک مقام پر ایک خدشہ واقع ہوتا ہے اور وہ یہ کہ یہ توجہ نے ماہک حضرت انبیاء علیہم السلام کی زبانی آئندہ پیش اٹے دلے واقعات کو سن کر طبیعت میں ضرور ایک بھرا بیٹ سچا پیدا ہو جاتی ہے۔ اور ترکیبیں اور دنیا کی چند صورتیں خواہشات کے چھوڑنے پر طبیعت آمارہ ہو جاتی ہے مگر دیکھنا اس بات کو ہے کہ یہ بھرا بیٹ اور انبیاء جملت اور مقتضیت طبیع کا نتیجہ ہے یا موجب شرع کا۔ ہم تجوہ سے بحث ہیں کہ آپ کی گذشتہ مثال دوبارہ ایک شخص کے شیرسے ہم کو گزارنے

کی صورت میں یہاں ادا نہ جانا اور موت سے ڈرنا وغیرہ مغضن الشافی طبیعت کا مقضنا تھا۔  
وجہات شرع کو دہاں پر مطلقاً دخل نہ تھا۔

اس کا جواب اول تو یہ ہے کہ ہم آخر کتاب میں مقضی اعقل اور وجہات شرع پر مفصل بحث کریں  
گے اور ثابت کریں گے کہ اس قسم کے جذبات وجہات شرع کے دائرہ سے باہر نہیں ہیں اور  
وہ سے یہ کہ جب جذبات اور انبعاث میں آپ کو کلام نہیں تو ان جذبات کے اسباب مثلاً مستحبی  
طیب یا وجہات شرع کی تلاش معمکن ہے اور ان کرنی لیسے ہی ہے جیسا کسی شخص کو سانپ ڈس گیا ہے اور  
دھارہ سانپ ڈس کو آ رہا ہے اور یہ شخص دہاں سے بھاگ جانے پر بھی پوری قدرت رکھتا ہے مگر  
وہ شخص اس خیال پر کھڑا رہے کہ یہ سانپ کو حرص سے آیا ہے دیکھ جانتے سے یا پائیں طرف سے اور  
سانپ اسے دوبارہ ڈس گیا ہے۔ سو جیسے اس شخص کی حیات و سفا ہوت میں کچھ شک نہیں ویسے ہی  
جذبات مذکورۃ الصمد کے اسباب تلاش کرنے والے کی بادلت و تنگ نظری اظہر من الشمس ہے۔  
**دہمیہ تہمید** | اس بارہ میں ہے کہ علم کلام میں خوض و تدبیر کہ ناہر یا کشے کے لئے جائز نہیں ہے۔  
بودلائی اور مصنفین بھی اس کتاب میں بیان کر رہے گے کہ بجز این ادویہ کے ہیں جتنے سے باطنی اور  
روحانی امراض کا علاج کیا جاتا ہے اور جیسے فلاہی طبیب اگر پورا پورا حاذقی اور طبی امور میں  
پیدا رکھتا ہو تو یقیناً مرضیوں کو تباہ ہو گی۔ ویسے ہی روحانی طبیب میں صدقۃت اور روحانیت  
میں اعلیٰ درجہ کی قابلیت اور استعداد ضروری ہے۔ اگر اس کی طبیعت میں روحانی اصول کی کمی ہے  
یا جائے اصلاح کے بکار ٹکڑا زیادہ ہے ملکیتی امر ہے۔ اس کے بعد ناظر عما کو معلوم کر لیا پایا ہے کہ لوگ  
چار فرقوں میں منقسم ہیں۔

**پہلا فرقہ** | ان لوگوں کا یہ ہے اندھائی واحدانیت اور اسکے برعکسیدہ رسول اور اسکے اور ان رفقاء  
پر صدقۃ ول اور اندر ولی جذبات کے لحاظ سے ایمان لاکر زیدہ دریافت یا دنیاوی کاروبار تجارتی یا  
زرعی امور وغیرہ میں مشغول ہو گئے ہیں۔ انہوں نے اپنی اندھائی حالات شریعت اور روحانیت  
کے حصول کے ذریعہ سے درست کر کے یا تو میہرات نفسانی اور ترک شہوات شیطانی میں حصہ و فیض  
اختیا رکھ لی ہے اور یا دنیاوی اور تمدنی ترقی کے درائع کی طرف رخ کر لیا ہے ایسے لوگوں کو اپنی حالات  
پہ رہنا نہیات نہیا ہے بلکہ کام کے وقاریق اور اعتقادی احکام کے دلائل اور ان پر سوالات و وجہات

کے جھگٹروں میں پڑنا ان کے لمحہ نہایت خطرناک اور ہمیں امر ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے عربوں کو خدا کی واحد نسبت اور آپ کی رسالت پر ایمان لانے کے سوا اور کبھی اسرائیلی کلیف نہیں دی اور آخرین عربوں میں سے بعض بعض تلقید ایمان لائے اور یعنی نے بڑے طورے والائی اور تبریزات کے طالبین کے کے بعد آپ کوئی برخی نہیں بانا بلکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے تلقید کیا اور ہمیں ایمان میں مطلق فرق نہیں کیا۔ ان لوگوں کو چاہیے کہ اپنی حالت پر ڈھنے رہیں اور علم کلام کے جھگٹروں اور اس کی مشکلات اور پچیس گیوں میں پڑکر اپنے عقائد کی بیج کھنیں کیونکہ علم کلام میں جس تفہید و تحقیق کے ساتھما عتقاد کا احکام پر باہمیں قائم کئے جاتے ہیں اور ان پر مفتراء اور فلاسفہ کی طرف سے سنگین اعتراضات وارد کئے جاتے اور انکے کافی جواب دیئے جاتے ہیں اگر یہ سب معاملات ان کے آگے پیش ہوں تو ممکن ہے کہ ان کے دل میں کوئی ایسا امر پہنچ جائے جس کا اندازہ قوی سے قوی جذب سے بھی نہ ہو سکے۔ اسی لئے صحابہ کرام میں فن میں خوبی اور اس کے متعلق درس قدمیں نہ کرتے تھے بلکہ نہ ہر دو یا یہ است لوگوں کی دینی اور دینادی مصلحتوں اور پندت لفیحتوں میں اپنے گئی اذفات لبرکتے تھے بلکہ ایک دفعہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کو مسئلہ تقدیر پر بحث کرتے دیکھا تو آپ نے سخت تحریر کی حالت میں ان کو فرمایا کہ اگلی آنہیں اسی قسم کے جھگٹروں میں پڑ کر ہلاک ہو گئیں۔

**دوسرا فرقہ**۔ ان لوگوں کا ہے ہبھوں نے اپنی قوت عملی کا یہاں تک سنتیا اسی کر دیا ہے کہ اس میں حق کی قبولیت کا مادہ ہی نہیں سہا۔ ہزار ان کو پندت لفیحتوں کرو۔ زران کے کام سختی ہیں اور زران کے دلوں میں اسرار و حکایت کی گنجائش ہے۔ ایسے خالی اور سنگ دل تلقید پر مریضے والوں، بالائی چاہوں کا پیر بجز شمشیر کے اور کوئی نہیں ہو سکتا۔ تجربہ سے ثابت ہوا ہے کہ اکثر کافر شمشیروں کے نیچے ایمان لائے ہیں۔ خدا کی قدرت ہے کہ حکام تواروں اور نیزروں سے لکھتا ہے وہ نہایا اپنے چوں اور یہ چوں سے ہر گز نہیں نکل سکتا۔ اگر آپ تایخی کتابوں کی ورقہ گردانی کریں گے تو آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ جہاں اہل اسلام اور کفار کے مابین جنگ ہوتی وہاں ہزار یا کلف مشرق پا اسلام ہوئے۔ اور یہاں مذہبی تقيید کے جلسے منعقد ہوئے وہاں پیر جنگ و قتل تک وفت پہنچنے اور کوئی تسلی بخش نہ لائے نظر نہیں آیا اور یہ جو کچھ ہم نے لکھا ہے عقلی منصب سے روگردانی اور حشیم پوچھی پر اسکو محول ذکر ناچاہی کیونکہ عقل ایک ایسا خدا ہی را نہ ہے جو ہر کس دنکس کو دینے کے قابل نہیں ہے یہ کو ہر جس بہانہ کے خاص یہ گزیدہ

اور اور احترم بدلوں کو عطا کیا جاتا ہے۔ عام لوگ حقیقی بذاتیت کے سمجھنے سے ایسے ہی قاصر و عاجز رہتے ہیں جیسے پونکلا ڈسروچ کی نسلی اگر لونی کو خپیں دیکھو سکتی۔ ایسے لوگوں کو کلامی معدودیت پیش کرنے سے ایسا ہی کلیف سمجھتی ہے جیسے گنجی کو گلوب کی فوجیوں سے موت کی صورت نظر آتی ہے۔ ان لوگوں کے حق میں امام شافعی نے کیا الحوب کہا ہے۔ فرضت متح الجمالات علمیہ اضطاعتہ حجت شفیع نے نالایلوں کو علم سکھایا اس نے علم ضائع کیا اور جس نے اسکے دونوں ضلعوں میں تجویز کیا۔ اپنے علم کو سمجھنے سے رکھا اس نے بھاری نظم کیا۔

**تیسرا فرقہ** ان لوگوں کا ہے جو تقلیدی اور اجتماعی طور پر ایمان لائے مگر مذہن ایسے دلوں میں کچھ ایسی  
حیثیت ہوئی ذکا دوت اور تیزی ذہن کی استعداد پیدا کر دی جس کی وجہ سے انہیں طرح طرح کے اشکالات سوچتے  
ہیں جو ان کے سابقہ المیدان اور قرار اور جمیعت طبع کے موہبہ ہوتے ہیں اور وہ ایسے نزلے ڈھنگ کے  
ہوتے ہیں جو ان کے معتقدات میں بہت سی مشکلات پیدا کر دیتے ہیں اور بعض دفعہ مخالف مذاہب کے  
لوگوں سے وہ ایسے اظہر ہو جیں کہ جو ان کے دلوں میں گھر کر جاتے ہیں ایسے لوگوں کی سماقت  
ان کے شبہات دور کرنے اور اعتماد درست کرنے کے بارہ میں حضور پمپر دی کہ فی چاہیئے مگر جہاں تک ہو  
سکے اس بارہ میں اتنا ہی مقدمات اور مسلمات یا قرآن و حدیث اور کسی ناصورہ بور امام کے قول نقل کرتے  
ہے کام لیا جائے تاکہ بیان ہو کہ حقیقی طالب ہیں کرنے سے ان لوگوں پر اور جو بہت سے اشکالات کے دروازے کھل  
جائیں اور انکی صفات پہنچتی اور بھی بدتر ہو جائے کہ ان گھنٹی دلائل کے بغیر امام ذکر سے تو کچھ مخالف نہیں۔  
**چوتھا فرقہ** ان لوگوں کا ہے جو موجودہ صورت میں مسلمات کے عین گھر میں ہیں پڑے ہیں مگر درست  
فرقہ کے لوگوں کی مانند تھکنی المکفر و مکفہ کے پکن نہیں ہیں بلکہ قدرت نے ان کے دلوں میں کچھ ایسی غیر معمولی  
قابلیت و استعداد پیدا کر دی ہے جس کی وجہ سے ان کا راہ و راست پر آجاتا ٹھکن ہے لبڑیکہ ان کے آگے  
اسلامی اصول کی تھیمت کے دلائل ہو کر فرک کے بخلافات کی دیواریات نہ برداشت طریقوں سے پیش کی جائیں اور ان  
کی جملت طبعی اور فطری تھیات کا کچھ ایسا مقتضی ہے کہ اگر روشنیت کے ذبر درست اور پر اثر راستے ان کو  
دکھانے سے بھی تو ان کی رد کی حالات فرآسود مسلمانی ہے ایسے لوگوں کو اسلامی مرکز کی طرف یکجتنے لئا اسدا  
کا سب سے اعلیٰ فرضی ہے بلکہ بیشتر ایجاد اور ان کے پاس آسمانی اور الہامی کتابیں سمجھنے کی اصلی غرضی ہی  
ہے مگر ان لوگوں کو راہ و راست پر لانے میں بڑا ضروری کا امر ہے کہ بہنیات محبت بھرے الفاظ میں جمیعت  
اسلامی کے ساتھ چھا بڑا اور تھبب کے زنگ میں رنگ ہوئے افاظ سے روگ راٹا کر کے اسلامی اتفاقی

و معارف انہیں سمجھائے جائیں کیونکہ تعصب کے پرایہ میں اسلام کے پاک اور روشن اصول کو عیش کنایا جائے اس کے کسی حد تک مغایر ثابت ہوا و رجھی زیادہ چہالت۔ خند۔ ہدث دھرمی اور کشاکشی کا باحت بہتا ہے۔ ہم نہایت دلوقت اور تحریر سے کہتے ہیں کہ زیادہ تو عوام الناس میں بدعات اور ناگوار احمدؐ کے روایت پذیر ہونے بلکہ ان کی طبیعت ثانیہ بن جاتے کا یعنی سبب ہے کہ بعض جماہل حق نہایت حماہر اور تعصباً ن پرایہ میں عوام الناس پر حق ظاہر رہتے ہیں اور ان کو نہایت حقاً اور نعمت کی نظر سے دیکھتے ہیں اور اس ناہائنس اور ظالمانہ کارروائی کا نیت پورہ ہوتا ہے کہ عوام ان سے کے دلوں میں عناد اور بیٹ دھرمی کو جو بھی اور بھی معتبر ہو جاتی ہیں اور ان کی اندر ونی حالات اس حد تک بگرا جاتی ہے کہ اوقعتہ درج کل علم اور کو ان کی حالات درست کرنے میں سخت مشکلات پیش آتی ہیں ان لوگوں کے تعصب غلوکی کی وجہ سے فکر کی وجہ سے دیکھتے ہیں اور ہندو عصر بعد ان کی است قدم کا فتویٰ جڑ دیتے ہیں اسکی وجہ پر عووف لکھے ہوئے دیکھتے ہیں اور ہندو عصر بعد ان کی است قدم کے ان لوگوں کے اندر ونی چیزیات ان کے ارادوں ان کی حرکات و مکنات کا ہر اپنہ اقتدار لیا ہے الگ شیخانی سمعوت ان کے کندھوں پر سوار نہ ہر تو ایسا المخوا و نیکا غیال تو پریقون سے پریقون اور گلداری کے دل میں بھی نہیں آ سکتا حقیقت میں تعصب اور محابا ایک ایسا مریض ہے جس کا علاج پڑسے پڑے ساذق طیبیوں کے پاس بھی نہیں ہے۔

علمائے اسلام کو تعصب اور جدال کے پرے دلیرے سے پہنچی کرنی چاہیے اور بجاۓ اس کے جہاں تک ہو سکے ہر دباری۔ سلوک اور اخلاق سے کامیابی اور عالمہ خلافت کو نہایت تلقین کر دی جو حدی کی نگاہ سے دیکھنے کے عادت پذیر ہوں عالمہ خلافت میں سے جو لوگ روحانیت سے بالکل دور ہو چاہئے ہیں جس قدر اس سے باتفاق اور را مردود پیش آئیں گے اور جیسے باب اپنے الکوتے پڑیے اور لا اٹھ پکھ کر نہایت فرمائجست سے راو راست پر لانے کی کوشش کرتے ہے جیسے ہی یہ بھی ان قابلہ رحم لوگوں کے دل اور اخلاقی مصنایوں اور اسلامی اصول کو خالص صلح کی اور ملاطفت کے پرایہ میں پیش کریں تو پہت کچھ بہتری اور کامیابی کی امید ہو سکتی ہے۔

**تیسرا تمہیں** اسی امر میں کہ اس علم میں مصروفیت فرض کنایا کا حکم دیکھتی ہے

علم کلام میں ملکہ تحریر پیدا کرنا اور اس کی تیکی پیدا گیوں اور مشکل مصنایوں میں کرنے کے درپے ہر نافری

عین نہیں بلکہ فرض کھایا ہے۔ درایک آدھی اس کی صورتوں میں پڑنے کا مستحق تھا کھتنا ہے اور نہیں یہ ایسا علم ہے جسے بالکل ہی نہیں پشت ڈال دیا جائے۔ یہ بات کہ اس میں کمال پیدا کرنا ہر کس وہ انس کا کام نہیں ہے دوسری تجھیس سے بخوبی ثابت ہو سکتی ہے کیونکہ یہ پہلے محققانہ طور پر بحث کر چکے ہیں کہ اسلام کا سب سے بڑا کام لوگوں کے دلوں میں حقیقت ایمان یہ کیا ہے لوہا اور ان کو فتنہ فوجوں کی کدوں اور نجاستوں سے پاک کرنا۔ اگر وحدت کے عینی گڑھوں سے نکال کر خیریت کے صاف اور بخشش راستوں پر لانا در حادثی اراضی کو شریعت محمدیت کے گرام قدر اکیرا شرم جات کے ذریعہ سے دور کرنا اور لوگوں میں روحانیت کی تازہ روح پھوٹکھا ہے اور اس پر باقی رہا معتقدات اور احکام علیہ کے ثبوت پر دلائل قائم کرنا اور انہیں پڑھنے کے شریعت ہوں ان کا کافی تکمیل قرع کرنا۔ جو علم کلام کا موضع ہے یہ سب کچھ ان لوگوں کے حق ہیں فرضی عین ہے جس کے دلوں میں طرح طرح کے خدا نے اور اونکی طرز کے سوالات کھٹکتے ہوں یا انہوں نے اپنے دیکھا شخاص سے سن لئے ہوں۔ اس جگہ اگر یہ سوال کیا جائے کہ آپ پہلے کہہ چکے ہیں کہ بہت سے لوگوں میں خلائق کی خواص کیوں نکلے ہو سکتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ بیشک بعض لوگوں کے حق میں اسکا حاصل کا پڑھنا فرض کھایا کیوں نکلے ہو سکتا ہے والا امر ہے۔ مگر اس میں بھی شک نہیں کہ اسلام کے خالف شہباد خدا ناک اور نہایت بڑا اشر پیدا کرنے والا امر ہے۔ تو کیا ایسے شخص کے خالف اس کے خالف شہباد کا مظہراً اور خالق الحیں اسلام کے روبرو اسلام کی صداقت اور کفر کے بلالاں پر دلائل قائم اسلام کا سب سے بڑا اور نہایت ضرور کا فرض ہے اور اسی قسم کے شہباد کا واقع ہونا بھی ممکنات سے ہے۔ یہ بات بھی ہمنی ہے کہ اسلام کے کبھی کوئی شخص اسلام پر طرح طرح کے دل آندر جملہ کرنے مسلمانوں کو پہنچانے اور ان کو نہیں سب اسلام سے بیرون اکٹھنے کرنے پر کھڑا ہو جائے تو کیا ایسے شخص کے مقابلہ میں مسلمانوں کی طرف سے کسی ایسی شخصی کا کھڑا ضرور کی نہیں ہے جو اسلام کے زیر درست دلائل سے اس کا مفہوم تو پڑھے اور اسکی صداقت پر اُسے دنلنگن جواب دے۔ ضرور کی ہے اور نہایت ضرور کیا ہے اس قسم کے واقعات میں اپنے پڑھنے ہوتے رہتے ہیں تو اسلامی آبادی کے ہر ایک حصہ میں علم کلام کے ایسے اول اعزم فاضلوں کی جماعت موجود ہے پہنچ ضرور کی ہے جو کہ وہ وقت مخالفین کی سر کوئی اور مسلمانوں کے دلوں سے الٰہ کے شہباد دو کرنے کے لئے تیار ہے۔ اگر مسلمانوں کی آبادی کا کوئی حصہ ایسے فاضلوں کی جماعت سے خالی رہا تو وہاں روحانیت کے نشان ایسے ہی ملت حائیں گے جیسے کسی

حصہ ملک میں طبیب یا فقیر نہ ہونے سے جسمانی امراض کا بڑھانا اور علیحدگی حالات میں بہت کچھ خوبیوں کا  
واقع ہو جانا لیکنی امر ہے۔ پان اگر کسی شخص کی طبیعت کی مناسبت فقر اور کلام دونوں سخے ہے اور اگر  
فرصت ہر تو دونوں علوم میں کسی حد تک کافی ترقی کر سکتا ہے مگر خالقی کا دبایا اور خارجی معاملات  
اسے دونوں علوم میں کمال حاصل کرنے سے سدراہ اہ ہیں اور وہ اس بارہ میں کہ دو علوم میں سے  
کسے حاصل کروں اور کسے بھروسوں سخت تر نسب کی حالات میں ہو تو ایسے شخص کے حق میں ہم علم فقہ میں  
اعلیٰ استقدام پیدا کرنے کا فتویٰ دین گے کیونکہ تسبیت علم کلام فتحی مسائل میں آدمی کو رات اور دن  
ضرورت رہتی ہے اور اسلامی عقائد پر اغترابات کا شور برپا ہونا بس کی وجہ سے ہمیں علم کلام کی ضرورت  
جانے کی ضرورت پڑتی ہے۔ اس کا بڑا بھار کا سبب یہ علم فقہ ہے۔ فقر کو علم کلام پر ایسی فقہت ہے جیسا  
کہ علم طب پر۔ اگر کسی کاؤن یا خبر میں طبیب اور فقیر دونوں موجود نہ ہوں تو جس قدر فتویٰ نہ ہوئے  
کے باعث انسان کو عملی قوت کو ضعف پہنچتا ہے۔ اور اس کے اندر وہ جذبات میں رکاوٹیں پھیل دیتی  
ہیں۔ وہ بدرجہما ان جسمانی بیماریوں اور رخراخیوں سے بُری ہوئی ہیں۔ بُر طب کے مفہود ہونے کے باعث  
واقع ہوئی ہیں۔ درجہ اس کی یہ ہے کہ فقیر میں تردیدست جوار، عالم، جاہل، خبود و غیرہ مخصوص بُر طبیعہ  
کے لوگوں کو یکسان حاجت ہوتی ہے۔ بخلاف طب کے اگر اس کی مزدودت ہے تو بیماروں کی وجہ تسبیت  
تند رہتوں کے بہت ہی کم تعداد پر ہوتے ہیں۔ بُری طب کی ضرورت ہوتی ہے دیسی فقہ کی  
بھی اسے سخت ضرورت ہوتی ہے بلکہ طب اسے فائدہ حاصل ہوگی تو صرف چند روزہ دینا کے لیے اور اس  
پر بھی جو اس کی ایجاد کا وقت مقرر ہو چکا ہے۔ اس سے یہی الحکم کے مطابق ہی تقدیم و تغیر نہیں ہو سکتی  
اور فرقہ اس کی اپریکی اور حقیقتی زندگی کا ایک اعلیٰ دریغہ ہے۔ ہمیں امید ہے کہ آپ بھار کی اس تقویٰ کے  
سمیکے ہوئے کہ فقہہ تسبیت علم کلام ہوت فضور کی اور یہ تم باشان علم ہے اور اس کو علم کلام سے ہر جو  
پر فضیلت حاصل ہے۔ اسی طرح صحابہ کلام خاتمی ساری عمر میں فقر کی تردید اور اجتناب اور احکام  
کو نصوص قرآنی سے مستنبط کرنے میں دماغ سوزدگی کرتے رہے اور مسائل فقیری سے اپنیں کچھ انسانی خیر ملے  
لپیٹی تھی کوشش و روز اسی کام میں لگا رہنے کو اپنی زندگی کی اعلیٰ عرض و غایت سمجھتے تھے۔

اس میں شک نہیں کہ علم کلام اس لحاظ سے کہ اعتقاد ای احکام کی حقیقت اور تقدیر پر بہت کچھ روشنی  
ڈالنے والا ہے۔ فقر کا اصل کہلانے کا مستقیم ہے اور فرقہ اس کی تسبیت فرعیت کا کام کھٹکی ہے مگر علم کلام

گی اصلیت فقہ کی فضیلت کو جو اسے علم کلام پر حاصل ہے نہیں ہو سکتی۔ وجہ اس کی یہ ہے کہ حقیقی اصلیت کا تمثیل تو صرف اس صحیح اور جازم اعتقاد کو ملا ہوا ہے جو اسلامی احکام کے متعلق ہوا اور اعتقاد صحیح صرف تقلید سے حاصل ہو سکتا ہے۔ علم کلام تو صرف عقائد کا محافظ اور دنیا الفین کے لئے ایک زبردست ہتھیار ہے۔ فقہ کی فضیلت میں علم کلام کی اصلیت کو بیش کرنا بعینہ ایسا ہے جیسے طبیب طب کو فقہ پر فوقيت دینے کی صورت میں کہتا ہے کہ دینی احکام کو سیکھنا اور ان میں کمال حاصل کرنا صحت ہٹپا پر متوقف ہے اور صحت ہٹپی کے اصول اور اس کے ذریعہ طب سے معلوم ہوتے ہیں تو اب علم طب تمام دینی علوم سے افضل ہوا۔ سو جیسے طبیب کی اس دھوکے میں ڈالنے والی تقریب سے علوم دینیہ کی افضیلت میں مطلق فرق نہیں آتا ویسے ہی علم کلام کی فرضی اصلیت فقہ کی فضیلت میں خلائق اندماز نہیں ہو سکتی۔

چوتھی تہجید | اس امر میں کہ اس کتاب میں ہم کس قسم کے دلائل بیان کریں گے۔  
یوں تو دلائل کے اس قدر اقسام ہیں کہ اگر ان سب کو بیان کیا جائے تو ایک دفتر چاہیے اور اور اقسام ہی مختلف یہیات اور جیافت پر بنی ہیں چنانچہ یہم اپنی کتاب تکمیل المثل میں کسی تحدیر دلائل کے مختلف اقسام پر روشنی فراہم کرے گی۔ مگر ہم اس کتاب میں محض اختصار کے پہلو کو بخوبی رکھ کر دلائل کے مشکل اور پچیدہ اور باریک اقسام سے پہلو کی کرتے اور حرف تین قسم کے دلائل بیان کرئے پر التفکر تے ہیں۔  
پہلی قسم | جب ہم کسی امر کی نسبت دعویٰ کروں تو اس امر کو ایسی دو نقطوں میں بند کر دیں کہ ایک نقطہ کو باطل کر دیتے ہے و دوسری نقطہ لیکن الثبوت ہو جادے مثلاً ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ ہمان حادث ہے یا قریم مگر دوسری شق داں کا قدر ہے تو باطل ہے نتیجہ ہر اجہان حادث ہے اور ہی ہمارا مر حادث در مطلوب تھا۔

اس مقام پر ہمارا مطلوب دو مقدمات سے حاصل ہوا ہے ایک یہ کہ ہمان یا حادث ہے یا قریم دوسری یہ کہ ہمان کا قدر ہونا موال ہے اور حاصل ہی ان مقدمات کے خاص تناسب اور ملاپ سے ہو جائے اگرچہ کوئی مذعا اور نتیجہ دلیل کے ہر دو مقدمات کے ملائے لفڑیات نہیں ہو سکتا مگر تاو تینکر دلیل کے کے ہر دو مقدمات کے مابین ایک خاص نوعیت کا ربط و تعلق نہ ہو اور ان میں خاص خاص خودت کا تھا نہ رکھا جائے تو مطلوب کا حاصل ہنا ایک موال امر ہے ہاں ہر دو مقدمات کو جب مناسب ثبوت پر

ترتیب دیا جائے تو مطلوب کا حاصل ہونا نیقینی امر ہے اس حاصل کر دہ مطلوب کے مختلف جہات کے وس مختلف نام ہیں۔ جب کوئی شخص کے مقابلہ میں پیش کیا جائے مثلاً ایک شخص ہبھان کے قدمیں کا قائل ہے اور ہم اس کے مقابلہ میں اس کے حدوث کو پیش کریں تو اس وقت اس کا نام ہماری اصطلاح میں دعویٰ ہو گا اور اگر یہ نہیں ذوق تحقیقات کے طور پر حدوث عالم کا ہمیں دعویٰ کرے تو اسے مطلوب کہا جائے گا کبھی اس کو دلیل کے ہر دو مقدرات کے لحاظ سے جو اس کی انسیت بمنزلہ حل کے ہیں فرعی بھی کہا جاتا ہے اسکا کوئی نام ہو جب اس پر دلیل قائم کر دہ شد کہ مقامات کو خصم لیکم کرے گا تو خواہ مخواہ مطلوب کی ثبوتیت کا اسے افراد کرنا پڑے گا کیونکہ دلیل کی ثبوتیت مطلوب کی ثبوتیت کو مستلزم ہوتی ہے۔

**دوسری قسم** اہم اپنادلیل کے مقدرات کو پہلی قسم میں جو خاص ترتیب بیان ہو چکی ہے اسکے ایک اور نئی طرز پر ترتیب دے سکتے ہیں مثلاً پہلے ہم نے حدوث عالم کے ثبوت میں کہا تھا کہ جہاں یا حدوث ہو گایا قدمیں مگر اس کا قدمی ہونا باطل ترتیب ہو جہاں حدوث ہے گلب سے ایک نئی پال جلتی ہیں اور کہتے ہیں کہ جو شیعیں حادث ہو دہ حادث ہوتی ہے (یہ ٹکریلیں کاپنہ مقدمہ ہے) اور جہاں کی محل ہو دہ حادث ہے (یہ دار مقدمہ ہے) تجھیں ہو جہاں حادث ہے ان دلخواہوں میں مطلوب ہر فریک پہنچے گے اس کے ثبوت میں مختلف پہلو خیار کیجئے گے یہی پہلی صفت کی طرح اس طرز کی دلیل کے مقدرات بھی جب خصم لیکم کرے گا یعنی جو شیعی محل حادث ہے اسکا حدوث اور جہاں کے محل حادث ہونے میں بھی اسی کوئی لامانہ دلیل رہے گی تو خواہ مخواہ کے حدوث عالم کا افراد کا پڑے گا۔

**تیسرا قسم** پہلی دو صورتوں میں ترسیم نے اپنے مدعا کو ثابت کرنے اور خصم کے مدعا کو تورنے والوں ان درنوں یا توں کا لحاظ رکھا تھا مگر اب ہم صرف خصم کے مدعا پر جو کہ فکر طریق توجہ کرتے ہیں اور دعویٰ کرتے ہیں کہ خصم کا مدعا باطل ہے کیونکہ وہ ایک امر محال کو مستلزم ہے اور جو شے کسی محال امر کو مستلزم ہوتی ہے وہ خود محال ہوتی ہے اس لئے خصم کا مدعا باطل ہے۔

مثلاً ایک شخص ہمارے رو بروڈوے کا نہ تباہ ہے کہ اسماں کے درات غیر متناہی ہیں اور ہم اسکو کہتے ہیں کہ آپ کے اس دعویٰ سے ایک محال املازم آتا ہے وہ یہ کہ اگر اسماں کے درات غیر متناہی ہی چوں تو یہ کہنا درست ہو گا کہ آسماں اپنے درات غیر متناہی پرے کر چکا ہے مگر یہ تو محال ہے تو پھر اس امر محال کا مستلزم (آسماں کے درات غیر متناہی ہونا) بھی محال ہو گا۔

اس جگہ ہمارے پاس دو اصول یا دو مقدرات ہیں (۱) یہ کہ بتقدیر اسماں کے درات غیر متناہی

بہتر فسکے یہ کہنا درست ہو گا کہ آسمان اپنے دورات غیر تناہی ہمیں پرے کر سکتا ہے۔ آسمان کے دورات یعنی تناہی ہی بہرنے کی صورت میں غیر تناہی ہماختے کی تناہی ایک ایسا دعویٰ ہے جس کے اقرار اور انکار دونوں کی گنجائش ہے خصم کو اختیار ہے کہ آسمان کے دورات کے عدم تناہی شے کی صورت میں دورات غیر تناہی کا صاف انکار کر دے (۲) یہ کہ آسمان کے عدم تناہی کی صورت میں غیر تناہی شے کی تناہی ہونا محال ہے پہلے مقدمہ کی مانند اس مقدمہ میں بھی خصم کو اقرار و انکار دونوں کی گنجائش نہیں ہے مگر جس صورت میں کہ ہمارے ان دونوں مقدموں کو تسلیم کرے گا تو ہمارا اس کو اس امر میں کہ آسمان کے دورات غیر تناہی نہیں ہوں چکا کی کوئی گنجائش نہ رہے گی۔

تین قسم کے دلائل متذکرہ بلاسے ہم اس کتاب میں مختلف مقامات میں کام لیں گے یہ ایسے دلائل ہیں کہ حصول مطلوب کے بارہ میں ان سے کوئی شخص انکا رہنہ میں کر سکتا۔ ان دلائل کی روشنی سے شے کا علم ہجیں حاصل ہو گا۔ اس کا نام مطلوب یاد رکھو ہے اور ان کے مقدمات کا ہم جو تعقیب اور لکھاؤ اور ربط ہونا ضروری ہے وہ چاروں اصطلاح میں دلیل کہلاتا ہے یہ جب کسی مطلوب کے حصول اور ثبوت کے لئے کوئی دلیل تجویز کی جاتی ہے اور اس کے مقدمات میں کسی خاص ترتیب اور جوڑ کا لحاظ رکھنا پڑتا ہے تو اس وقت دو بازوں کی ضرورت واقع ہوتی ہے۔ ایک تو دلیل کے ہر دو مقدمات (صغریٰ و کبریٰ) کا ذہن میں تصور کر دا اور دوسرا اسباب کا دریافت کرنا کہ نتیجہ کا حصول دلیل سے کسی بہت سے اور کون اسی حیثیت سے کیونکہ اد کرس و جسم سے ہوتا ہے پہلے الحسنۃ احضانہ المقدّمین کا نام فکر اور دوسرا ام کا نام طلب ہے اور ان ہر دو امور کا مجموعہ حیثیت اجتماعی کے لحاظ سے نظر کی ملتا ہے۔ نظر کی ماہیت اور کرنے میں دو چیزوں کو خلیل ہے۔ (۱) احضانہ المقدّمین فی الارجمن (۲) اس امر کا دو یافت کرنا کہ دلیل سے نتیجہ کا حاصل ہونا ان کی شرط لطف اور وجہات سے ہو رہا ہے۔

نظر کی تعریف میں بہت کچھ اختلاف ہے لبعن نے صرف فکر میں نظر ٹکرائی تھی فکر کی سماں کو کہے اور بعض نے صرف طلب پر ہی اسکی تعریف کی بتا رکھی ہے۔ لگسے یہ دونوں تعریفیں مطہیک اسکی کی صحیح تعریف وہ ہے جس میں فکر اور طلب دونوں کو دخل دیا گیا ہے جیسا کہ محققین نے کہا ہے انه الفکر الذي یطلب به صرف تمام به علما و غلبة ظریف۔ نظر ایسے فکر کا نام ہے جس سے حصول یقین یا غالب گان مطلوب ہو۔

نظر کی تعریف میں اگرچہ علماء و حضرات نے بہت کچھ خاص فرمائی کی ہے اور طرح طرح کی عبارت ہماری یوں ہے اس کی ماہیت بیان کرنے میں تفہیم اوقات کی ہے۔ مگر ان کی یہ طول بیانی اور خاہجی بجز اس کے کہ اور ضروری اور صاف محتوا میں پر خود کرنے کے ساتھ را ہیو کوئی معینہ اور دلچسپی اور ثابت نہیں کر سکتی۔ یہ کیونکہ تو ہر قرآنی دلیل کو دلیل میں دراصل (دلیل کے ہر دو مقدمات اور ایک فرع (نتیجہ) ہوئے ضروری ہیں۔ نیز اس امر کا اعتراف کرنا پڑتا ہے کہ جب کسی مدعای پر کوئی دلیل قائم کی جائے گی تو دو باتوں کا الحاق کر کتنا ضروری ہوگا۔ ایک احصاء المعتقدین فی الذہن اور دوسرا اس امر کا دریافت کرنا کہ دلیل کے مقدمات کیونکہ حصول مطلوب کو مستلزم ہوتے ہیں تابع جعلکار کے نظر کی حقیقت میں احضار فی الذہن جس کا نام فکر ہے ماغزد ہے یا دلیل کے مقدمات کے حصول نتیجہ کے استلزم کی کیفیت کا دریافت کرنا ہر چاری اصطلاح میں طلب کہلاتے ملحوظ ہے بالکل بے سود اور لغو ہے۔ جب دلیل کے قائم کرنے کی صورت میں یہ دونوں امور کام و کام دلستہ مو بھوپیں تو تو نظر کی ماہیت میں ایک کو داخل اور ایک کو خارج کر دینا کوئی قیامت کا باعث ہے تم اپنے گھر میں پہلے یاد ہرے امر کو نظر کی ماہیت میں داخل کر دو مگر بتھا رے ایسا کرنے سے واقعات میں کوئی تغیر لازم نہیں آتا تو شخص ایک اصطلاحی بات ہے۔ و مکمل اس نصیحتہ -

اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ اگرچہ دلیل قائم کرنے کے وقت ان تمام امور مذکورہ بالا ہوتا ہے تو ضروری ہے مگر یہ توصیف پر معلوم کرنا چاہتے ہیں کہ علم کام والوں کی اصطلاح میں نظر کس کو کہتے ہیں تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہی معلوم ہو چکا ہے کہ نظر کی تعریف میں بہت اختلاف ہے لیکن صرف نظر کو اس کی ماہیت کا باہر القوام خیال کرتے اور بعض صرف طلب ہی کے ساتھ اس کی تعریف کرنے پر تھے ہوئے ہیں اور بعض غیر اور طلب دونوں کو اس کی ماہیت میں داخل قرار دیتے ہیں۔ الغرض نظر کے متعلق ہر ایک کی اپنی اپنی اصطلاح ہے جیسی ان لوگوں سے پڑا تجہب آتا ہے ہنوز کی تعریف کے میدان میں تکلیک کرانہ ہر سر تعریف اس میں ایک ایک تعریف کے پہلو کو دبائے اور دوسرا دو تحریر فردا کو رد کرنے شروع ہو جاتے ہیں اور اس کو بڑا مایہ ناز اور علمیت کے ثبوت کا علی ذریعہ سمجھتے ہیں۔ اگریے لوگ تھوڑی دیر کیلئے غور کرتے تو انہیں معلوم ہو جاتا کہ اس لفظی تازع اور اصطلاحی اختلاف سے واقعات پر کچھ اثر نہیں پڑ سکتا لیکن الامر میں دلیل کے قائم کرنے کے وقت مگر اور طلب دونوں کے مفہوم کو بوجوہ رہتے ہیں۔

ہم نہایت دلوقت سے کہتے ہیں کہ بہت سی غلط فہمیاں محض اس وجہ سے پیدا ہو جاتی ہیں کہ معافی کے سمجھنے میں ان کو القاتل کے تابع قرار دیا جاتا ہے۔ حالانکہ الفاظ معافی کے تابع ہوتے ہیں مگر پہلے معافی کا معنی طور پر موازہ کر کے الفاظ کو ان کے ساتھ مطابق کیا جاتے ہیں پس غلط فہمیاں رفتہ ہو سکتی ہیں۔ بہر حال اصطلاحی اختلافات سے متولات پر کچھ افراد ہیں پڑ سکتا۔ چاری اس تقریر سے آپ کو معلوم ہو گیا ہو کہ نظر کی تعریف میں یوں علماء کا اختلاف ہے وہ کہاں تک درست ہے اور ان پر اصحاب تینی نے ہماری پڑھائی ہے ہر دو کس حد تک تابع و قوت ہیں۔

اس بಗرا تک خدا شرعاً واقع ہو سکتا ہے وہ یہ کہ اگر دلیل کے مقدمات کو خصم کیا کرے تو بے شک تبیر کے حصول کا اقرار کرنا خصم کو ضروری ہوگا۔ مگر ہو سکتا ہے کہ ہر یہک دلیل کے مقدمات کا فراؤ وہ الگ کر کر دے آپ سبب سے عجیب صورتوں میں اپنے دلائل کو پیش کریں مگر وہ لا اسلام ہے اپ کی محنت خاک میں ہلا دے گا جہاں پا سکچہ ایسے دجهات ہر نے چاہیں جن کے پیش کرنے سے اس الگ کرنے کا موقع نہیں سکتے۔ اس خدا شرعاً کا جواب یہ ہے کہ سخن کتھا یہک دجهات کے اس جگہ صرف چھر ایسی دجهات ہم پیش کرتے ہیں کہ ان کے ذریعے سے خصم کو الگ کی مطلق گنجائش نہیں رکھی۔

۱۔ یہ امور حسیتی ہیں۔ لیعنی ایسے اور جن کا اور اس باطنی ظاہرہ سے چیزوں حاصل ہوتا ہے مثلاً بہبہ ہم کہتے ہیں کہ ہر حادث کے باطنی کوئی دلکش سبب ضرور ہوتا ہے اور جہاں میں بھی طرح طرح کے حادث ہجیں نظر آتے ہیں۔ اس لئے جہاں کے باطنی کوئی سبب ضرور ہے۔ تو اس دلیل کا دوسرا مقدمہ اور وہ یہ ہے کہ جہاں میں طرح طرح کے حادث ہجیں نظر آتے ہیں ایسا مقدمہ ہے جس کا تم حادث ظاہرہ سے مشاہدہ کرتے ہیں۔ کیونکہ ہم شب و دروز دیکھتے ہیں کہ کوئی پیدا ہوتا ہے اور کوئی اس جہاں فانی کو جھوٹ کر دار لبقا کی طرف سدھاتا ہے کہیں درخت ہوا کے جھوپوں سے گرتے ہیں اور کہیں اور پیدا ہوتے ہیں۔ پارٹیوں ہوتی ہیں اور بادل گر جتے ہیں۔ اولے پڑتے ہیں پہلی کوئی کوئی ہے سخت طرزات آتے ہیں طرح طرح کی مکروہ اور اچھی پاپی آوازیں سنائی دیتی ہیں دنیا کی عجائب مختل رنگوں میں جلوہ گر جوتی ہیں۔ کوئی خوبصورت ہے کہ کوئی بد نہاد عیز و علی ہذا عیال اس وجہ ای کیفیتیں جیسی ہم ذخیری و تکلیف وہ امام وغیرہ بالٹی حواس سے محسوس ہوتے ہیں۔ الغرض ہر یہکہ اور برائی میں تغیر و انقلاب کا سلسہ شرعاً ہے اور شرعاً ہے گا۔ ایسے سئی امور کی اثربت کسی خصم کو الگ کرنے

کرنے کا موقع نہیں بل سکتا۔

۲۔ دو امور ہیں جو صرف عقل ہی ذریعہ سے معلوم ہو سکتے ہیں۔ مثلاً ہم دعویٰ کرتے ہیں کہ جہاں حادث ہے کیونکہ ایسی شے ہو جو حادث سے پہلے موجود نہ ہو بلکہ ان کے ساتھ ہو یا پچھے ہو حادث ہوتی ہے اور جہاں بھی ایک ایسی شے ہے جو حادث سے پہلے موجود نہ تھی تبھی وہا کہ جہاں حادث ہے اب اس دلیل کا پہلا مقدمہ کہ جو شے حادث سے پہلے موجود نہ ہو وہ حادث ہوتی ہے مجذوب عقل سے ثابت ہو سکتے ہے کیونکہ جو چیز حادث سے پہلے ہو گی وہ یا تو ان کے ساتھ ہو گی یا ان کے پچھے اور وہ تو طریقہ پر اس کا حادث ہونا ناقابل ہے اگر کوئی عقل کا اندازہ اس کا انکار کرے تو بدراہت کا انکار ہونے کے علاوہ پہلے درجہ کا مجنون اول انسانیت سے گراہ جاؤ گا۔

۳۔ دو امور جو ہمیں تواتر کے ذریعے سے پہنچیں۔ مثلاً ہم کہتے ہیں کہ حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نبی برحق ہیں۔ کیونکہ آپ نے بہت سے معجزات دکھائے ہیں جس بنی نے مجہولات دکھائے ہوں وہ برحق ہجایا ہے۔ تبھی یہ ہوا کہ اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فتحی برحق ہیں۔ اس دلیل پر آگر کوئی کیا ایسا اتفاق کسے کر اس کا پہلا مقدمہ یعنی اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا معجزات دکھلانا میرے تزویک قابل تسلیم فہمیں ہے تو اس کے جواب میں یہ یاد رکھیں گے کہ آپ پر قرآن مجید بحسب سے بڑا مجہزہ ہے نازل ہوا ہے اس کی موجودگی میں تھا را اعتراف قابلِ تمامیت نہیں ہو سکتا۔

اب، اگر قرآن مجید کے مجہزہ ہونے کے مستقل کسی ذکری ہو جو سے فحص نے انقرار ظاہر کیا اور اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر قرآن کے نزول کا انکار کیا تو اسے یوں کہیں گے کہ جیسے مکمل مفہوم و خیرہ پڑے بلے شہروں کا دجد و در حضرت موسیٰؑ حضرت عیسیٰؑ و میزدھ سب انبیاء کا دنیا میں پیدا ہونا تم کہہ دیجی تو اس تواتر معلوم ہوا ہے۔ اور تمہیں ان تمام اشیاء کی موجودیت میں کوئی کلام نہیں ہے۔ ولیسے ہی اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر قرآن مجید کا ذریعہ جویں بذریعہ تو اس تواتر معلوم ہو گا۔

۴۔ دلیل میں ایسا مقدمہ لایا جائے جو کسی دوسری جگہ تبھی کی شکل میں ظاہر ہو چکا ہے اور اس پر ایک مستقل دلیل قائم ہو چکی ہے جس کے مقدمات جس عقل تو اس سے پایا ثبوت کو پہنچ کر یہیں کیونکہ ایسی پیش کو ہو ایک وقت میں مستقل دلیل کا تبھی ہو چکی ہے۔ دوسرے وقت میں ایسی دلیل کا جزو بنادینا ہجود یگہ امر کے ثابت کرنے کے قام کی گئی ہو۔ کوئی حال نہیں ہے۔ مثلاً ایک وقت میں

بہم حدوث عالم پر دلیل قائم کر جوچے ہیں اور اب اس دلیل کے خوبی پر کہ جہاں کے لئے کوئی خالق اور سبب ضرور ہے حدوث عالم کو جو پہلے تیمور دلیل بن چکا ہے جزو دلیل مگر واقعہ ہیں کہ جہاں حدوث ہے اس ہر حادث کے لیے خالق اور سبب کا ہونا ضروری ہے تیمور ہوا جہاں کے لئے خالق ضرور کہے۔ دیکھنے ضرور علم جو پہلے تیمور دلیل تھا اور اب اس دلیل کا صدر ہے۔

۵۔ ایسے امور جو تم کو سنتے سے معلوم ہوتے ہیں مثلاً ہم کہتے ہیں کہ معاصی دنیا میں انہیں کاروں سے سرزد ہوتے ہیں اور جو خیر دنیا میں موجود ہے وہ خدا کی مشیت سے ہے تیمور ہو امعاصی خدا کی مشیت سے لوگوں سے سرزد ہوتے ہیں معاصی کا وجود تو بذریعہ حسن کے ہر ایک شخص کو معلوم ہے اور اگر خود طلب ہے تو یہ کہ ہر ایک پیز خدا کی مشیت سے ہر ایک ہے اس میں آخر حصہ کو انکار نہ کرو یہ کہیں گے کہ اس قول ماستاو اللہ کانت دعا للہم ایشالہم یکعنی پر امت کا اجماع ہو چکا ہے۔ یہ قول سنتے سے خصم کو بالکل اطہان ہو جائے گا

۶۔ دلیل کے مقدمات میں ایسے امور بیان کئے جائیں جو کہ خصم کے نزدیک مسلم ہوں اور اگرچہ امور بجا رے نزدیک ثابت ہوں اور حقیقتیات، عقليات اور متواریات میں سے بھی نہ ہوں مگر چونکہ یہ امور خصم کے نزدیک تسلیم شدہ ہیں اس لئے اگر ہم ان کو پہنچ دلانی اور قیاسات میں لاٹیں گے تو یہ بات ہمیں مفید پڑے گی اور سب سے بڑا فائدہ یہ ہو گا کہ خصم کو انکار کی گناہ کش ہرگز نہ ہو گی اس تقریر میں ہم نے ایک حد تک وہ امور بیان کر دیئے ہیں جن کی وجہ سے دلیل کے انکار کی خصم کو گناہ کش نہ رہے۔ اب ہم ناظران کو یہ بتانا چاہتے ہیں کہ اگرچہ یہ خصم کے امور اس امر میں مسادی پہنچ کر ان میں سے خواہ کوئی سامن تحقیق ہو خصم کو مقدمہ دلیل کے متعلق پوچھ دیجئے اس کی گناہ کش نہیں رہتی۔ مگر مکرم فائدہ کی بہت سے متفاوت بڑی بحثیات، عقليات اور محضیات بغیر ان لوگوں کے ہو مسلوب العقل مسلوب الحواس ہنوں ساری مختلفات کے حق میں مسادی ہیں جو امور آنکھ سے دیکھ یا کاغذ سے شستے جاتے ہیں وہ اگر انہی سے یا پہر سے کے آنکھیں بکھڑے جائیں تو اس کے نزدیک یہ ہرگز قابل تسلیم نہ ہوں گے۔

جو امور کہ بذریعہ تواتر کے ثابت ہوئے ہیں وہ صرف اس کے حق میں مفید ہوں گے جس کو تواتر کے ذریعے معلوم ہوئے ہوں۔ بہت سے ایسے امور ہوتے ہیں جو بعض لوگوں کو تواتر کے

ذریعہ سے معلوم ہوتے ہیں۔ اور بعض ان سے بالکل ناہشنا ہوتے ہیں۔ امام شافعی علیہم الرحمۃ کافر کی قتل سے مسلم بالمال کے ہمارے میں ان کے مقلدین کو تو اس کے ذریعہ سے پہنچا ہے مگر دیگر ائمہ کے مقلدین تک بذریعہ تواتر یہ فتویٰ نہیں پہنچا، سن کے علاوہ امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ کی اور بھی بہت سی جزئیات ہیں جو اکثر فتاویٰ کو ان کا عمل نہیں۔ ایسے امور بپہلے اپنے دلائل کے نتائج تھے اور اب دلائل کے اجزاء بنائے گئے ہیں صرف ان لوگوں کے لئے مفید ہوتے ہیں مگر کہ اس قسم کے تذیرات پر قدرت تامہ رکھتے ہوں اور خصم کے خدویک جو امور مسلم ہوتے ہیں وہ بھی خاص خاص لوگوں کے لئے مفید ہوتے ہیں۔

اب ہم تہذیبات کے بیان سے فارغ ہو چکے ہیں اور ناظرین کو کتاب کے مضمون کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔

## پہلا باب

اس باب میں خدا کی ذات کی نسبت بحث کی جائے اور اس میں ہم دس دعاویٰ ثابت کریں گے۔

## پہلا دعویٰ

ا۔ خدا کی ہستی کے ثبوت متعلق ہے۔

اس میں کوئی شک و شبیہ نہیں کہ ہم دنیا میں پزار ہاشیاء موجود رکھتے ہیں اور یہ اشیاء ایسی وضع اور تناسب سے بنائی گئی ہیں کہ ان کی موجودگی میں کوئی کبھی قسم کا شک نہیں۔ دنیا میں بس تین چیزیں ہیں ان میں بعض تر ایسی ہیں کہ ان کی ماہیات کی طرف گورے سے دیکھا جائے تو بالطبع کسی نہ کسی چیز اور مکانِ خاص کا تقاضا کرتی ہیں مثلاً ہوا اور آگ اور پرانی اور خاک نیچے کی طرف مائل ہیں اور بعض ان کے بیکس ہیں۔ ان کی ماہیان مکانِ مخصوص کے اختصار یا حدمِ اختصار سے خالی ہیں۔ جیسے سیاہی سفیدی سرفی خوشی، ہر ہم ذنوشی، شجاعت، بردنی وغیرہ دیگر دیگر پہلی قسم کی موجودات میں سے بعض ایسی ہیں جو بالکل بسیط ہیں اور مختلف اشیاء کی پیوں سے ان کی تحریکیب نہیں۔ اس قسم کی چیزوں کو جو افراد یا اجراء لاتحریکی کہتے ہیں اور بعض ایسی ہیں جن کی ماہیات مختلف اشیاء کے میل جوں سے پیدا ہوئی جیسے انسان گھوڑا، گدھا، کتا، نمر وغیرہ دیگر یہ چیزیں اجسام کہلاتی ہیں۔

دوسری قسم کی موجودات (عتر متوجزی) میں سے بعض ایسی ہیں جو یہ دل کے موجود نہیں ہو سکتیں۔ جیسے سیاہی سفیدی، سرفی، سبزی وغیرہ۔ یہ اشیاء اعراض کہلاتی ہیں اور بعض خود نہ موجود ہیں۔ وہ صرف ایک ہے جس کو ہم خدا کہتے ہیں۔ اگرچہ جو اہر فرد کی موجودیت اور عدم موجودیت میں مشکلیں اور فلاف سفر کا مدت سے سخت اختلاف چلا آتا ہے یہ کہ اجسام اور

اعراض کی موجودیت کا توہر ایک ذی عقل قابل ہے۔ سوٹی سے موٹی سمجھو والا آدمی بھی اگر مخوبی دیر کے لئے غور و فکر کرے تو اجسام اور اعراضِ دلوں کی موجودیت میں انکو کوئی شک و شبہ نہیں رہتا۔ چیزیں ان لوگوں پر سخت تعجب آتا ہے جو دیدر وہ انسنت اعراض کی موجودیت سے اکار کرے بیٹھے ہیں اور علمی دعویٰ کی یہ حد ہے کہ دنیا بھر میں اپنی انلیگریس کو نہیں سمجھتے ہم ان کے مقابلوں میں دیگر اعراض کی موجودیت پر دلائل تمام کرنے کو ضروری نہیں سمجھتے ہم صرف ان کے اس انکار اور شور و شغب کی نسبت پوچھتے ہیں کہ یہ موجود ہے یا معدوم۔ اگر معدوم ہے تو اعراض کی موجودیت ثابت ہو گئی اور اگر موجود ہے تو اجسام کے تقبیلہ میں سے ہے یا اعراض سے پہلی شق گواہا میں سے ہے تو اب آپ کا یہ شور و شعب اعراض میں سے ہوا جو اعراض کی موجودیت کا اعلیٰ ثبوت ہے۔

جب دنیا کی چیزوں کی تقسیم اور ان کی موجودیت ناظران کو معلوم ہو گئی ہے تو اب ہم اپنے مدعا کے اثبات کے درپے ہونا چاہتے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ زمین و آسمان و عنقرہ دنیا کی سب چیزوں کا کوئی پیدا کرنے والا خود سے اور اسی کا نام خدا ہے۔ کیونکہ دنیا حادث ہے اور ہر حادث کے لئے کوئی سبب اور پیدا کرنے والا خود رکھا ہے۔ نتیجہ یہ ہوا کہ دنیا کے لئے بھی سبب اور خالق ہے جو خدا اکھلاتا ہے۔ یہ دلیل ہے جن کے دو مقدمے ہیں ॥) دنیا حادث ہے (۷) ہر حادث کے لئے سبب اور خالق کا ہونا ضروری ہے۔ اس کے دونوں مقدموں پر ووقدح ہو سکتی ہے۔ جب خصم نے دوسرا مقدمہ پر جوقدح کی تو ہم اس کے جواب میں کہیں کریں ایسا بین اور ظاہر امر ہے جس میں کسی شخص کو بھی الکار کرنے کی کھانش نہیں ہے۔

اگر کسی کو اسی کے تسلیم کرنے میں رکاوٹ ہے تو یہی حدوث اور سبب کے مدعے نہ سمجھتے۔ اگر کسی کے مدعے میں ایک دلکشی میں کسی پیر کا معدوم ہونا اور وہ سے وقت میں اس کا موجود ہونا ہے۔ حدوث کے مدعے میں ایک دلکشی پیر کا معدوم تھی تو اس وقت اس کا موجود ہونا ممکن تھا یا نہیں۔ اگر ممال تھا تو اب ہم پوچھتے کہ جس وقت ایک چیز معدوم تھی تو اس وقت اس کا موجود ہونا ممکن تھا یا نہیں۔ اگر ممال تھا اور موجود نہیں تو اس کے امکان کے مدعے میں کہ بجا طا اسکی ماہیت کے اسکا پوتا اور نہ ہونا دوں برایہ ہیں اگر معدوم ہے تو بعض اس درج سے ہے کہ اسکی صفات معدوم ہے اور اگر موجود ہوئی ہے تو اس

واسطے کر اسکی علت موجود ہوئی ہے الفرض مکن کی اگر ماہیت کو ٹھوڑا جائے تو وہ وجود اور عدم دوں کے انتشار سے خالی ہوتی ہے اور اسکی باہمیت میں اس قدر استعداد و ضرورت ہوتی ہے کہ اگر کلی صرح وہاں پر موجود نہ ہو تو وہ بھی پر دہ عدم میں مستور رہتی ہے اور اگر صرح موجود ہو تو عالم شہود میں جلوہ گزرو جاتی ہے۔ جب ممکن کی پہنچت اس وضع کی ہے کہ بذاقہ نہ وہ معدوم ہے اور نہ موجود قواب اس کی موجودیت کے لئے کسی ایسی چیز کی ضرورت ہے جو اس کو عدم ازٹی کے تھجے سے نکال کر وجود کے لائق بیان میں لے آئے اور اس کا ذیلیں ادا نہ پاک پڑا اس کے لئے سے اتنا کہ وجود کا دلایا ہمار پہنچا دے اور یہ بات اس قسم کا ہرگز جو ممکنات کے قابلیت سے بالکل علیحدہ درد دلختہ رائختہ کے کند پیدا ہے والا مقولہ صادق آئے کا کیونکہ جب وہ خود مکن ہے اور اسکا وجود عدم اور عدم اس کے حق میں یکساں ہیں تو دوسرا یہ چیز کے لئے وہ کیونکہ علت اور صرح کیا ہمیں مستحق ہو سکتی ہے بس اسی کو یہ خدا کہتے ہیں اور اگر خصم دلیل کے پہلے مقدمہ (حدوث دنیا) پر گفتگو شروع کرے گا تو اس کے جواب میں یہم یہیں کہ دنیا بیشک حادث ہے اور اس کے حدوث پر ہمارے پاس دلیل موجود ہے بلکہ افانت دلیل سے پیشتر ہم صرف اتنا جتنا آپ کو ضرور کہ سمجھتے ہیں کہ دنیا کی اشیاء میں صرف اجسام ہی کہیں لے کر ان کا حدوث کریں گے اور جب اجسام کا حادث ہوتا ثابت ہو جائے گا تو اعراض کے حدوث میں بالکل کوئی اشتباہ نہ رہے گا کیونکہ اجسام اور اعراض انسان میں دونوں برابر ہیں۔ اور جب ایک قسم کی مکن چیزیں حادث ثابت ہو گئیں تو دوسرا یہ قسم کی ممکنات کا حدوث کیونکہ ثابت نہ ہوگا۔ نیز پہلے آپ کو معلوم ہو چکا ہے کہ اجسام اعراض کا محل ہیں اور اعراض کو ان میں حلول کا تعلق ہے تو جب محلوں کا حادث ہزنا روز روشن کی طرح خلا بر ہو جائے گا تو محلوں کے حدوث ہوئے میں کوئی اخبارہ جائے گا۔

اب ہم اصل دلیل کی طرف رجوع کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ سب کے سب اجسام حادث ہیں کیونکہ محل حادث ہیں اور جو بھی محل حادث ہوگی وہ حادث ہوتی ہے نتیجہ ہوا اجسام حادث ہیں۔ اس دلیل کے دو مقدمے ہیں (۱) اجسام محل حادث ہیں (۲) بھیز محل حادث ہوتی ہے وہ حادث ہوتی ہے ان دونوں مقدمات پر بحاج ہو سکتی ہے۔ اس لئے ہم ان دونوں کے ثابت کے لئے کوشش کرتے ہیں پہلے مقدمہ (اجسام محل حادث ہیں) کے ثابت میں ہم اتنا

کہنے دینا کافی سمجھتے ہیں کہ دنیا میں جس قدر اجسام ہیں ان میں سے بعض متحرک اور بعض ساکن ہیں اور حرکت و سکون و دنوں حادث کے قبیل سے ہیں اس لئے اجسام محل حادث ہیں۔ اس پر اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ حرکت اور سکون اعراض میں سے ہیں اور اعراض کا ذہم وجود ملتے ہیں اور نہ حدوث تو اس کا جواب یہ چہے کہ اگرچہ بڑی بڑی فحیم اور غصبوط کتابوں میں ہے طول سے اعراض کے وجود پر اعتراضات اور انکے جوابات کی سلسلہ بیان کی گئی ہے۔ مگر یہ تصور ہے یہیں اس چھپر چھاڑ کا نتیجہ بخوبی تفہیم اوقات کے اور کچھ نہیں اعراض کا وجود نظریات میں سے ہے تاکہ ان کے وجود پر کافی بحث کی جاسکے۔ ہر ایک آدھی تکالیف بیماریاں بھوک بیاس، سردی گرمی، خوفی، غم و نیزہ وغیرہ محسوس کر سکتا ہے۔ اور یہ بھوک جانتا ہے کہ یہ سب ہیزیں یکے بعد دیگرے موجود ہوتی ہیں پہلے تکلیف ہوتی ہے تو پھر احت آجائی ہے۔ ایک دفت بیماری میں بہتلا ہوتے ہیں اور دوسرے وقت میں صحت یا بہتر جاتے ہیں۔ علی ہذا القیاس دوسرے اعراض میں بھی حدوث کا سلسلہ برابر چار کی ہے ان تمام چیزوں کا نام اعراض ہے پس ثابت ہوا کہ اعراض موجود بھی ہیں اور حادث بھی یہاں مطلق اعراض کے معنی تھی۔ اب خاصی کہ حرکت و سلوک کی موجودیت اور حدوث کی تسبیت ہم کچھ کہنا چاہتے ہیں (وہہ لہذا)

ہمارا روئے سخن زیادہ تر فلاسفہ کی طرف ہے اور یہ لوگ عالم کے اجسام کو دو قسم پر تقسیم کرتے ہیں (۱) آسمان اور (۲) عناصر اربابیتی یا ان میٹی، ٹکڑی اور ہوا آسمانوں کی تسبیت ان کا یہ اتفاق ہے کہ یہ پیشیتی لیتی ازد سے اپنی اپنی وضع پر تحریک چلتے آتے ہیں۔ ان کی مجموعی حرکت قدریم ہے اور حرکت کا ایک ایک فرد حادث ہے۔

اربع عنصر کی تسبیت کہتے ہیں کہ یہ فلک قمر کے نیچے کی سطح کے اندر لئے ہوئے ہیں اور یہ کہ ان سب کا مادہ ایک ہے اور یہ بھی قدریم۔ ان صورت اور اعراض سب حادث ہیں۔ مادہ پر ان کا قوار و بھیتی سے ہوتا چلا آیا ہے۔ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر پانی کی طبیعت پر حرارت کا غلبہ ہو جائے تو ہوا بن جاتا ہے اور ہوا حرارت سے ٹکڑ بن جاتی ہے۔ علی ہذا القیاس ہوا کا پانی بن جانا۔ اگر کاہرا ہو جانا۔ پانی کا پھر بن جانا۔ تھر کا پانی میں جانا وغیرہ وغیرہ۔ فلاسفہ کے نزدیک مسلم ہے۔ فلاسفہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ان چار عنصروں کے طبق سے کافیں فیبات اور حیلہات پیدا ہوتے ہیں پس ثابت ہوا

کہ فلاسفہ کے ذریکہ حرکت و سکون موجود ہی ہے اور حادث بھی ہے۔ تقریب بالا سے کہی تدریج آپ کو معلوم ہو گیا ہو تو کافی اب جسم حرکت اور سکون کے عمل ہیں اور حرکت و سکون ان من حلول کی طرح ہوتے ہیں۔ مگر یہ صرف اسی پر اکتفا نہیں کرتے بلکہ اس پر میرید رشتی دلائی چاہتے ہیں کیونکہ ابھی تک یہ پہلو ہوتے تاریکی میں پڑا ہوا ہے۔

جسم یا متحرک ہے یا سکون اور حرکت و سکون دونوں حادث چیزیں ہیں، حرکت کا حادث ہونا قائمی چیز ہے جو مشاہدہ سے معلوم ہو سکتے ہے مگر سکون کی انسوبت یہ بات دل میں کھلتی ہے کہ ممکن ہے کلیک پیز ابتداء سے سکون پر اٹی آتی ہے۔ اس کو حرکت کرنے کی نیت ہے اور اسی نیت پر ہے جیسا کہ سکون قدر ہر چیزاں اگر تھوڑے دیر کے لئے تو کی جائے تو یہ شبہ فرائع ہو سکتا ہے۔ کیونکہ ہم آپ سے دریافت کئے ہیں کہ اس پہشہ سکون کی حالت میں رہنے والی چیز کا حرکت کرنا ممکن ہے یا محال ہے۔ دوسری یعنی تو باطل ہے۔ کیونکہ ہر ایک جسم میں حرکت و سکون دونوں کی استعداد ہوتی ہے۔ بعض جسموں کا چھپتہ حرکت کرنا اور بعض کا سکون رہنا مخصوص خارجی علتوں کی وجہ سے ہے تو جب یہ زندگو کا حرکت کرنا ممکن ہوا تو یہ قادر ہے کہ ممکن وہ چیز ہوتی ہے جس کے وجود سے کوئی محال املازم نہ آئے۔ اب یہ فرض کرتے ہیں کہ وہ پہنچ سکون کی حالت کو جھوڈ کر متھک ہو گئی ہے۔ تو حالت سکون کو اس لئے بغیر اراد کہہ دیا ہے تو علوم پوری گیا کہ سکون بھی حادث تھا کیونکہ ہم آگے کسی موقع پر ثابت کر دیں گے کہ جو چیز قدر ہو تو وہ معلوم نہیں ہو سکتی۔ جیسے انل سے وہ موجود پہنچی آتی ہے دیسے ہی ایڈنک موجو درستی ہے۔

اس تقریب پر یہ اعتراض یہ دارد ہو سکتا ہے کہ یہ سب کچھ تباہ ہو سکتا ہے جب یہ بات معلوم ہو جائے کہ جسم اور حرکت و سکون میں باہم تنازع ہے یعنی جسم اور چیز ہے اور اس کا حرکت کرنا یا سکون رہنا اور ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ہم یہ کہتے ہیں کہ جسم متحرک ہے تو اس سے پایا جاتا ہے کہ جسم اور چیز ہے اور حرکت ایک صفت ہے جو جسم کو عالم فتنی ہے۔ درز ہمارا یہ کہنا ہرگز درست نہ ہو گا کہ جسم متحرک نہیں۔ کیونکہ جب جسم اور حرکت میں اتحاد ہے تو حرکت کی لفظ یعنی جسم کا لفظ ہو گا جو چاہیے سکون اور جسم کا باہم مقابیت ہو گی اسی پر قیاس کرلو۔ الخرمن جسم کا اور چیز ہوں اور حرکت کا اور شے یہ ایسا کھلا اور واضح امر ہے جو کسی دلیل کا محتاج نہیں۔ اس پر یہ اعتراض کو دو سکتا ہے کہ جسم اور

حسرکت و مکون کی باہم مفارکت تو ہم نے تسلیم کر دی۔ مگر ان دونوں مصروف کا سادہ و شہاری نزدیک مسلم نہیں۔ مکن بے کوہم حرکت کے لئے و صرف حرکت ابتداء کا سے چلی آتی ہے، صرف اس کا تکمیلہ اب ہوا ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگرچہ ہم دلائل کے ذریعے سے ثابت کر سکتے ہیں کہ صرف حرکت کا ابتداء ہے چلا آتا اور بعد میں اس کا ظاہر ہونا یہ دو قسم امر خلاف واقع ہیں۔ مگر ہم اس طلب طولی تھے کہ جھپڑنا نہیں چاہتے۔ ہم معترض کی ہاتھان کو کچھ ہیں کہ صرف حرکت کا تکمیلہ حادث ہے لہجہ صرف اسی سے اجسام کا محل حادث ہوتا نہیں ہے۔ جیسے حرکت و مکون اجسام کی صفتیں ہیں دیکھی جائیں کہ ان کا جسموں میں ابتداء سے چلا آتا اور پھر کتنی وقت ان کا ظاہر ہو جائیں البتہ بالواسطہ صفتیں ہیں اور جیسے حرکت اور مکون کے حادث ہونے سے انسان کا محل حادث ہوتا نہیں ثابت ہوتا ہے دیکھی جائیں ان دو قسم صفات مذکورہ بالا کے حدود سے ان کی محیلت پائی گئی ثبوت کو کہا جسکتی ہے۔

یک اور اغراضی بھی وارد ہو سکتا ہے۔ وہ یہ کہ حرکت کا حادث قابل تسلیم نہیں جب تک آپ اس امر کو ثابت نہ کر لیں کہ صرف حرکت کسی درجہ تہبیسے انتقال کر کے اس خاص جسم میں نہیں آتی۔ مکن بے کہ صرف حرکت قدر ہو اور خاص خاص دلائل میں مختلف جسموں میں اس کا دورہ ہو مثلاً ایک وقت میں زیر میں حرکت کرنے کے دیرہ کہ اس سے علیحدہ ہوئی اور اب تمہیں آئندی کسی وقت میں اس سے علیحدہ ہو کر خالد و میرہ میں جائے گی۔

اس کا جواب یہ ہے کہ اغراض اور اوصاف پہنچنے ملعول سے علیحدہ نہیں ہو سکتیں ہو رائکے عرض کا بقاء اور فنا محل کے لبقا اور فنا پر متوقف ہوتا ہے مثلاً زید کے ہال میں جو خاص سیاہ کھلے اس میں یہ نہیں ہو سکتا کہ کسی وقت ہر کے ہال میں جا چکے۔ زید پر جب پیری کا زمانہ آئے گا تو اس کے ہال کی سیاہی بالکل نیست و نابود ہو جائے گی۔ اس امر کے ثبوت پر بڑے بڑے باوقعت اور نامی گرامی حلماً تے مختلف مقامات میں روشن قائم رکھے اور راستے طرف سے اس میں کوئی تذییف اٹھا رکھا مگر وہ اپنی اس غرض میں کامیاب نہ ہو سکے۔ کوئی ایسی اور درست اور نہایت مضبوط دلیل قیش نہ کر سکے۔ جس سے خالقین کے ذات ڈالنے جاتے اور وہ ہمیشہ کے لئے مرد اٹھاتے۔ اس امر کے اثبات کے لئے ہم دلیل، تکمیل، تہم پیش کرتے ہو ایسا یہ ہے کہ بہت مفید ثابت ہوگی (جہذا)

جن لوگوں کا اعراض کے انتقال کی طرف خیال گیا ہے۔ بھائیاں مجھے میں ان کو عرض اور انتقال کے معنے سمجھنے میں سخت خلط و چیزیں ہوتی ہے اگر ان پیروں کی ماہیت کی تہہ تک ان کو پہنچنا نصیب ہوتا تو مکان نہ تھا کہ وہ ایسے دو لذت عقل امر کی نسبت نہ رکھتے۔

انتقال کے معنے میں جسم کا ایک مکان چھوڑ کر دوسرے مکان میں جانا۔ اس کی حقیقت دریافت کرنے میں ہمیں یہیں پیروں کا جاننا ضروری ہے۔ جسم کی ماہیت کو جانا مکان کا تصور جسم کو مکان سے جدا کیک خاص تعلق ہے اس کا معلوم کرنا۔ یہ تعلقی جسم اور مکان دونوں سے جدائے۔ نہ اس کو جسم کی حقیقت کے ساتھ تھا تھا ہے اور نہ مکان کے ساتھ عینیت و تحقیقت یہ جسم اور مکان کا مابہ الارتباط ہے جس کی وجہ سے ان دونوں میں ایک خاص ربط اور لگاؤ ہے۔

جیسے ہر ایک جسم کو مکان کی ضرورت ہے ویسے ہی ایک عرض اور صفت کو محل کی ضرورت ہے اور سر بری نظر سے دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اپنے نسبت جسم کو اپنے محل کے ساتھ ہے وہی نسبت عرض کو اپنے محل کے ساتھ ہے جس کا تینجہ زن نکلا کر لوگوں کو یہ گان ہو گیا ہے کہ جیسے جسم پا درد کیک اس کو اپنے مکان کے ساتھ ایک خاص تعلق ہے۔ مکان سے علیحدہ ہو کر دوسرے مکان میں جاسکتا ہے۔ ویسے ہی عرض کا اپنے ایک محل سے علیحدہ ہو کر دوسرے محل میں جانا درست ہے پس انتقال اعراض کے قائمین کے اس قول کی بنا پر اسی بات پر ہے۔

عرض کا جو تعلق محل کے ساتھ ہے اس کو جسم کے تعلق مکانی پر قیاس کرنا سر اسرحافت اور کم ظرفی ہے۔ آپ کو معلوم ہو چکا ہے کہ جسم کا تعلق مکان جسم کی حقیقت سے مفہوم ہے اور عرض کا تعلق محل اس کی حقیقت کا عین ہے کیونکہ اگر اس تعلق کو جسم کے تعلق کی مانند عرض کی حقیقت سے چہدا ناجائز تو جیسے عرض کو اپنے محل کے ساتھ جو ایک خاص ربط اور تعلق دیے ہی، اس تعلق کو عرض کے ساتھ ایک خاص ربط اور تعلق ہو گا ویسے ہی اس تعلق کے تعلق کو تعلق کے ساتھ یک خاص ربط اور تعلق ہو گا۔ دلہم ہزا۔

یہ تسلسل ہے جو محال ہونے کے حلاوہ اس امکان چاہتا ہے کہ جب تک غیر متناہی ایک وقت میں جمعت نہ ہوں۔ تب تک کسی عرض کا پایا جانا ممکن ہنیں۔

اصل بات یہ ہے کہ اگرچہ عرض کے تعلق نہیں فعل کا ہونا ضروری ہے جسے جسم کے لئے مکان کا ہونا۔

ضروری ہے مگر ان دونوں میں ذمین دام سماں کا فرق ہے۔

جو پرکشی دوسری شے کے لازم ہوتی ہے۔ وہ دو طرح پڑھتی ہے۔ لازم ذاتی اور لازم عرضی  
لازم ذاتی وہ ہوتا ہے کہ اگر وہ خارج یا ذہن میں موجود نہ تھا تو دوسری شے (معلوم) بھی موجود نہ ہو  
جیسے دن کے واسطے سورج کا ہونا۔ جب آسمان سے سورج غروب ہو جاتا ہے تو دن بھی اس کے  
ساتھ ہی رفچکر ہو جاتا ہے اور صب سورج افق شرقی سے سوردار ہوتا ہے تو دن بھی اس کے  
ساتھ ہی آ جاتا ہے جل اپنے القیاس جب ذہن میں سورج کا ماحظہ کیا جاتا ہے تو اس کے ساتھ  
ہی دن کا خیال بھی آ جاتا ہے۔ لازم عرضی اس کے بالکل خلاف ہے۔

جسم کے ریلے مکان لازمی عرضی ہے اور عرض کے لئے محل لازم ذاتی ہے جسم کے لائے مکان  
کا لازم عرضی ہونا اس وجہ سے ہے کہ پہلے ہم جسم کی پہیت کو معلوم کرتے ہیں اور اس کے بعد مکان  
کی دبیت سوچتے ہیں کہ مکان کوئی واقعی اور مستقل حقیقت ہے یا نہ، ایک بھی چیز ہے اُخیر یہ ہے  
بُرے والائی قائم کرنے کے بعد ہم اس نتیجہ پر پہنچتے ہیں کہ مکان بھی جسم کی طرح مستقل حقیقت کھلتا ہے۔  
ہیں کو یہم مشاہدہ سے دیکھ سکتے ہیں اللہ مکان کا خیال تک دل میں نہیں آتا، اسی لئے جسم کے لائے  
کبھی خاص مکان کا ہونا ضروری نہیں ہے اور اگر جسم ایک خاص مکان میں موجود نہ ہو تو ان مخصوص کا  
بالکل معلوم ہونا لازم نہیں آتا۔ زید اگر مسجد میں نہ ہو گا تو اس وقت ہم نہ یاد ہے زیادہ یہ  
کہہ سکتے ہیں کہ زید مسجد میں نہیں۔ مگر یہ ہرگز نہیں کہہ سکتے کہ مسجد میں موجود نہ ہوئے ہے وہ بالکل  
ہی نیست و نایود ہو گیا ہے پس ثابت ہو اک جسم کے لئے مکان لازمی عرضی ہے لازم ذاتی  
عرض کے لائے محل لازم ذاتی ہے۔ عرض بغیر خاص محل کے نہ خارج ہیں حق ہو سکتی ہے  
اور نہ ذہن میں اس کا تصور آ سکتا ہے مثلاً زید کا طول یعنی لمبائی زید کا طول خارج میں تب موجود  
ہوگا جب زید کا تصور کر لیا جائے زید کے مرنے سے اس کے طول کا بھی خاتمہ ہو جاتا ہے جو اس کے  
ساتھ زید کا تصور کر لیا جائے زید کے نہ خارج میں استقلال ہے اور نہ ذہن میں۔ اس کا موجود  
زید کے طول کے لائے بغیر زید کے نہ خارج میں استقلال ہے اور نہ ذہن میں۔ اس کا موجود  
ہوتا ہوں اس اختصاص کے ہو اس کو زید کے ساتھ ہے حال سے اب اگر یہ مانا جائے کہ زید کے  
طول کا زید سے ملیجہ و ہونا ممکن ہے تو اس کی ملیجہ کی اختصاص مذکور کے نوع ہو جانے کو مستلزم ہو  
ہو گی اسی یہ پہنچنا بت ہو چکا ہے کہ اختصاص کے نوع ہو جانے پر طول کا بھی خاتمہ ہو جاتا ہے۔  
پس ثابت ہوا کہ اعراض کا اپنے محل سے علیحدہ ہو جانا محال ہے۔

اب نیک توہم لے اپنی دلیل کے پہلے مقدمہ کا ثابت پر نہ درجا ہے اور ہمارے مخالفین فلاسفہ کسی حد تک اس کو مانتے ہیں۔ مگر بہم دلیل کے درمیے مقدمہ کی طرف جانا چاہتے ہیں۔ یعنی یہ بات کرتے ہیں کہ دنیا چونکہ محل حادث ہے اس لئے یہ خود بھی حادث ہے۔

اگر عالم کو ہر حادث کا مکمل ہے تو قریم ہاما جائے تو اس کے ساتھ ہی آسمان کے مواد بھی غیر متناہی تسلیم کرنے پڑیں گے لیکن آسمان نکے دروات کی عدم تناہی کی بنا پر تین حال امر لازم آتے ہیں (۱) آسمان کے دروات اگر غیر متناہی ہیں تو آج سے پہلے کے دروات کے متعلق یقیناً یہ کہنا صحیح ہو گا کہ وہ پوری ہر چیز ہیں کیونکہ زمانہ ماضی میں جو چیز ہوتی ہے زمانہ حال کی نسبت اسے یہ کہنا کی رکھنے چکی ہے بالکل درست ہوتا ہے تو جب وہ غیر متناہی ہی ہیں اور پورے ہر چیز کا الفاظ بھی ان پر صادق آتا ہے تو کبی وہ غیر متناہی بھی ہوئے اور تناہی بھی ہوئے اور ایجاد نقضیں ہے۔

(۲) آسمان کے غیر متناہی دور سے چونکہ عدد کی حقیقت سے باہر نہیں اس لیے وہ جفت ہوں گے یا طاقت اور یادوں کے علاوہ کوئی اور پیش ہوں یا در وزن یعنی جنت بھی ہوں گے اور طاقت بھی پچھل دو شرطیں تو بحال ہیں کیونکہ جنت وہ عدد ہوتا ہے جو دو یا کمی ایک برابر حصوں پر تقسیم ہو سکے جیسے ہیں۔ اب دوں دو پر تقسیم کرنے سے پاہنچ پنج کے دو عدد دوں پر تقسیم ہو سکتا ہے اور طاقت وہ ہے جو جفت کے خلاف ہے لیعنی برابر حصوں پر تقسیم نہ ہو سکے۔ جیسے تو سو ہر ایک عدد دو یا برابر حصوں پر تقسیم ہو گا یاد ہو گا۔ یا یوں سمجھئے۔ ہر ایک عدد یا جفت ہو گایا طاقتی۔ مگر یہ گز نہیں ہو سکتا کہ کوئی ایسا عدد کی ہو گا۔ جو نہ جفت ہو ز طاقتی۔ یا جفت اور طاقت دوں ہو۔ درز پہلی صورت میں اجتماع نقضیں مکاول کرنا پڑے گا۔ ان کا جفت ہونا بھی غلط ہے کیونکہ جو عدد دو جفت ہوتا ہے اس میں صرف ایک عدد کی کمی ہوتی ہے۔ اگر یہ کمی پوری ہو جائے تو وہ عدد طاقت ہو جاتا ہے مگر جب آسمان کے در سے غیر متناہی ہیں تو اس میں نا ایک کی کمی کیا جائے۔

ان کا طاقت ہونا بھی باطل ہے کیونکہ طاقت میں بھی صرف ایک کی کمی ہوتی ہے اگر یہ کمی پہلی ہو جائے تو طاقت جفت ہو جاتا ہے لیکن جب در سے غیر متناہی ہیں تو ان میں سے ایک کیونکہ کم ہو سکتا ہے سو جب آسمان کے در سے عدم تناہی کی صورت پر نہ جفت ہو سکتے ہیں اور نہ طاقت۔ اور نہ ان سے باہر نکل سکتے ہیں اور نہیں ال دوں کا جموعہ ان پر صادق اسکتا ہے اُن تباہت ہو اکیرہ متناہی ہیں۔

(۳) اگر آسمان کے درمیے غیر تناہی ہوں تو یہ ماننا پڑے گا کہ دو عدد غیر تناہی بھی ہیں اور زان میں سے ایک کم اور ایک زائد کم ہے حالانکہ جب دولوں عدد صدیم تناہی میں برآمد ہیں تو ان کا ایک دوسرے سے کم و بیش ہونا ہرگز نہیں ہو سکتا کیونکہ صد کم وہ ہوتا ہے جسی میں پر نسبت زائد کے کچھ کی ہو اگر کم کی پوری ہو جائے تو وہ دونوں برآمد ہو جاتے ہیں مگر جب عدد کم غیر تناہی ہے تو اس میں کمی کیا ہے۔

اب دیکھنا یہ ہے کہ اگر درمیے غیر تناہی ہوں تو وہ غیر تناہی عددوں کا ایک درمیے سکم و بیش ہونا کیونکہ لازم آتا ہے سو دیکھئے اور غرے دیکھئے۔

تمام فلاسفہ اس امر پر متفق ہیں کہ ز حل تین سال کے بعد ایک دورہ کرتا ہے اور شمس ہر سال میں ایک دورہ کرتا ہے سو اگر تین سال کے بعد ز حل کے درروں کو شمس کے درروں سے نسبت کا ہی جاتے تو ز حل کے درمیے شمس کے درروں کے تسلیوں حصہ پر برآمد ہوں گے کیونکہ تین سال میں ز حل کے صرف ایک دورہ کیا ہے اور تین سال کے درمیے کچھ کا ہے اور ایک تین سال کا تسلیوں حصہ ہوتا ہے اور سامنے سال کہ ز حل کے صرف دو درمیے ہوں گے اور شمس کے درروں کی تعداد ساڑھے سب پہنچ جائے علی ہذا القیاس قمر ان لوگوں کے ترددیک بارہ ماہ میں بارہ دورے کرتا ہے سو سال کے بعد شمس کے درروں کو قمر کے درروں سے نسبت لگانے سے شمس کے درمیے قمر کے درروں کا پار پر اس حصہ پر آمد ہوں گے اب دیکھیجیے ز حل شمس اور قمر کے درمیے غیر تناہی بھی ہیں اور شمس کے درمیے ز حل کے درروں اور قمر کے درمیے شمس کے درروں سے کمی سمجھی جاتی ہیں۔

اس جگہ پر ایک یہ اعتراض وارد ہو سکتا ہے کہ تخلیکن کے ترددیک خدا کے مقدورات اور معلومات دولوں غیر تناہی ہیں حالانکہ خدا کے معلومات پر نسبت مقدورات کے زائد ہیں کیونکہ خدا کی ذات قدر اس کی صفات قدر ہے۔ شریک الباری اجتماع التقینین ارتقاء التقینین وغیرہ وغیرہ۔ یہ ایسی چیزوں ہیں جو خدا کو معلوم ہیں، مگر ان کے پیدا کرنے پر خدا کو مطلق قدرت ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ جیسا ہم خدا کے معلومات کو غیر تناہی کہتے ہیں۔ دہان خدا کے مقدورات کو غیر تناہی کہتے ہے، جو ارادہ مطلب ہرگز نہیں ہوتا جو معلومات کو غیر تناہی کہتے ہے ہے بلکہ مقدورات کو غیر تناہی کہتے ہے مرا ویسے کہ خدا کی صفات قدرت پر جبکی وجہ سے خدا دنیا کی مختلف

بیزدش کے پیدا کرنے پر قدرت رکھتا ہے اور وہ ایسی صفت ہے جو کی وجہ سے شدایں یہ بات پہنچ ہوتی ہے کہ اس کی ایجاد کی قدرت کسی حد پر ٹھہر جائے اور اُنگے خلوقات کے ایجاد پر ان ان کو قدرت نہ سمجھے۔

ہمارا یہ کہنا کہ خدا کی ایک صفت قدرت ہے جس کی وجہ سے وہ ایجاد پر قدرت رکھتا ہے اور شاک اور کوئی طرف مشعر ہے کہ یہاں بہت سی فیرتنا ہی بیشتر میں ہیں اور نہ ہی اس میں سے یہ پیا جاتا کہ وہ متناہی ہیں۔

جن لوگوں نے ہمارے اس لفظ مقدمہ دراتے اللہ تعالیٰ معلوماتہ غیس متناہیہ سے خدا کی مقدورات کا فیرتنا ہی ہونا سمجھ لیا ہے زیادہ تر ان کی فلسفی کی بناء مقدمات اور معلومات کے تشاپر لفظی پر ہے چونکہ یہ دلوں الفاظ جمع صفات کے سیفے ہونے میں برائی ملتے اس لئے ان کو کوئی مغالطہ لگا مگر یہ قاعدہ ہے کہ الفاظ معانی کے تابع ہوتے ہیں نہ معانی الفاظ کے۔

دوسرا دعویٰ کائنات عالم کے لئے ہر سبب اور خالق (خداوند تعالیٰ) ہم نے ثابت کیا ہے اس کا قدیم ہونا بھی ضروری ہے کیونکہ اگر وہ حادث ہے تو اس کے لئے مکسی اور خالق کا وہ دانپڑے گا۔ اور اگر وہ بھی حادث ہے تو اس کے لئے خالق تلاش کرنا پڑے گا۔ علی ہذا القياس اگر یہ سلسلہ الی فیرنا ہی اسے چلا گیا تو سلسلہ کا وجد لازم آئے گا جو حال ہے اور اگر یہ سلسلہ کسی ایسے خالق پر ختم ہو گیا جو تم ہی ہے اور اس کے آگے اور کوئی خالق تجویز نہیں ہو سکتا۔ تو کائنات عالم کا خالق (خداوند یہی) بھی وہی ہو گا جس پر یہ سلسلہ متقطع ہو گا اور راستے میں جو اسباب نظر آتے ہیں وہ سب کے سب وسائل اور وسائل کے درجہ میں ہوں گے اور یہیں۔

خدا کو قدیم ہونے سے ہمارا یہ مطلب ہے کہ اس کے وجود سے پہلے نیستی نہیں بلکہ بیشتر سے اس کا وجود چلا آیا ہے۔ یہاں تک ہمارا امکان ہے ہم نظر دوڑا لیں مگر اس سے بھی آگے خدا کا وجود تھا سواب یہ سوال ہرگز نہ وارد ہو سکے کہ قدیم ہے کہ قدرت قدم کی صفت بھی اسے ثابت کر رہے ہیں تو جیسے خدا کی ذات قدم ہے دیسے ہو کیہ صفت بھی قدم ہو گی اور جیسے خدا کے قدم ہونے کے لئے قدم کی صفت کی ضرورت ہے دیسے ہی اسی صفت کے قدریم ہونے کے لئے ایک اور صفت قدم کی ضرورت ہو گی ذکر نہ ہے جو اور سلسلہ ہے جو حال ہے۔

**تیسرا دلیل** جیسے کائنات عالم کا خالق اذلی اور تقدیریم ہے۔ لیے ہو اس کے دلستہ ابدی ہوتا ہی فضوری ہے۔ لیکن وہ ایسا ہونا چاہیے کہ اس کرنے کی بھی فنا اور اس کے وجود کے لئے کبھی زوال نہ ہو۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ اگر اس پر زوال کا مائدہ ہونا ٹھاٹھ ہو تو جیسے ایک معدوم شے کے وجود کے دلستے سبب اور خالق کا ہونا فضوری ہوتا ہے جیسے ہی اس کے وجود کے زوال کے سلوک بھی سبب اور خالق کا ہونا فضوری ہو گا۔ کیونکہ اس صورت میں خالق کے وجود کا زوال ایک حادث ہیز ہے اور ہر حادث کے لئے کبھی مردج سماں ہونا فضوری ہوتا ہے اب اُنچ یا فاعل ہو گا یا زوال کی صورت یا خالق کے وجود کے شرائط میں سے کبھی شرط کا معدوم ہو جانا۔ مردج سماں فاعل ہونا بجاڑ پیز کیونکہ فاعل اس چیز کو پیدا کر سکتا ہے اور اس کے فعل کا تجزہ وہی شے ہو سکتی ہے جو مستقل ہستی رکھتی ہو اور اس کے وجود پر مختلف قسم کے آثار ہو جو سکیں یا یوں کہیجے کہ اس پر شے کا لفظ بولا جائے سکتا ہو مگر یہاں پر فاعل کے فعل کا تجزہ خالق کا معدوم ہے جو لاش ہے جائز کے زدیک اگرچہ معدوم پر بھی شے کا لفظ لالا جاسکتا ہے مگر اسی شے ان کے زدیک بھی شرعاً قدرت نہیں بن سکتی۔ اگر فاعل کی نسبت پوچھا جائے کہ حلے فعل الفاعل شیئاً کیا، فعل نے کوئی شخصیہ کی تو اس کے چارب میں بھی کہنا پڑے کامان فعل شیئاً کسی شے کو پیدا نہیں کیا۔ اگر خالق کے زوال کا مردج اس کی صورت قرار دکی جائے تو وہ دو بالوں سے خالی نہ ہو گی۔ حادث ہو گی یا نہ ہو گی تواہ کی تقدیریم خیل (خالق) کے زوال کا سبب کہلانے کی کیونکہ مستحق ہو گی۔ اور اگر تقدیریم ہو گئی تو اس کی کیا وجہ ہے کہ زوال سے یہ چیز خالق کے ساتھ چل آئی ہے۔ مگر پہلے کبھی اس نے اس کے عیسیٰ دنابود کرنے کا قصد نہیں کیا اور اب اس کی یعنی کتنی کے درپے ہو گئی۔

خالق کے وجود کی شرطوں میں سے کسی شرط کا معدوم ہو جانا بھی خالق نہ کہ زوال کا مردج نہیں بلکہ کیونکہ شرط اگر حادث ہے تو حادث چیز قدریم (خالق) کے لئے بلت کیوں کہ ہو سکتی ہے اور اگر اسے قدریم مانا جائے تو بخشش قدریم چیز کی محدود میست کو حال قرار دیتا ہے اور اس شرط قدریم کے زوال کیوں کہ تسلیم کرے گا۔  
سو جب خالق کے زوال کا مردج آن تین بیزروں میں سے کوئی بھی نہ ہو سکا تو یہ باقث ثابت ہو گئی کہ خالق جیسا اذلی ہے دلیساً ہی ابڑی بھی ہے۔

**چو تم خدا دعویٰ** | کائنات عالم کا خالق جیسا اذلی و ابدی کی ہے، ویسا نہ وہ جو ہر ہے اور دن اس کو کسی مکان کی طرف شروب کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ یہ ثابت ہو چکا ہے کہ وہ قدیم ہے اب انگر اس کا کسی مکان کے ساتھ قلق ہوتا س تو یہ کہنا صحیح ہو گا کہ اپنے مکان میں سے حرکت کر کے کہیں اور مکان کی طرف چلا گیا ہے یا اپنے مکان میں ساکن ہے۔ الغرض اس صفت میں حرکت یا سکون کے ساتھ اسکو موجودیت کا رابطہ ہو گا اور حرکت و سکون دونوں حادث پیشیں ہیں اور یہ پہلے ثابت ہو چکا ہے کہ حادثات کا محل بھی حادثات ہوتا ہے لہذا خالق حادث ہو گا۔

اگر کوئی یہ سوال کرے کہ اس کی کیا وجہ ہے کہ مخلکین دن لوگوں کی سخت مقاومت کرتے ہیں۔ جو جسم کے لفڑا کو خداوند تعالیٰ پر بولتے ہیں اور اس کے ساتھ ہی اس کو انتیاج الی المکان سے تقدیس اور میرا بمحضہ ہیں تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس قسم کے لفڑا کا خدا تعالیٰ پر اطلاق کرنا اگرچہ عقل کے تدبیک کوئی مستہم انہیں ملگا ہے کوئی ایسے اطلاقات سے وہ پیزیں رکھتی ہیں بعثت اور شرع۔

لغت تو اس لئے کہ مثلاً جو ہر کو خدا پر اطلاق کرتے وقت یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ یہ لفظ بہ نسبت خداوند کیم کے حقیقت ہے یا استعارہ حقیقت تو صراحتہ بالدلیل ہے اور استعارہ بھی اس لئے ناجائز ہے کہ مشینہ بہیں بہ نسبت مشینہ کے وجہ شہر کی بہت غالب ہوتی ہے توجہ خدا میں (جو مشینہ ہے) بہ نسبت مشینہ ہے کے وجہ شہر کی کمی ہوئی تو اس کی ذات اقدس میں بھاری تعصی لازم آتے گا۔

اور شرع اس لئے کہ شرع کا پیغمبر قادھہ ہے کہ جن میں لفظوں کو خدا پر اطلاق نہ کی جیں اجازت دی گئی ہے ان کے لغیز کسی دوسرے لفڑا کا خدا پر اطلاق کرنا ناجائز ہے۔ اسی واسطے شرع کی اصطلاح میں خدا تعالیٰ کے تین قدر ذاتی اور صفاتی اسماویں ان کا نام اسکا تو فیضی قرار دیا یا ہے۔

**پانچواں دعویٰ** | خدا تعالیٰ جسم جی نہیں کیونکہ جسم کی ترکیب ایسے وجہہ دل کے بلطفے سے ہوتی ہے جن کو ایک دوسرے کی طرف احتیاج اور ان میں ایک خاص لعنی ورطہ ہو تو سبب یہ ثابت ہو چکا ہے کہ خداوند تعالیٰ جو ہر نہیں تو جسم کیسے ہو سکے گا کیونکہ جس جسم صادق آتا ہے اس پر پہلے وجہہ کا اطلاق ہوتا ہے وہ اس کی یہ ہے جو ہر کام میں جسم سے کسی قدر وسیع ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ جو مفہوم وسیع اور عام ہوتا ہے وہ خاص کے سب افراد

بھی اور علاوہ ان کے اور بھی کئی ایک اور اپر اس کا اطلاق صحیح ہوتا ہے۔

اگر کوئی شخص اپنی اصطلاح میں خداوند کہی کم جسم کے لفظ سے پکارتا ہے۔ اور اس اطلاق میں جسم کے حقیقی معنے اس کے ذہن میں نہیں ہوتے تو عقل کے نزدیک اس میں کوئی قیامت نہیں۔ ہماری لغت اور شرعاً میں یہ فعل بالکل ناجائز ہو گا زیراً خداوند کیم جسم ہوا تو کسی خاص فصل اور مقدار میں ہو گا اور جس شکل اور مقدار میں ہو گا اگر خارجی امر سے طبع نظرکی جائے تو اس سے چھوٹا یا بڑا ہر تباہی اس کا نامن ہے تو اب اس کو خاص شکل اور مقدار دینے کے لئے کوئی مردی مزدہ ہرگز نہ اس کو خاص انسان پر پیدا کیا ہے تو اب خدا خلوقی ہو گا نہ خالقی۔

چھٹا دعویٰ انسانات عالم کا خالق عرض بھی نہیں کیونکہ عرض چھٹا اصطلاح میں وہ چھڑی ہوتی ہے جو اپنے موجود ہونے میں درستی چیز کی محتاج ہو۔ وہ چھڑا جسم ہو گیا یا جسم برادر یہ دو لذت حادث چھڑیں ہیں اور یہ قاعدہ ہے کہ اگر محل حادث ہو تو اس میں حلول کردہ چھڑی حادث ہوئی ہے لذت خالقی عالم بھی حادث ہوا۔ حالانکہ پہلے ہم ثابت کر چکے ہیں کہ یہ قدم اور اڑالی دا بہری ہے۔

اگر وہ عرض سے یہ مراد ہی کہ وہ ایسی صفت کا نام ہے جو درستی چھڑی کی محتاج قبولگر درستی چھڑیکان اور جہات کی تعطیل سے منزہ اور مقدمہ ہو تو ایسے عرض کے وجہ سے ہم بھی منکر نہیں۔ کیونکہ خدا کی صفات اسی قابلیت سے ہیں مگر نہ اس اس میں ہے کہ صاف اور خالق کو ہلکے کا استھنا

وہ ذات رکھتی ہے جو ان صفات کی موصوف ہے یا صفات۔

جب ہم کہتے ہیں کہ صاف اور خالق صفت نہیں تو اس کہنے سے ہماری عرض یہ ہوتی ہے کہ صافیت اور خالقیت یہ دو لذت صفتیں اسی ذات کی طرف منسوب ہیں۔ جس کے ساتھ جملے صفات تمام ہیں۔ ذاں کی صفات کی طرف جیسے ہم کہتے ہیں کہ طریقی عرض اور صفت نہیں تو اس وقت ہماری یہ عرض یہ تو ہوتی ہے کہ خواریت طریقی کی طرف منسوب ہے ذاں کی صفات کی طرف یا یوں کہتے ہے کہ طریقی وہ خود ہے نہ اس کی صفات۔

اگر کوئی شخص ان دو لذتیں بالامعاونی کے بغیر عرض کا کوئی اور معنے لے کر اس کو خدا اپر اطلاق کرتا ہے تو اس کو لغت اور شرعاً جواب دے گی عقل کے نزدیک یہ کوئی محال از نہیں۔ ساتو اس دعویٰ شد ادا پر ہے نیچے نہ دیگیں ہے نہ ہائیکس بڑا گے پنجھے الفرض جہات مرت

یہی سے کسی بہت کے ساتھ اس کو اختصاص اور تعلق نہیں ہجات سستہ یہ ہیں اور پر نیچے فلکیں باشیں۔ آگے پیچے۔ عربی زبان میں ان کے یہ نام فوق تجھت ملکیں فتحمال، قدام خلاف بہت اور اختصاص کے معنے سمجھ لینے سے ہر ایک آدمی کو کامل یقین ہو جاتا ہے کہ جہات سستہ کے ساتھ مناسبت اور تعلق والا معاملہ صرف اجسام اور اعراض ہی کے ساتھ خاص ہے جو ذات جسمیت اور عرضیت سے بالاتر ہے اس کو ان میں سے کسی بہت سے کوئی سروکار نہیں۔

اصل بات یہ ہے کہ جہات کی اقلیہ میں وہی فتحتے ہیں جو کسی خاص مکان کی مستقیمی ہو جو ایک پیزیر جو کسی بہت کے ساتھ مخصوص ہوتی ہے پہلے مکان کا لحاظ کر لیا جاتا ہے اور پھر اس کی خصوصیت کا دراک ہو سکتا ہے۔

کسی پیزیر کے اور پر ہونے کا یہ مطلب ہوتا ہے کہ وہ ایسے مکان میں ہے جو سر کی جانب ہے اور نیچے ہونے کے یہ معنی ہیں کہ وہ ایسے مکان میں ہے جو پاٹکیں کی جانب سے علی ہر الٹیساں دلیں یا ناٹکیں جانب ہونا یا آگے ہونا چھے ہونا۔ قاب ہر ایک پیزیر کے کسی بہت میں ہونے کے یہ معنے ہوتے کہ وہ کسی مکان میں ہے مگر کسی اور خصوصیت کو نہیں ہوتے۔

کسی فتحتے کا مستقیمی الجھت ہونا دو طرح پر مقصود ہو سکتا ہے۔ ایک یہ کہ اس کو بہت کے ساتھ ایسا ربط ہو کہ اس کے بغیر اس کا متعلق حوال ہو یہاں جو ہر یہاں پائی جاتی ہے کیونکہ اس کی رشتہ ارجمند ہیں داخل ہے کہ جب یہ بہتی کالباس پہنے تو اپر ہو یا نیچے۔ دائیں جانب ہو یا بائیں آگے ہو یا پیچے دوسرے یہ کہ کسی اور پیزیر کے ذریعہ سے بہت میں اس کا پایا جانا پڑھیے امراف۔ ان کی بھی نسبت بہت کے طرف کی جا سکتی ہے مگر اس لئے کہ یہ جواہر میں حلول کرنے ہوئی ہیں اور وہ کسی دوسری بہت کے بغیر متعلق نہیں ہو سکتے۔

اعراض کو جو جہات کے ساتھ نسبت ہے وہ ایسی نہیں جو جواہر کو ان کے ساتھ ہے۔ جواہر کو ان کے ساتھ جو تعلق ہے وہ ان کا ذاتی متعلق ہے اور اعراض کو جو جہات کے ساتھ نسبت ہے وہ عارضی طور پر ہے۔

جب بہت کے ساتھ محسوب ہونے کی اہر دصورتیں آپ کے ذہن نشین ہو گئیں اور یہ بھی آپ کو معلوم ہو گیا کہ پہلی صورت صرف جواہر ہی کے ساتھ خاص ہے اور دوسری محض عراض

ہی میں پائی جاتی ہے تو اب آپ نہایت آسانی سے اس نتیجہ پر پہنچ سکتے ہیں کہ خداوند تعالیٰ کو کسی بہت سے کوئی تعلق نہیں کیونکہ یہ پہنچنابت ہو چکا ہے کہ خدا نہ ہمارا ہے اور نہ عرض۔ اور کسی بہت کے ساتھ منسوب ہونا بصرف جواہر احمد اغراض ہی کے ساتھ خاص ہے۔

اگر کوئی یوں کہے کہ خداوند تعالیٰ کو بہت کے ساتھ منسوب کرنے کے منع کچھ اور ہیں جن کی رو سے ہم اس کے لئے کوئی نہ کوئی بہت کے مقرر کر سکتے ہیں تو اس کے جواب یہ ہم یوں کہیں گے کہ ہمارا ہر اور اغراض میں ہو طریقہ بہت کے ساتھ منسوب کرنے کا یہ اگر اسی قسم کی مشتبیت کے خداوند کریم میں آپ قائل ہیں اور جو طرز کی ان کے لئے بجهات مقرر ہیں۔ اسی طرز پر آپ بھی اس کے لئے بہت مقرر کرتے ہیں تو اس کے لشیکم کرنے کے لئے ہم ہرگز تیار نہیں کیونکہ اس قسم کی بجهات کا مقرر ہونا بصرف جواہر اور اغراض کے لئے ہے فقط اور اگر اس کے علاوہ کسی اور منع کے لحاظ سے آپ اس کے لئے کوئی بہت مقرر کرتے ہیں تو جب تک آپ اس کو بیان نہ کریں ہم اس پر رائے دنی نہیں کر سکتے۔ اگر آپ کی مراد بہت سے نہ رت اور علم ہے اور آپ کے نزدیک اس کے لئے کسی بہت کے مقرر ہونے کے یہ معنے ہیں کہ وہ ہر ایک امر پر قادر اور ہر ایک چیز کا عالم ہے تو اس بات میں ہم آپ کے ساتھ متفق ہیں۔

اگر یہ مذکورہ طریقہ اختیار کیا جائے گا لفظی حقیق اور اصلی معنی چھڑ کر سچ کچھ بھی میں آیا اس میں سے مراد لے لیا۔ اور جب کسی ایک منع کی کسی نے تردید کی تو جو بہت پٹ کہہ دیا کہ میری مراد کچھ اور تھی تو اس کا علاج ہمارے پاس کوئی نہیں۔

ایک اور دلیل بھی ہمارے پاس ہے جس سے پایا جاتا ہے کہ خدا تعالیٰ کے لئے کوئی بہت مقرر نہیں دی کہ اگر وہ کسی بہت میں ہر تو یہ خلاہر ہے کہ میکمل بجهات مستقر کسی ایک بہت کے ساتھ خاص ہو گا اور یہ بھی ظاہر ہے کہ ان جملہ بجهات کو اس کی ذات کے ساتھ اپنے سببیت ہے تو اب خدا تعالیٰ کا کسی ایک بہت کے ساتھ خاص ہونا واجب بالذات نہ ہو گا بلکہ ممکن ہو گا اور یہ قاعدہ ہے کہ ہر ایک ممکن کے لئے سبب اور مرجع کا ہونا ضروری ہے سو اب یہاں بھی کوئی سبب اور مرجع ضرور ملتا ہے گا جو خدا کے لئے کسی ایک بہت کو مقرر کر دے یا یوں کہتا چاہئے کہ خدا تعالیٰ اپنی بہت کے تقریب میں کسی فیکرانہ تھام یا گاؤں اور نیڑا ہر ہے کہ جو چیز کسی بات میں کسی

اور کی محتاج ہو وہ قدر ہے جو لکھنے کے لئے کوئی نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ قدیم کہانے کی وجہ پر چیز مشقی ہو سکتی ہے جو حقیقتیات میں واجب الوجود نہیں کی محتاج نہ ہے۔ حالانکہ پہلے ثابت ہو چکا ہے کہ خدا تعالیٰ قدیم ہے۔ اگر سوال کیا جائے کہ ممکن ہے خدا کے لئے جہت مقرر ہو۔ جو اشرف الجہات ہے تو اس کا بولی یہ ہے کہ فوق تخت و عینہ جہات اس وقت مقرر ہوئی ہیں۔ جب سو خدا تعالیٰ نے علم دینا کو اس ترتیب مخصوص پر پیدا کیا ہے پیدائش دنیا سے پہلے نہ فوق تھا نہ تخت نہیں دشمن دشمن دو قدم نہ خلف الفرض کو کوئی بہت و تحقی کیونکہ مثلاً فوق اور تخت میں سر اور پاؤں کا لمحظہ رکھنا ضرور کیا ہے تو جب سر اور پاؤں والے ہی مفتوح تھے تو فوق اور تخت کیا۔

ایک اور دلیل سے بھی ثابت ہو سکتا ہے کہ خدا کے لئے کوئی جہت مقرر نہیں ہو سکتی۔ وہ یہ ہے کہ کسی بہت میں تو خواہ نخواہ کسی جسم سے مجاز کی ہو گا اور یہ قاعدہ ہے کہ جو شے کو کسی جسم سے مجاز ہو۔ وہ جنم میں جسم سے بڑی ہوتی ہے یا اس سے کہا مساوی اور کمی و بیشی اور مصالحت کے ساتھ وہ یہ ہے کہ موقوف ہو سکتی ہے جو کسی خاص مقدار اور اندازہ پر ہے۔ سو خدا تعالیٰ بھی کسی خاص مقدار اور اندازہ پر ہے۔ سو خدا تعالیٰ بھی کسی مقدار اور اندازہ پر ہو گا اگر اس کے ساتھ بھی خدا تعالیٰ کا اپنے اندازہ پر ہے۔ سو خدا تعالیٰ بھی کسی مقدار اور اندازہ پر ہو گا اس کے خاص مقدار اور اندازہ پر ہے۔ بہتر کے لئے کسی مخصوص اور متوجہ کو تلاش کرنا پڑے لیکن اچھا خدا ہو اجنبی پسند ہو جو دل میں کسی ادا کا محتاج ہے اگر یہ سوال کیا جائے کہ آپ کی تقریر سے پایا جاتا ہے کہ جو چیزیں بہت میں رہ کر موجود ہیں وہ خود کی مقداری ہوئی ہے اور آپ پہلے لکھ کر ۲۷ ہیں کہ اعراض بھی جہات کی طرف منسوب ہو تو قی میں ایسا کہ اعراض بھی مقداری چیزیں ہیں۔ حالانکہ مقداری ہمدرد ناصرف اجسام ہی کا خاصہ ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ جیاں ہم نے اعراض کو جہات کی طرف منسوب ہونے والی چیزیں کہاں ہیں وہاں یہ بھی لکھا ہے کہ اعراض کا جہات کی طرف منسوب ہونا عارضی طور پر ہے۔ سو جیسے جہات کی طرف ان کی منسوبیت عارضی ہے ویسے ہی ان کے عارضی طور پر مقداریت کو تسلیم کرنے میں بھی ہمیں کوئی عذر نہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ دس اعراض دس جواہر میں ہی حلول کر سکتی ہیں بیسی میں نہیں۔ سو جیسے جو اہم پر دس کا لفظ لو لا جاسکتا ہے ویسے اعراض پر بھی اس کا اطلاق درست ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ جو اہم پر اس لفظ کا اطلاق ذاتی طور پر ہے اور

اعراض پر عارضی۔

اس جگہ بس ایک سالانہ درود ہوتا ہے وہ یہ کہ گھر خدا تعالیٰ جہت فرقی میں استقامت پذیر ہے۔ یعنی تو پھر کیا دیور ہے کہ جب خدا سے کوئی دعا مانگی جاتی ہے تو یہ تھا اور منہ اور پر کو اٹھا کر مانگی جاتی ہے۔ نبی حمید محدث مصلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی ایک باندھی کو آنار کرتا چاہا اور اس کے ایمان کی بابت مستفادہ کرتے ہوئے اس سے پوچھا تھا اللہ خدا کیا ہے۔ اس نے آسمان کی طرف اشارہ کیا تو اپنے فرمایا اتنا ہوا صوت تھا۔ میشک یہ سو منہ ہے اگر خدا تعالیٰ آسمان پر دیور تھا تو آنحضرت مصلی اللہ علیہ وسلم آسمان کی طرف اشارہ کرنے پر اس کے ایمان کی تصدیقی کیوں کہتے۔

پہلی بات کا جواب یہ ہے کہ یہ سوال بعینہ ایسا ہے جیسے کہنی یہ کہ جب خدا تعالیٰ کعبہ میں موجود ہیں تو ہم جو کرتے کیوں جاتے ہیں۔ نماز میں رو بقبيلہ کعبہ ہوتے ہیں اور جب خدا نبی میں ہیں تو اس پر سبھ کھلوں کرتے ہیں اور ہنپاٹتے ہیں، و انکساری سے مانگ کھلوں اور گلتے ہیں۔ اصل بات یہ ہے کہ ہر لیک امر میں ترتیب کا خیال رکھنا ضروری ہوتا ہے۔ دنیا کے کاموں میں سے کوئی کام لو جب اس میں ترتیب نہیں تو وہ کام بالکل مقبولیت کی نظر سے گرا ہوا ہوگا۔ نماز پر نکر دین کے کاموں میں سے ہنپاٹتے اہمیت رکھتی ہے اور سب سے زیادہ مذکور کہا جائے۔ نہ لہر اس میں بھی کسی خاص ترتیب کی پابندی ضروری ہوئی جا چکی اگر نماز میں عام احتجانت ہوں تو جدھر جا ہر منہ کرو۔ اور کوئی امترق کی طرف منہ کر کے کھڑا ہو جائے کوئی ضرر کو کوئی ہنپاٹ کو منہ کر کے نماز گھولو جاؤ۔ کوئی شہل کی جانب پا چکا باندھ کھڑا ہو تو یہ نماز کیسی بُری کی معلوم ہو گے۔ ہر کوئی ہنپاٹ کے حاکر یہ کوئی عقیم اشان دینی کام اور یہ اس کی بے ترقی ہی۔ نماز میں رو بقبيلہ ہونے کی اصل عرض یہ ہے کہ صد ازماں کے دلوں میں کچھ پیدا ہو اور اس سے ان کے لوز مردان اور خلوص محبت اور روحانیت میں ایک حد تک ترقی ہو۔ نیز جب جملہ بات اس بات میں برابر ہیں کہ ان میں سے جس کی طرف بھاگ کر کے ہم نماز ادا کریں اور اسکے تھیں تو خدا تعالیٰ نے حضرت ہب ایم علیہ السلام کی بادگار قائم رکھنے کے لئے کعبہ والی سمیت کو سوارے لئے مقرر کر دیا ہے اور اس کی حدگی و ملکت خلاہ کرنے کیلئے اسکو اپنی طرف منتسب کر کے ہبیت اللہ ہے کاظماً اس پر اطلاقی کر دیا

الغرض جیسے رو بقبلہ ہونے میں صد ہائیکٹس ہیں ولیجیہ ہی دعا مانگنے کے وقت آسمان کی طرف پا تھو اور منہ کو اٹھانا بھی خالی از حکمت نہیں۔ اس کی ایک خلاہری وجہ یہ ہے کہ جیسے کعبہ نماز کا قبلہ ہے ویسے آسمان دعا کا قبلہ ہے اور خدا تعالیٰ نماز اور دعا ان دونوں صورتوں میں کعبہ یا آسمان میں ہونے سے پاک اور منتر مہر ہے۔ نماز کی حالت یہی سرسجود ہوتی ہے۔ اپنی پیشہ لگانے پر نہایت حقارت و تبلیل کی صورت میں خدا تعالیٰ کے آگے رکھ دینا اور دعا مانگنے کے وقت آسمان کی طرف پا تھو اور منہ کو اٹھانا ایک ایسی ہائیک حکمت بھی ہے جو اسرار ملکوتی میں سے ایک بھیدہ اور معاف اور رحماتیاتی طبقی کا سرچشمہ ہے وہ یہ کہ انسان کی ابدر کی نجات کا دل مددگار اس بات پر ہے کہ خدا کے آگے نہایت انگساری اور فرقہ نصی سے اپنے آپ کو پیش کیا جائے اس کی تنظیم کی یہ حد پر کہ بغیر اس کے کوئی پیش نظر دائے اور تنظیم انگساری فرقہ نصی اپنے آپ کو پیش سمجھتا۔ یہ سارے دل کے افعال ہیں۔ قوت عقلیہ اور راعضاء یہ سب اس کے آلات د اسیاں ہیں۔ دل اور راعضاء میں کچھ ایسا ہیں کہ اس کے متعلق جو بوجو خدا کی اعیاد کے کام ہیں۔ ان کو بار بار عمل میں لانے سے دل پر ایک خاص اثر پڑتا ہے اور دل میں جزو جزو روحانیت کے اصول قرار پذیر ہوتے جاتے ہیں۔ راعضاء میں صفاتی اور درستی کا نزد مکملہ الگ ہے توجہ انسان کی پیدائش کا مقصود بالذات یہ امر ہے کہ بدنی ہستی کو پہنچانے اور یہ معلوم کر کے خدا تعالیٰ کی عظمت اور جاہ و جلال کے آگے یہ ایک ذرہ کے مقدار کی حیثیت بھی نہیں رکھتا۔ وہ محض نہایت چیز ہے۔ اور اس کی پیدائش نکل سے ہے لہذا انسان کو یہ حکم دیا گیا یہ کہ اپنے چہرو کو تراجم اعضا میں سے خاص ترق نکلتا ہے زمین پر رکھنا کہ اس کا بدن عقل۔ الغرض اس کی ہر ایک پیز خدا کی طرف جھک جائے۔

تنظیم و طرح پر بوقتی ہے۔ دل کی تنظیم اور اعضا کی تنظیم۔ دل کی تنظیم کا ملحوظ یہ ہے کہ دل میں خدا تعالیٰ کی توحید کا پورا پیداً اعتقاد ہو اور دل کے ذریعہ خدا کی علوم تربیتی کی طرف اشارہ کیا جائے۔

اعضا کی تنظیم کی صورت یہ ہے کہ ان کے ذریعہ اس چیز کی طرف اشاریہ کیا جائے کہ جو منحصر اور رہیات کے ایک خاص اہمیت اور ثرف رکھتی ہو اور دہمہ فتح ہے۔

یہ عام تا حد تک ہے کہ جگہ کوئی شخص کسی کے کمالات اور فضائل کی اعلان کرنا یا بتائے تو یوں کہتا ہے کہ اس کی بات تو ساتویں آسمان سے بھی بلند ہے۔ اس جگہ آسمان کے حقیقی معنے ہرگز مرا فہیں جو تک پہلا آسمان کے استعارہ کے طور پر اس کی بلندی کی مرتبہ مراد ہوتی ہے ایسے ہی یا مانگنے کے وقت ہاتھ اور صند کو آسمان کی طرف اٹھانے سے آسمان مقصود بالذات ہیں ہوتا بلکہ خدا تعالیٰ کی علواد رفتہ فلان کا اظہار مقصود ہوتا ہے اور اسی۔

دعا کی حالت میں اور پر کہ ہاتھ اور مدد اٹھانے کی ایک اور وجہ یہ یہ ہے وہ یہ کہ عمر مادی کا جاتا ہے کہ خدا تعالیٰ سے دعا مانگنے والے لغوس کی اصل غرض اس سے نعمتوں کا حاصل کرنا ہوتا ہے اور ثابت خدمہ ہات ہے کہ خدا کی نعمتوں کے خزانے آسمانوں پر ہیں خدا تعالیٰ اپنے بندول کے روز قفر خونوں کو پورا کرتے ہیں۔ جیسا کہ اس کا ارشاد ہے وَمِنْتَهُمْ فِي السَّمَاوَاتِ صَالُوْنَ فَذَلِكَ اور انسان کی جبکہ اور سر شست ہیں یہ امر داخل ہے کہ جب وہ خدا تعالیٰ کے سے کوئی پیغام مانگے تو یہاں اس کے درست کا خواہ ہے اس کی طرف دیکھ۔

لہوڑی کے آسمان کی طرف اخبارہ کرنے پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا اس کے ایمان کی تصدیق کرنا اس وجہ سے ہیں تھا کہ آپ خدا کو آسمان پر سمجھتے تھے بلکہ اصل بات یوں ہے کہ وہ لہوڑی کو سنی تھی اس کو کہتے ایمان کے انبیاء کرنے کی اور کہاں وہ نظر نہ آئی بجز اس کے کہ آسمان کے طرف اخبارہ کرنے آپ کو سمجھا دے گئیں اس معبود و تحقیق پر ایمان لائی ہوئی و درسے یہ کہ وہ لہوڑی پہلے بت پرست تھی اور بت پرستوں کے خدا (اصنام) مکھوں میں ہوتے تھے اسی نے گیا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ جتنا یا کہیں ان معبودوں سے پیزار ہو کہ جو مکھوں میں رہتے ہیں اسی خدا تعالیٰ پر ایمان لائی ہوں جو مکھوں میں رہنے سے پاک اور بالا تر ہے۔

اس جگہ پر ایک سوال اور دوسرکہتا ہے وہ یہ کہ اگر خدا تعالیٰ جیت یا میں قرار پذیر ہوئے سے پاک اور مقدوس سو تو خدا تعالیٰ کو ایک ایسی پیغام زاننا پڑیگا جو ان چھچھات سے باہر ہے یا یوں کہ کرو وہ پہمان سے باہر ہے زندہ درجہات کے سامنے متصل ہے نہ اس سے منفصل۔ اس کا جواب یہ ہے کہ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ ہر ایک پیغام بھی جس میں اصال اور انفال کی استعداد ہو اور کسی نہ کسی جیت کے ساتھ اس کو قتل ہوں اصل و انفال اور دخل و خروج سے خالی

نہیں ہر سنتی۔ مگر دیکھنا اس بات کو ہے کہ جن میں نہ القبال کی استعداد ہر نہ الفصال کے صلاحیت اور اس کو کبھی جہت سے واسطہ ہو اگر اس پر یہ مفہومیں مذکورہ بالاصادقہ آئیں تو کوئی قباحت لازم آتی ہے اس کی بعینہ نظر یہ ہے کہ کوئی بھی کا ایسی چیز کا پایا جانا محال ہے جو ز قادر ہر نہ عاجز، نہ جاہل ہو زندہ عالم۔ سو اگر اس چیز میں قدرت حلمہ جہل۔ علم کی قبولیت کی استعداد ہے تو اس کا تادر عاجز جاہل عالم نہ ہوتا۔ بیشک ناجائز اور ارتقاء التعیینیں کا باعث ہے لیکن جن چیزوں میں بالکل مادہ ہی ہیں مثلًا جمادات۔ ان پر ان مفہومیں کا صلقوٹ آتا کوئی خرابی کا موجب ہے۔

اصل بات یہ ہے کہ القبال والفصوال اور جہات میں قرار پذیر ہوتے کے قابل وہ چیزوں ہوتی ہیں جو متاخر ہوں یا کسی متاخر بالذات کے ساتھ قائم ہوں اور خدا تعالیٰ میں پڑکے تیغ اور تیغ بالذات کے ساتھ قائم ہونے کی شرط مفتوح ہے لہذا خدا تعالیٰ میں متصل ہے متعلق کر جماعتی میں داخلہ ہے ز خارج۔

اب خصم سے پوچھنا چاہئے کہ بتا دا ایسی چیز کا موجود ہر نامحال ہے یا ممکنات سے جو نہ متاخر ہوا اور نہ کسی متاخر شیخ صلوی کرتی ہو یا یوں کہہ کر وہ نہ القبال والفصوال کے قابل ہے اور وہ کسی جہت کے ساتھ مخصوص ہر سنتی ہے۔ اگر وہ بھی ممکن ہے تو ہمارا دعویٰ شاہد ہے۔ اگر انکا درکار ہے تو ہم کہیں کہے کہ یہ بات پہلے ثابت ہو چکی ہے کہ متاخر (مکانی) چیز حادث ہے اور یہ کہ ہر حادث کے لیے کسی ایسے سبب کا ہونا ضروری ہے جو حادث نہ ہو اس پر اگر وہ پہنچے کہ اس قسم کی حقیقت ہماری سمجھ میں نہیں اس سنتی کے نہ وہ کسی جہت میں نہ قابل القبال والفصوال ہو تو اس کا ہواب یہ ہے کہ سمجھ میں ذائقے کا اگر یہ مطلب ہے کہ اس کی حقیقت کو ہماری قوت جیسا کہا اور قوت متوہی اور اک ہیلی کر سکتی تو بیشک یہ بات درست ہے کیونکہ ہماری قوت خیالیہ اور مستہبہی وہی شے اسکتی ہے جو جسماتی ہو یا جسم سے کسی قسم کا تلقن رکھتی ہو۔

اور اگر یہ مطلب ہے کہ اس قسم کی شے کے ثبوت پر کوئی دلیل عقلی قائم نہیں ہو سکتی تو یہ غلط ہے ہم نے دلیل عقلی قائم کر دی ہے اور جہاں تک ہم سے ہو سکا ہے اس

کے ہر ایک پہلو پر رشیٰ ڈال ہے۔

اگر کوئی یہ کہ کہ جو پھر خیال اور دہم میں داہم کے واقع میں اس کی کوئی حقیقت اور اتنی نہیں ہوتی وہ معنی نہیں اور فرضی ہوتی ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ اگر قاعدہ درست ہو تو آپ کے خیال کی بھی کوئی نہیں نہ ہوگی بھی ایک موہرم اور اختراعی چیز ہو گی کیونکہ خیال خیال میں نہیں آسکتا ورنہ طریقہ انسانی لفظ کا اقرار کرتا پڑتے گا۔ اس کے علاوہ اور بھی ہزار ہا شیار میں قوت خیالیہ میں ان کا انتقاش ہیں ہو سکتا۔ مگر وہ اپنے اندر واقعیت اور ثابتت کا باہر رکھتی ہیں مثلاً علم قدسیت آواز، خوشبو، حیا بر جم، عصمه، خوشی بمنی وغیرہ دعیہ والغرض صفات نفسانی سب اسی قسم کی چیزیں ہیں۔ خدا تعالیٰ اکو بھی اپنی چیزوں پر قیاس کرو تو تمہاری قوت خیالیہ اس کو ادراک نہیں کر سکتی مگر وہ نہایت زبردست اور سب سے اعلیٰ دارفع ذات ہے۔

آنکھوں دعویٰ [ خدا تعالیٰ اس بات سے پاک ہے کہ عرض پر یا کسی اور سبم پر مٹھن ہو۔ لیکن بن طرح بادشاہ کو یہ کہا جاسکتا ہے کہ بادشاہ محنت پر بیٹھا ہو رہا ہے یا ایک آدمی چار پانی پر بیٹھا ہوا ہے۔ خدا اکو ہرگز یہ بات کہی جائز ہیں کیونکہ اگر خدا تعالیٰ کسی جسم پر مٹھن ہو تو اس کو مقداری تسلیم کرنا پڑتے گا۔ کیونکہ جو پتہ جسم پر مٹھن ہوتی ہے وہ یا اس سے بڑی ہوتی یا اس کے پر اور اور کمی پیشی اور مساوات کے ساتھ دہی خشے موصوف ہو سکتے ہے جو مقداری۔ الغرض جسم پر مٹھن ہننا جسم یا اعراض کے ساتھ خاص ہے اور خدا تعالیٰ جو نکہ جسم ہے زعرض ایذا کسی جسم پر مٹھن نہیں۔ اگر یہ سوال کیا جائے کہ خدا تعالیٰ کا قول ہے۔ اذْ خلَقَ عَلَيْهِ أَنْفُسَ شَرٍّ اشْتَوْتَىَ خدا عرض پر مٹھن ہوا۔ اور حدیث میں آیا ہے یہ نہ لیلۃ الہی سمااء الدنیا۔ خدا ہر رات نیچے کے آسمان پر اترتا ہے اگر خدا تعالیٰ عرض پر مٹھن نہیں تو خدا اور اس کا خفت حل اللہ علیہ وسلم کے اس قول کے کیا معنے۔

پہلی بات کا جواب یہ ہے کہ لوگ روگ دہ ہیں۔ عام لوگ اور علی علیہ گردہ کو اس قسم کے مسائل میں ہرگز دصل دینا چاہیے۔ ان کے علیہ صرف اس قدر کا ہے کہ وہ اس قسم کی باتوں پر ایمان لے آیں ان کی حقیقت میں ان کو کسی قسم کا شبہ نہ دے۔ ان کے عقول ایسے امور کو بہت سمجھانے سے بھی نہیں سمجھ سکتے۔ خدا کا طرف سے اتنی استعداد پیدا کی گئی ہے کہ وہ

فریبیت کے موٹے احکام کو مجھیں اور ان پر علمدار آمد کریں اور اسیں مالک بن النبی اللہ عنہ سے کسی شخص نے استوار کے معنے پوچھے تو اپنے کہا۔ اللہ ستوا معلوم والکیفیتہ معمولاتہ والتوال عنہ، بدعت و الایمان۔ استوار کے معنے معلوم ہیں اور اس کی کیفیت مجہول۔ اس کے بارے میں سوال کر رہا بدعت ہے اور اس پر ایمان لانا واجب۔

علاء کے گردہ کو اس قسم کی باتوں میں تو غل اور مغز زندگی حد تک جائز ہے مگر فرض یعنی نہیں کیونکہ حضور کی قدر صرف یہ ہے کہ خدا کی نسبت جمیع عرب سے پاک ہونے اور نکنات کی جملہ صفات سے منزہ ہونے کا اعتقاد رکھا جائے۔ قرآن مجید کے سب معانی سمجھنے کی پہلی تکلیف نہیں دی گئی۔

ایسی باتوں کی نسبت یہ اعتقاد رکھنا کہ یہ بھی مقطوعات قرآنی کی ماند مشاہدات کے قبیل سے ہیں بالکل ناجائز ہے۔ کیونکہ مقطوعات قرآنی ایسے صوف یا الفاظ ہیں جو اہل عرب کی اصطلاح میں کسی معنے کے لیے موصوع نہیں۔ اگر کسی اہل نعمت کے کلام میں یہ صوف پائتے ہے جلتے تو ان کو لغو اور محلہ ہونے کی خطاب دیا جاتا۔ سُجْنَكَ باری تعالیٰ کے کلام میں جو فضاحت و بلا عدالت کے مراد بیس سب سے انتہائی مرتبہ ہیں شمار کیا جاتا ہے مقطوع دار میں لہذا ان کو مشاہدات کا خطاب دیا گیا۔ بلکہ محفوظت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ فرمان یعنی لَهُ اللَّهُ تَعَالَى إِلَيْهِ سَمَاءُ الْأَرْضِ نیا لغوی حیثیت سے صحیح مuttہ اپنے اندر رکھتا ہے یہ جدایات ہے کہ اس سے اس کے حقیقی معنی مراد لئے جائیں یا مجازی۔ مگر کوئی ایں لفت اس کلام کو تمہل اور بے معنی نہیں کہہ سکتا۔

اس وصیت کے لئے جس قراروں ہیں جاہل لوگ ان سے ایسے مختصر سمجھتے ہیں جو بالکل خلاف واقع ہوتے ہیں مگر علمدار اپنی خدا دادیا قوت کے ذریعہ ان کے عملی اور صحیح معانی کو پایتے ہیں۔ خدا تعالیٰ فرماتا ہے هُوَ مَعْلُومٌ مَا يَنْهَا الْكُنْتُمْ۔ جہاں تم ہو خدا تمہارے ساتھ ہے جاہل لوگ تو مَعْلُومٌ کو حقیقی معنے پر محمل کرتے ہیں جو استوار علی العرش کے مخالف ہے مگر علمدار سمجھ جاتے ہیں کہ اس سے مراد خدا کی رفتہ علی ہے۔

حدیث قدسی میں آیا ہے۔ قلمبے المؤمنین میں صد عینیت مولیٰ صاحبِ الرَّحْمَنَ

مرمن کا دل خدا کی دو انگلیوں کے درمیان ہے۔ جہلا تو انگلیوں کے وہی معنے سمجھتے ہیں جو متعارف ہیں۔ مگر علماء یہاں بھی اصلاحیت کو پا جاتے ہیں وہ یہ کہ جیسے انگلیوں کے درمیان میں آئی ہوئی خیے کو جدھر چاہیں پھر سکتے ہیں۔ ولیسے ہی خدا تعالیٰ مرمن کے دل کو جدھر چاہے پھیس سکتا ہے۔ المفرض اس سے مراد قدرت علی التقیب ہے۔

حدیث قدسی میں آیا ہے منْ تَقْرَبَ إِلَى شَبَرِ الْقَرْبَةِ فَمَا عَادَهُ مِنْ  
اتانی یوں شیء اتینے بھس دلت۔ بوجمجم سے ایک بالشت بھر قریب ہوتا ہے میں اس سے ایک  
ہاتھ کا تدریب ہوتا ہے۔ اور بجیر سے پاس چل کر آتا ہے میں اس کے پاس درڑ کر آتا ہوں  
بھسلا اتنیتھی بھر دلت سے وہی معنے سمجھتے ہیں جو متاب دل اور معروف ہیں مگر اہل علم یہ مختصر کرتے  
ہیں کہ جو شخص ذرا سی تو ہبھی میری طرف کرسے میں اس پر اپنی رحمت ڈال دیتا ہوں اور اس  
پر الغامات داکر امامت کا مینہ پرسار دیتا ہوں۔

حدیث قدسی ہے لقُد طَائِشَتْ قَلَابِلَ رَبِّ الْقَاتِلَةِ دَانَ الْقَاتِلَةَ حَمَمَ اشْدَقَ شَرْقاً۔  
نیک کار لوگوں کو میرے ملنے کا بہت شرق ہے مگر مجھے ان سے بھی زیادہ ان کے ملے کا انتباہ  
بھی جہلا لفظ شرق سے وہی معنے یہتھیں جو شہر ہیں یعنی ایسی کیفیت بھر انسان کو حصول  
مطلوب پر مجبو رکر دے۔ مگر اہل علم کہتے ہیں کہ جس بھر کا شرق ہوتا ہے شرق اس کی طرف  
متوجه ہونے اور اس کے حاصل کرنے کا سبب ہوتا ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ کبھی کبھی سبب  
کا لفظ بول کر اس میں سے سبب کے معنے لئے جاتے ہیں۔ سوسائی قauda کے مطابق یہاں بھی  
لفظ شرق سے مراد طرح طرح کے الغامات اور قسم کے درجات ہیں جو انہیں قیامت میں  
خاص طور پر عطا کئے جائیں گے علی اپنی القیاس جہاں قرآن شریف میں خدا تعالیٰ نے غصہ اور رضا  
کو اپنی طرف منسوب کیا ہے۔ وہاں عقاب و فواب مراد ہوتا ہے۔ جو غصہ اور رضا کا ثمرہ ہے۔

حدیث میں مجر اسود کے بارہ میں آیا ہے۔ وَهُنَّ يَعْيَنُ اللَّهُ فِي الْأَرْضِ جہلا لفظ  
یہیں کے معنے دائیں ہاتھ کے کرتے ہیں۔ مگر جب وہ اپنے اس مذہب کی طرف خیال کرتے ہیں  
کہ خدا تعالیٰ عرش پر ہے تو کبھی راجلتے ہیں کیونکہ ایک طرف تو خدا تعالیٰ عرش پر ہے اور ایک  
طرف کعبہ میں مجر اسود اس کا دایاں ہاتھ حدیث سے ثابت ہو رہا ہے۔ مگر علماء یہاں بھی

اصلیت کو پا جاتے ہیں۔ وہ یہ کہ لفظ یہ میں مصافحہ کے معنے میں الجور ہجاز کے مستعمل ہوا ہے لیتھے جب  
ہادغah کے ہاتھ کو اس کی تعظیم کے لئے بوسہ دیا جاتا ہے دلیسے مجر اسود کو کبھی بوسہ دینا چاہیے۔  
جب آپ کو یہ بات معلوم ہو گئی کہ اس قسم کے اقوال کو مقطعات قرآن کی طرح مقشایہ  
میں شامل کرنا درست نہیں تو اب ہم اصل بات کی طرف رجوع کر کے استوار کے معنی بیان کرتے  
ہیں، اور مفترض کے اعتراض کا جواب دیتے ہیں۔

حمد تعالیٰ نے مارث خلوقِ محلے انہی عرش اشتریتی میں استو اکو جوابی ذات کی طرف فرب  
کیا ہے اس میں چار احتمال ہو سکتے ہیں (۱) خدا عرش کو جانتا ہے (۲) خدا عرش پر ہر طرح  
سے قادر ہے (۳) عرض کی ماں دن خدا نے عرش میں حلول کیا ہوا ہے (۴) جیسے ہادشاہ  
تمثیل پر بیٹھا ہوا دیسے خدا بھی عرش پر بیٹھا ہو رہے۔

پہلا معنی عقل کے نزدیک بالکل درست ہے مگر الفاظ کے لحاظ سے یہ معنے اس بھگ  
نہیں پہب سکتا یہو نکہ اس جملے میں کوئی بھی ایسا لفظ نہیں جو علم پر دلالت کرے۔ تیسرا اور چوتھا  
معنی اگر پر نقل حیثیت صحیح ہے مگر عقل کے نزدیک بالکل غلط ہے وہ سامنے عقل اور رفت  
و رون کے لحاظ سے بالکل درست ہے میں یہی معنی اس گہیت کے ہیں کہ خدا تعالیٰ عرش پر قادر ہے۔  
آخر ہفت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول یعنی ﴿اللہ اکہ السماوں الدنیا کے دو  
معنے ہو سکتے ہیں۔﴾

(۱) عربی دربان میں یہ عام طور پر قاعدہ ہے کہ بعض دفعہ کلام میں سے ایک لفظ کو حذف  
کر دیا جاتا ہے اور اس کے مضاف الیہ کو اس کے قائم مقام کر کے اس کا حکم مضاف الیہ کی طرف  
منسوب کر دیا جاتا ہے۔ مثلاً خدا تعالیٰ کے قول ذکر شغلِ اشتریتی میں ہر شخص جانتا ہے  
کہ نفس قریب سے سوال کرنا بالکل لغو ہریدہ ہے تو یہ کہنا پڑ لیگا کہ اس جملہ میں لفظ اہل کے  
محذف ہے۔ اصل میں یوں عبارت ہے۔ وَأَنْشَأَ أَهْلَ الْقُرْيَةِ أَسْرِ طَرَاحِ عَرَبِ كَاعَام  
عیادہ ہے یعنی الملائے علیٰ بابے البلد۔ یہاں بھی عسکر کا لفظ محذف ہوتا ہے۔  
جز کے ملنے سے ترجیح یہ ہوگا۔ ہادشاہ کا شکر شہر کے دروازہ میں اتر کیمہ نکہ جو شخص ہادشاہ  
کے اتنے کی خبر دیتا ہے اگر اس سے پوچھا جائے کہ تو اس کے استقبال کے لئے کیروں نہیں

گیا تو وہ کہہ سکتا ہے کہ بادشاہ تو فیکار حکیم لے گئے ہیں ابھی تو صرف ان کا شکر ہی اڑا ہے اگر عسکر کا لفظ محدود نہ ہوتا تو صحیح کے کلام میں سخت تناقض دلت ہوتا ہے اور اس کا یہ جواب بالکل غلط ہوتا۔ سو اسی قاعدہ کے متعلق یہ کہتے ہیں کہ آخر پرست صلی اللہ کے قول میں تک (فرغت) کا لفظ محدود ہے جو لفظ اللہ کی طرف صناف ہے۔ اصل عبارت کے معنے یہ ہوا پھیل رات میں خدا تعالیٰ کا ایک رحمت کا فرشتہ نیچے آسمان پر اترتا ہے

(۲) لفظ نہ دل کا ایک معنے تمثیل ہے بعین بنہ نغا، سے نیچے کی طرف افغانی کردا مگر بھی کیجی یہ لفظ رو اور معنوں میں بھی استعمال کیا جاتا ہے (۱) مہر بانی کتنا بندوق پر حرم کرتا۔ بندوں کے گناہوں کو معاف کرنا اور طرح طرح الفاظ اپنیں عطا کرنا (۲) اخلاط اپنے تربہ سے کرنا۔ تہذیل اب دیکھت یہ ہے کہ ان مصنوں میں سے کون کون سا معنے خدا تعالیٰ میں پایا جاتا ہے پہلا معنے تو ہمیں پایا جاتا۔ کیونکہ ایک مکان سے دوسرے مکان کی طرف نقل و حرکت صرف اجسام ہی کے ساتھ ہے تسلیم معنے بھی خدا تعالیٰ میں ہمیں پایا جانا کیونکہ وہ واجب الوجود ہے قدیم ہے اور جملہ امور میں کامل ہے دوسرا معنے پیش ک باری تعالیٰ میں پایا جاتا ہے سو اس معنے کے مطابق آخر پرست صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کے یہ معنے ہے نگہ خدا تعالیٰ رات میں اپنے بندوں پر رحمت نازل کرتا ہے۔ اس وقت اگر کوئی اس پیشگش مانگے تو وہ گناہ بخش دیتا ہے۔

ایک روایت میں یوں آیا ہے کہ جب خدا تعالیٰ کا یہ قول رضیع الشانہ ذُو القُرْشَ نازل ہوا تو صاحبہ دلوان اللہ تعالیٰ عہدہ کے دلوں میں خدا تعالیٰ کی عنیت ہیئت ہیئت اور دیکھت کا ایسا نقش جم گیا کہ اس سے سوال کرنے اور اپنی حاجتوں کے لئے دعا مانگنے سے ان کو سخت مالیہ ہوئی وہ سمجھنے لگے کہ اتنی بڑی جلیل القدر ذات کے آگے چاہری کیا استی ہے اور اتنی جڑت ہمارے دلوں میں کہاں ہے کہ اس کے در برو کھڑے ہو کر اپنی حاجتوں کی استمدعا کریں۔ دنیا کے کسی ذرہ درست اور جلیل القدر فریبا بردا اس کے آگے کسی کی میال ہمیں ہوتی کہ اس کے در بار میں قرب حاصل کرنے کے لئے ایک انکلی تک اٹھائے بلکہ عموماً دنیا کے بادشاہوں کی عادت ہے کہ جب ان کے دربار میں حملہ الحیثت کے آن جا کر حکمن سے حکمن ذرائع سے ان کی توصیف کرتے ہیں تو وہ ان کو سخت زبر و توصیع سے اپنے دیبا دلوں سے ٹکال دیتے ہیں الغرض جب

صحابہ پر ایک سخت مایوسی کا عالم طاری ہو یہ ہے تو خدا تعالیٰ نے پسندی رسول کے ذریعہ ان کو تسلی دی اور کہا کہ میں بادبند اس عذت و بے نیازی کے پسے درجہ کاریم اور ہر ہیان ہوں۔ میرے دربار میں جو آتا ہے خالی ہیں جاتا۔ امیر و فریب کو ایک نظر سے دیکھنا یہوں کسی مفلس کا فلاں اس کی وقت کو میرے تزویک کر تھا اور دبھکری امیر کی وجہت میرے تزویک اس کی وقت کا منصب ہو سکتی ہے۔

اس میں کوئی فنک و خبیثیں کہ خدا تعالیٰ کا اپنے بندوں کو تسلی دینا اور رحمت و برکت ناول کرنے کا وعدہ فرماتا ہے اس کی باعذت خشان کے نہایت تنزل ہے ان شفقت اور لواز مش بھرے وحدوں کو لفظ نبود کے ساتھ ظاہر کرنے سے یہ غرض ہے کہ اس کی اس قدر اپنے بندوں کے ساتھ ہمراہی کرنا اس کی شان و عظمت کے بالکل خلاف ہے۔

اور اپنے کی تخصیص اس رائے کی گئی ہے کہ جیسے یہ نلک جملہ افلاک سے بچے ہے اور اس کے بیٹے اور کوئی نلک نہیں دیسے ہی اس کی رحمت و مکرمت بھی بندوں پر انتہائی درجک ہے۔ یا یہ کہ جیسے یہ نلک برلنیت دیگر افلاک کے بندوں کے تزویک ہے اور یہ خدا تعالیٰ کی رحمت اور شفقت بھی بندوں کے قریب ہے۔ رات کی قید اس لیے نکاتی گئی ہے کہ رات کے عارم غلطی سوتے مہیا اور عشقاق کو اپنے حقیقی معشووق (خدا) کے ساتھ باتیں کرنے کا اچھا منفع ہوتا ہے جلوت میں جو لطف و حل کا آتمہ ہے جلوت میں اس کا عشرہ عشرہ بھی انصیب ہیں ہوتا۔

### لزاں دعویٰ

جس طرح دیا کی جیزیں مثلاً پانی آگ، ۲ سماں، خاک گدھا گھوڑا دیغرا۔

دیکھنے میں ۲۴ سکتی ہیں ایسے ہی خدا تعالیٰ یہی دھکائی دے سکتا ہے۔

ہمارے اس کہنسے کو وہ دھکائی دے سکتا ہے یہ مطلب ہرگز نہیں کہ وہ ہر فتنت دیکھا جاوے یا جس وقت اسے کوئی دیکھنا چاہے دیکھ سکتا ہے بلکہ مطلب یہ ہے کہ اس کی ذات اور ماہیت میں اس امر کی قابلیت اور صلاحیت ہے کہ اس کے ساتھ روایت متعلق ہو سکے اور اس کی جانب سے کوئی چیز لیسی نہیں جو جیسیں اس کو دیکھنے سے روکے۔ اگر ہم اس کو نہیں دیکھ سکتے تو یہ ہمارا قصور ہے جو جو خراظدا اس کو دیکھنے کی ہیں اگر وہ ہم میں پانی جائیں تو فوراً ہم اس کو دیکھ سکتے ہیں۔

جب ہم کہتے ہیں کہ پانی پیاس بیجا دنیا ہے اور شراب ستنی لاتا ہے تو اس کے کہنے سے چھار یا ٹبلپ ہرگز نہیں ہوتا کہ پانی بغیر پینے کے پیاس بیجا دنیا ہے اور شراب بغیر پینے کے ستنی لاتا ہے بلکہ اس کے مخفیہ ہوتے ہیں کہ پانی پینے سے پیاس بیجا دنیا ہے اور تراپ پینے سے ستنی لاتا ہے جب آپ کہ معلوم ہو گا کہ خدا دیکھا جاسکتا ہے۔ اس سے ہماری مراد کیا ہے تو اب ہم آپ کو ثابت کر دیتے ہیں کہ خدا تعالیٰ ادیکھا جاسکتا ہے۔ ہم اس مدعیٰ عقلیٰ اور اللئے دو نسل طرز کے دو قلّل قائم کر دیجئے عقلیٰ دو قلّل کو دو سکون ہیں یعنی حکم کیلئے ہیں۔

پہنچ لامستلک [اس میں یہکہ معمولی شخص کو بھی کلام نہیں کر خدا بھی دیگر موجودات کی مانند پہنچ لامستلک] اس کی بھی صفات اور حقیقت ہے جیسے دیگر موجودات کے مقابلے اپنے اندر ایک وجہ درکھتنا ہے اس کی بھی صفات اور حقیقت ہے جیسے دیگر موجودات کے مقابلے پہنچ لامستلک کے شرے مرتب ہوتے ہیں۔ اس کی ماہیت بھی اس بات سے خالی نہیں۔ اگر اس میں اور دیگر موجودات میں فرق ہے تو صرف یہ ہے کہ وہ سب کے سب حادث ہیں اور یہ تصریح ہے۔ ان کی صفات بھی حادث ہیں اور اس کی صفات تصریح ہیں۔ ان کی صفات سے ان کے حدود کا پتہ چلتا ہے۔ مگر خدا تعالیٰ ایسی صفتتوں سے پاک ہے جو شان الوہیت کے خلاف ہوں اور اس کے حدود پر دلالت کریں تو اب ایسی چیزوں کو خدا کی طرف مشتبہ کرنے میں کوئی ممانعت نہ ہوگی جو اس کی شان الوہیت میں رخنہ نہ ڈالیں لا اس کے قدم کے مذہب ہوں۔

یقینی بات ہے کہ جیسے دیگر موجودات کو ہم جانتے ہیں خدا تعالیٰ کے ساتھ بھی ہمارا علم متعلق ہے اور اس کو بھی ہم جانتے ہیں اور اسکو جانتے ہے تو اس کی ذات میں کچھ تغیری لازم آتا ہے اور اس کے صفات میں کچھ کمی اور زیبی کوئی ایسی چیز ہے جو اس کے حدود پر دلالت کرے۔

رویت بھی علم کا ایک قسم ہے سو جیسے دیگر موجودات کے مرثی ہوتے ہے ان کی حقیقتتوں اور صفتتوں میں کلکی قسم کی کمی لازم نہیں آتی۔ خدا کے مرثی ہونے میں بھی کوئی کسری قسم کا شخص لازم نہیں آتے ہے کا۔ اگر کوئی یہ سوال کرے کہ خدا تعالیٰ مرنی ہو تو ضرور کسی جگہ میں ہوگا۔ اور یہ پہلے شتاب ہو چکا کر جگات میں ہونا اجسام اور اعراض کے ساتھ خاصی ہے لہس لازم آیا کہ خدا تعالیٰ بھی اجسام یا اعراض کے قبیل ہیں ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ کسی چیز کے مرنی ہونے کے لئے یہ ضروری امر نہیں کہ وہ جنت میں ہو کر مر جائے ہو۔

بہرحال یہ ایک نظری مقدمہ ہے کہ کوئی ہونے کے بیانے بہت میں ہونا ضروری ہے جب

تک اس پر فرقی خلاف سے دلیل قائم نہ ہو یہ مقدمہ قابل تسلیم نہیں زیادہ سے زیادہ فرقی مخالف یہ  
کہہ سکتا ہے کہ تم نے بھی چیز کو دیکھا ہے جبکہ ہم میں دیکھا ہے ایسی کوئی چیز بھارے دیکھنے میں  
نہیں اگلی جو کسی خاص جبکہ میں قدر پندرہ مرد ہو۔

یہ سخت حماقت اور بہالت ہے جو ہر کہا جاتا ہے کہ جو کہہ ہم نے کوئی ایسی چیز نہیں دیکھی جو جبکہ  
میں نہ ہو لہذا اخدا بھی مریٰ نہیں ہو سکتا۔ کسی کے نہ دیکھنے سے یہ امر قلزم ہمیں آتا کہ دائم میں  
بھی جو چیز کسی جبکہ سے تعلق نہ رکھی ہو وہ مریٰ نہ ہو سکے اگر دیکھنے اور مشاہدہ پر بھی وارد و مدار  
ہے تو خداوند کیم کو جسم کپڑہ دینے میں کیا نکار ہے کیونکہ یہ پہلے ثابت ہو سکتا ہے کہ خدا قادر ہے  
اور ہم جس فاعل کو دیکھتے ہیں وہ جسم ہی ہوتا ہے پس خدا بھی جسم ہونا چاہیئے۔ علی الہ القیاس  
دنیا میں جو چیز موجود ہے وہ عالم سے خارج ہے یا اس کے اندر اس میں القیال کی قابلیت  
ہے یا الفصال کی استعداد ہے۔ چارے دیکھنے میں کوئی شے چھ جہتوں میں سے کسی نہ کسی جبکہ  
وہ خالی نہیں پس صاف کہہ دینا چاہیئے کہندابھی عالم سے خارج ہے یا اس کے اندر اس میں  
بھی القیال یا الفصال کی قابلیت ہے کسی نہ کسی جبکہ میں یہ ضرور ہے حالانکہ ہم پہلے ثابت  
کر پکے ہیں کروہ ان سب بالوں سے پاک اور منزہ ہے۔

فرقی مخالف کے نزد دیکھ سلمہ قاعدہ ہے کہ جس طرف پر ایک مشاہدہ کیا جائے اسی  
طرف پر باقی جلا اشیاء کا مشاہدہ کرنا بھی ضروری ہے لگرے یا ان کا قاعدہ غلط اور بالکل غلط  
ہے اگر اس میں ذرا بھی درستی کی بغیر ہو اسراحت کے وجود سے انکار لازم آئے گا لیکن کم ہم جھومن  
کو دیکھتے ہیں کردار اپنے اپنے اسیاڑ میں مستحب سبلالذات ہیں اور ہر ایک جسم خاص خاص شکل اور  
ہمیت کا تھامنا کرتا ہے مگر اعراض میں یہ بات مفهود ہے پس لازم آتا چلتے کہ اسراحت موجہ ہی ہے  
خدا تعالیٰ اپنے آپ کو بھی دیکھتا ہے اور کائنات عالم کو بھی دیکھتا ہے حالانکہ وہ  
بدات خود نہ کسی جبکہ میں ہے اور در ای کائنات عالم کی نسبت سے اسے کوئی جبکہ حاصل  
ہے سو اگر مریٰ ہونے کے لئے جبکہ میں ہونا ضروری ہے تو لازم آئے گا کہ خدا تعالیٰ اپنے  
آپ کو نہیں دیکھتا۔ وہ صریح البطلان۔

جو لوگ کہتے ہیں کہ مریٰ دھیز ہو سکتی ہے جو کسی جبکہ میں ہو ان کے نزدیک مریٰ ہونے

میں یہ بھی شرط ہے کہ مریٰ آنکھ کے مقابل ہو۔ ان کی یہ فرط بھی علطہ ہے شیشہ میں آدمی اپنے آپ کو دیکھتا ہے۔ مگر مقابلہ والی بات وہاں چیزوں ملتوی کیوںکہ مقابلہ تدبی ہو جب آدمی اپنے آپ کے سامنے کھڑا ہو یا یوں کہیے کہ ایک چیز کی دو پیشوں بن جائیں۔ اس کے جواب میں وہ کہتے ہیں کہ شیشہ میں آدمی کی لفڑیوں میں شیشہ ہو جاتا ہے جو دکھانی دیتی ہے اور آنکھ کے مقابلہ بھی ہوتی ہے۔ یہاں بالکل علطہ کے پیشہ فرض کروں یہ شیشہ میں لگا ہوا ہے اور قصہ دکھانے کے کھڑے ہو جاؤ تو تم کوپنی صحت شیشہ سے دکھو پر نظر ایسی گاریک گاہ تھی پہٹ جاؤ تو وہ بھی ایک گاہ اور پیچے نظر ایسی گاہ پر کشیدہ تھا کہ صورت میں شیشہ ہو جاؤ تو ہمارے شیشے پر صحیح ہے کہ اسی دکھیل دکھانی دیتی خشیش کے پیچے جو چیز ہے وہ شیشہ کے نیچے میں حائل ہوتے کے باعث دیکھنے طے سے پاٹیا ہو جاتی ہے اور خشیش کے پیچے جو چیز ہے وہ شیشہ کے دائیں یا بائیں بھی کوئی چیز سیبی نہیں ہوتی۔ جو شیشہ میں منقش ہو سکے۔

یہ قاعدہ ہے کہ روڈ ترم کے مشاہدات کے خلاف جو چیزیں ہوتی ہیں بہب تک ان کا اپنی آنکھوں سے مشاہدہ ذکر لیا جائے۔ ان کے ممکن الواقع ہرنے کو عقل ہرگز تسلیم نہیں کرتا اگر کسی ای شخص سے جس کو اپنی صورت بھی دیکھنے اور شیشہ دیکھنے کااتفاق نہ ہو اہو تو تم پوچھو کہ کیا تم اپنی شکل شیشہ میں دیکھ سکتے ہو تو وہ صاف کہہ دے گا کہ ایسا ہونا حالت ہے کیوںکہ یہ بھی نہیں ہو سکتا کہ اپنی شکل کی مثل کو شیشہ کے جسم میں یا شیشے کے پیچے سی جسم میں دیکھوں نیز کسی چیز کو دیکھنے کے لئے اس کا آنکھ کے مقابل ہو ناشرط ہے جو اس صورت میں مظہر ہے اس شفعت کی اور لفڑیوں بالکل درست ہے مگر اس کا یہ کہنا کہ دیکھنے کے لئے مقابلہ شرط ہے علطہ کے پیشہ کا امر ہو تو اس کے سامنے ہرگز نظر نہ آتا۔

**دوسرے مسئلہ** جس لوگوں نے خدا تعالیٰ کے مریٰ ہونے کا انکار کیا ہے۔ انہوں نے دوست کے معنے نہیں سمجھے۔ اگر مجھے بھی ہیں تو صرفی طور پر انہوں نے یہ بھی کہا کہ خدا تعالیٰ کے مریٰ ہونے کی بھی دہی کیفیت ہے جس کیفیت سے ہم جسموں شکلوں اور رکھوں اور غیرہ کو دیکھتے ہیں اس کیفیت کے ساتھ خدا کا امریٰ ہو ناہماں نزدیک بھی باطل ہے۔ ہم مناسب سمجھتے ہیں کاظمین روایت بیان کر کے ان امور کو درضاعت کے ساتھ گھوول دیں۔ جس کا پایا جانا وہیت کے ضرور کا ہے اور پھر یہ بھی بیان کر دیں کہ ان امور میں سے کوئی کوئی امر خدا میں پایا جاتا ہے اور کوئی نہیں پایا

چلتا۔ تاکہ آپ کو کفری معلوم ہو جائے کہ خدا تعالیٰ مرثی ہو سکتا ہے اور وہ دیت سمجھیں اس میں حقیقتی طور پر بائی جاتی ہے۔ اگرچہ حقیقی حیثیت سے دیت کا اطلاقی مجازی طور پر ہو۔  
روزیت کے لئے دو چیزوں کا ہونا ضروری ہے۔ ایک محل یعنی وہ چیز جس میں قوت باصرہ رکھی جائے۔ جیسے آنکھ اور ایک وہ چیز جس پر رویت واقع ہو۔ مثلاً رنگ مقدار اور سبک و نیزہ اب دیکھنا یہ ہے کہ ان دونوں میں کس کو رویت میں زیادہ محل ہے اور کس پر یہ بات صادقی آتی ہے کہ اگر وہ نہ ہو تو رویت کی حقیقت موجود نہ ہوگی۔

محل پر پہنچنے والی رویت کا دامد مدار نہیں کیونکہ جس شے کے ذریعہ سب اشیاء کو دیکھتے ہیں وہ آنکھ نہیں بلکہ وہ ایک قوت ہے جو آنکھ میں قدرت نے رکھ دی ہے آنکھ تو ایک جسم خصوصی ہے جو دیکھنے کا ذریعہ اور آلہ ہے اگر وہ قوت دل میں یا پیشانی میں لاکسی اور عضو میں رکھ جاتی تو اس وقت بھی کہنا درست ہے تاکہ ہم نے فلاں چیز کو دیکھا ہے یہ ایک التفائقی بات ہے جو قدرت نے قوت باصرہ کو جنم محفوظ (آنکھ میں رکھ دیا ہے) اور کسی عضو میں نہیں رکھا۔

اب رہی دوسری بات یعنی وہ چیز جس پر رویت واقع ہوئی ہے سو کسی خاص پر دیکھنے پر رویت موقوف نہیں یعنی رویت میں یہ بات نہیں ہوگی کہ اگر ہم زیدہ کو دیکھنا حقیقی ہو۔ اور اگر بکر کو دیکھیں تو اس پر دیکھنا صادقی آتے۔ اگر رویت میں کسی خاص چیز کا دیکھنا شرط ہو تو سیاہی کو دیکھنے سے سفیدی کے دیکھنے پر فقط صادقی نہ آتا اور رنگ کو دیکھنے سے کسی شے کی رفتار کے دیکھنے پر رویت کا لفظ صادقی نہ آتا۔ کسی عرض کو دیکھنے سے جسم کے دیکھنے پر دیکھنا اطلاق کیا جا سکتا۔ حالانکہ سیاہی ہر ایک چیز دیکھنے پر دیکھنا صادقی ہے اور سیاہی سفیدی کی رنگ جو کٹ شکل

جسم وغیرہ اشیا پر ایک بھاطر لفظ الحساسات اور مسحرات کا اطلاق ہوتا ہے  
پس ثابت ہوا کہ جس پر ہماری سہیت واقع ہوئی یعنی جس کو عسوس و مسخر کیا جاتا ہے وہ کلیت اور گوہ کے درجہ میں ہے۔ کسی خاص فرد میں اس کا پایا جانا ضروری کا نہیں۔ مثلاً ٹگ۔ پانی مٹی۔ لکڑی۔ سیاہی۔ سفیدی کا دینڑہ۔

اگر زیادہ غور اور تدبیر سے کام لیا جائے تو رویت کی حقیقت میں ایک تسلیم کی چیز کے جملے بھی نظر آتی ہے جس سے اس کی حقیقت کا دائرہ اور بھی کام ناہے اس کی اندر

سے رویت ہے علم اور ادراک کا ایک قسم ہے جو تجھیں سے کئی بحثے زیادہ کشف نام کا موجب ہوتا ہے تم انہیں ہندر کے پہنچنے کی دوست کا خیال کرو تو پہنچیاں میں اس کی صورت موجود پڑا گے اس صورت میں اس کی فشک و تباہت اس کے لتوش رنگت بنادٹ دیڑھ میں کسی قسم کا ذریعہ نہ پائے گے پھر تم انہم کو فرض کرو کہ دوست تمہاری انہم کوں کے سامنے کھڑا ہے جب تم اس کو عالم واقع میں اپنی آنکھ سے دیکھو گے تو اس وقت دوست کی کوئی اور صورت جو اس کی صورت خیالیہ کے خلاف ہو رہا رہی قوت خیالیہ میں پرگزد اترے گی بلکہ اس کی صورت جو تمہاری آنکھ کے سامنے ہے اس کی صورت خیالیہ بالعینہ لفظ ہو گی اور اس کے ساتھ مل کر کشف تمام کا موبیب ہو گی اس سنتابت ہوتا ہے کہ تجھیں جی ادراک کا ایک قسم ہے مگر یہ نشانہ ادراک بختنے میں بہت گلا ہوا ہے اور رویت بھی اسی کا ایک قسم ہے لیکن یہ بہت تجھیں کے نشانہ ادراک بختنے میں بہت بڑھا ہوا ہے۔

کائنات عالم میں بعض چیزوں ایسی ہیں جن کا ادراک تعقل اور تجھیں دومن کے ذریعہ ہم کر سکتے ہیں مثلًا آسمان زمین سوچ چاند پانی مٹی وغیرہ اور بعض ایسی ہیں کہ تعقل کے ذریعہ تو ہم ان کا ادراک کر سکتے ہیں لیکن وہ بھاری قوت خیالیہ میں نہیں اتر سکتیں اسکا مثال خدا تعالیٰ اس کی صفات تقدیر علم عشقی علم جوشی رحمت تکلیف الفرض جن پیروں کی طرح رنگ اور مقدار نہیں وہ سب کی سب دوسری قسم میں داخل ہیں اب دیکھنا یہ ہے کہ دوسری قسم کی پیروں کو حسب ہم تعقل کے ذریعہ ادراک کر سکتے ہیں تو کیا اس طرح بھی ہم ان کا ادراک کر سکتے ہیں جن کی پہلے ادراک (تعقلی) سے وہ لشبت ہو جو رویت کو تجھیں کے ساتھ بہت ہر یعنی جیسے رویت میں بہت سیت تجھیں کے کشف تمام ہوتا ہے ویسے اس دوسرے ادراک میں بہت سیت ادراک تعقل کے اعلیٰ درجہ کا کشف ہو۔ اس قسم کا ادراک ممکن ہے اور یہ ایسی پیدا ہو جی اور کھلی ہوئی بات ہے جن پر استدلال پکڑنے کی کوئی حضورت نہیں اسی ادراک کا تمام ہم رویت رکھتے ہیں اور اسی معنے کے مطابق ہم خدا کو مری کر کھتے ہیں یعنی خدا کو ہم دو طرح جان سکتے ہیں تعقل کے ذریعہ جو تعقل سے بہت بڑھا ہوا ہوا درود رویت ہے

ہاں اتنا حذر کہنا پڑتا ہے کہ دنما میں چونکہ نفس بلمبات ہمیڈلانی اور طرح طرح مشاغل

میں پھنسا ہوا ہوتا ہے اور دنیا وہی کار و بار میں اس کو پہنچاتا تک معرفت ہوتی ہے کہ نہ ہو  
و جیسا ہر اور ریاضت کا اسے نہیں کہ موقع ملتا ہے اسی لئے دنیا میں اس کے اندر وہ صفاتی  
اور فورانیت نہیں ہوتی جس سے خدا تعالیٰ کی فرشانی ذات کو دیکھ سکے مگر جیسے لیکن اور آنکھ کی  
پتلی آنکھ کو دیکھنے سے نہیں روکتی دیسے ہی نفس کے یہ چند مردہ مشاہد اور بدین العقائد  
اس کو خدا و مکرم کے مشاہدہ کرنے میں سیدہ راہ نہیں ہوتے آخرت میں جب کہ نفس جسمانیت  
کی کہ درتوں سے پاک و صاف ہو جائے گا اور خالص فرمائیت اسی میں جملک مارتے گے کی تو  
خدا تعالیٰ کو دیکھ لینا ایسا سہل اسر ہو جائے گا جیسے دنیا کی چیزوں کو دیکھنے کے وقت کوئی  
وقت نہیں ہوتی اور جیسے دنیا کی چیزوں کو ہم آنکھ کے ذریعہ دیکھتے ہیں دیسے ہی ممکن  
ہے کہ قیامت کے روز آنکھ ہی میں ایسی استعداد کی جائے جس سے خدا کو دیکھ لینا ممکن ہو سکے۔

نقلي دليل اثریت میں خدا کے مریٰ ہونے کے متعلق اس کثرت سے روایات آتی  
ہیں کہ اگر ان کے رو سے خدا کے مریٰ ہونے پر اجماع کے لفاظ اکاڈمیکیا جائے تو ہرگز  
مبالغہ پر محول نہ ہو گا جس قدر اپنے علم اور بزرگانِ دین گندے ہیں وہ اپنے اپنے زبان میں خدا  
سمیں ہی دعائیں مانگتے گئے کہ ہمیں اپنا آپ دکھا۔ اس سے پایا جاتا ہے کہ ان کو خدا کے دیکھنے  
کی امید تھی۔ انحضرتِ صلی اللہ علیہ وسلم کے حالات پڑھنے سے معلوم ہوتا کہ اپنے ہر وقت خدا  
سے دیدار کا سوال کرتے تھے آپ نے اس بارہ میں اس کثرت سے اقوال ہیں جن سے ہر  
ایک آدمی کو لیکن ہو جاتا کہ خدا کو دیکھنا ممکن ہے۔

سب سے طڑھ کر چارے اس دھوکی کا دین ثبوت حضرت موسیٰ علیہ السلام کا یہ قول  
ہے اُسِ لِئِتَ مُأْنَظَقُ الْيَادَتِ (اے اللہ نے مجھے اپنا آپ دکھائیں تجھے دیکھ سکوں)۔  
موسیٰ علیہ السلام کی نسبت یہ اعتقاد رکھتا کہ ان کو معاذ اللہ یہ خبر نہ تھی کہ خدا اکا  
مریٰ ہونا محال ہے۔ بسا امر جہالت اور حقائق ہے۔ یہ کس قدر غصباً کی بات ہے کہ معتزلوں  
معلوم ہو گیا کہ خدا تعالیٰ مریٰ نہیں ہو سکتا اور اس کا مریٰ نہ ہونا اس کی ذاتی صفت  
ہے مگر حضرت موسیٰ علیہ السلام جیسے جلیل القدر و خبیر کو جن کی یہ شان ہے کہ خدا تعالیٰ کے  
کوئی ساختہ باقیں کرنے کا درجہ حاصل ہے۔ اس بات کا علم نہ ہو جب معتزلوں کے نزدیک

خدا کا مریغ نہ ہونا اس کی صفت ذاتی ہے اور جیسے دیگر صفات کو باتنا موجب ایمان اور زندگانی موجب کفر ہے دیسا ہم اس صفت کا بھی حال ہے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام (صلوات اللہ علیہ وآلہ وسلم) کافر اور محدث غیر پیغمبر گے معتبر ہے ہم پر چھپتے ہیں کہ مولیٰ علیہ السلام کو خدا کے کسی خاص چیز میں ہو یا نہیکا اعتقاد تھا یا یہ تو جانتے تھے کہ اس کو چیز سے کوئی تعین نہیں مگر آپ کو اس بات کا علم نہ تھا کہ جس بیز کو چیز کو چیزات سے کوئی سروکار نہ ہو دھری نہیں ہو سکتی اگر بھی بات ہے تو خدا کی نسبت بھتی یہ میں ہونے کا انتقاد رکھنا اور شرک اور بت پرستی دفعہ برابر ہیں۔ اور اگر مولیٰ علیہ السلام کو اس بات کا علم نہ ہوتا تو جو پیغمبر کی چیز بھتی ہے میں نہ ہو دھری نہیں ہو سکتی تو یہ بات شانہ بیوت کے بالکل خلاف ہے معتبر رذکتی ہیں کہ جو چیز کسی بھتی ہے میں نہ ہو اس کا مریغ نہ ہونا مدینہ امر ہے۔ ہمایت تجھب ہے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کو اس معمولی سی بات کا بھی علم دیتا۔ سخت بیرون کا مقام ہے کہ معتبر اس بات کو تا طریقہ مگر بھتی جلیل القدر پیغمبر کو محروم ہے اب آپ کو اختیار ہے کہ چلے ہے معتبر کو جھوٹے اور جامل تسلیم کر لیں اور جا ہے ایک مقتند پیغمبر کو جامل اور صفات باری تعالیٰ سے ناواقف مان لیں۔

اس جگہ ایک اعتراض وارد ہوتا ہے کہ آپ کے فریاد کو خدا تعالیٰ کو دیکھنا قیامت کے روز ہو گا مگر حضرت مولیٰ علیہ السلام دنیا میں خدا کو دیکھنے کی خواستے دھوکا سے دھوکا است کرتے ہیں جس سے آپ کا مدعا ثابت نہیں ہوتا یہ مولیٰ علیہ السلام کے سوال کے جواب میں خدا تعالیٰ کی کہنا لئے تراویث (تمہارے ہر گز نہیں دیکھ سکتے) صاف بتلا دیا ہے کہ اس کو دیکھنا لکھن چکا نیز وہ فرماتا ہے کہ تذمیر کوہ الائھات (اس کو دیکھیں ہیں دیکھ سکتیں) اس کا جواب یہ ہے کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کا دنیا میں خدا کو دیکھنے کے مقابل خدا سے سوال کرنا اس امر پر بطلات کرنا ہے کہ اس کو دیکھنا لکھن ہے مگر آپ کو اس کا وقت معلوم نہ تھا یعنی ان کو یہ علم تھا کہ خدا کو دیکھنا قیامت کے روز ہو گا دنیا میں اس کو دیکھنے کی استعداد آپ میں نہیں ہے اور یہ کوئی تجھب کی بات نہیں کیا مگر انبیاء علیهم السلام کو غیب کی چیزیں صرف اتنی ہی معلوم تھیں جتنی خدا نے ان کو جتنا دیں ہے ایک بات کا علم خدا تعالیٰ کا خاصہ ہے۔

کئی دفعہ یہ بات ہوئی ہے کہ انبیاء علیهم السلام نے خدا تعالیٰ سے دعائیں مانگیں اور ان

کو اپنی دعائیں قبول ہونے کا بھی تین معاگلہ خدا نے کسی مصلحت کی وجہ سے ان کو قبول نہ کیا اور موسیٰ علیہ السلام کے جواب خدا کے عمل لئے ترا فٹھے کے یہ مختہ ہیں کہ تو مجھے دینا میں نہیں دیکھ سکتا کیونکہ یہ قادور ہے کہ جواب سوال کے موافق ہوتا ہے آپ کا سوال بھی دنیا میں خدا کو دیکھنے کے بارہ میں خدا سے دخواست کرتے اور اس کے جواب میں خدا فروتا۔ لئے ترا فٹھے تربی شاک معزز کا قول درست تھا۔

لئے ترا کوہ نہ لذت پھنساں بکے یہ مختہ ہیں کہ انکھیں پورے طور پر جلد اطراف سے خدا کا احاطہ نہیں کر سکتیں جیسے سببم کو دیکھنے سے اس کی سب خصوصیات کا اندازہ ہو سکتا ہے۔ ویسے خدا کا عظیک احاطہ انکھوں کی استعداد سے باہر چلتے دھونکہ ذرا انی ذات ہے لہذا انکھیں اس کو دیکھنے کے وقت قدر اجاتی ہیں۔ خدا تعالیٰ کی ذات اور اس کے مریٰ ہونے میں لوگوں میں عجیب تکبیل شیخ گنگی رفتہ حشویہ نے تو خدا تعالیٰ کے سائے جہت کا ہدانا ضرورتی قرار دیا ہے۔ اس خیال پر کسی نہ کسی جہت میں ہونے کے لیے کوئی چیز بھی اس میں موجود نہیں ہو سکتی۔ جو چیز موجود ہوگی اُس کو کسی نہ کسی جہت کے ساتھ خصوصیت ہوگی۔

اور معترض نے جہت سے تو خدا تعالیٰ کو مقدس و منزہ تسلیم کیا ہے مگر اس کے ساتھ ہی اس کے مریٰ ہونے کا بھی انکار کر دیا۔ مخفی اس بناء پر مریٰ ہونے کے لئے کسی نہ کسی جہت میں ہدانا ضروری ہے اور خدا کو کسی جہت سے کوئی تعقیل نہیں۔

حشویہ نے تو یہاں تک تغیریط کی کہ خدا کو احشام و اعراض کے ساتھ ملا ویا اور معترض نے یہاں تک افراط سے کام لیا کہ لفظی شرعیہ کو بالائے طاقت رکھ کر خدا کی تنزیہ و تقدیس میں حد سے زیادہ اپر چلے گئے مگر یہ کہتا ہے۔ اہل السنۃ والجماعۃ کا جہنوں نے جہت کا تو اس بناء پر انکار کر دیا کہ یہ خدا کے جسم ہونے کو مستلزم ہے اور اس کے مریٰ ہونے کو جائز قرار دیا۔ اس لئے کہ صوبیت علم کا اعلیٰ درجہ اور قسم ہے جس کے ذریعہ خدا کی حقیقت کا کامل طور پر انکشاف ہو سکتا ہے۔ انہوں نے اس بات کو سمجھ لیا کہ خدا کا جسم نہ ہدانا جہت کی نفی کو مستلزم ہے اور اس کا معلوم ہدانا اس کے مریٰ ہونے کو مستلزم ہے کیونکہ روایت بھی علم کا ایک شعبید ہے۔

و سوال دعویٰ خدا واحد ہے، لفظ واحد کئی معنوں میں مستعمل ہوتا ہے۔ کبھی اس

کے معنے ہوتے ہیں۔ جوچیز مقدار ہی دہور اپنے اندر کیتی دیکھتی ہو، قابل قبول نہ ہو۔ اس معنے کے مطابق کلی یک اشیاء پر لفظ واحد کا اطلاق ہو سکتا ہے۔ مثلاً علم شجاعت۔ بزرگی بھی خوشی وغیرہ۔ الغرض جوچیز میں نہ اجسام کے ساختہ قائم ہیں اس معنے کے خلاف ہے وہ واحد کہ ممکن ہیں خدا تعالیٰ بھی اس معنے کے مطابق ہے کیونکہ اس میں کیتی ہے ذمود مقدار ذیر جسم ہے نہ عرض اور کبھی اس کے معنے ہوتے ہیں وہ چیزیں جس کے ہم مرتبہ کوئی اور چیز نہ ہو۔

آنات کو اس کے معنے کے مطابق واحد کہہ سکتے ہیں اور بھی جوچیز کوئی ذکری کمال میں یکتا ہیں واحد کا لفظ ان پر بولا جاسکتا ہے۔ خدا بھی اس معنے کے مطابق واحد ہے کیونکہ نہ اس کی کوئی خد ہے اور نہ اس کا کوئی شریک۔ خدا اس لئے کہ خدا اس چیز کا نام ہے جو دوسرا چیز کے ساختہ ایک محل پر علی سبیل البذریہ دارد ہو سکے۔ جیسے سفیدی، سیاہی کی خد ہے اور خدا کے لئے چونکہ عمل خوبی لہذا اس کی خدا بھی نہیں اور شریک اس لئے کہ اس کا کوئی شریک ہو تو وہ جملہ کمالات میں یا اس کا ہم پلہ ہو گایا اس سے اعلیٰ ہو گایا کم۔ یہ تینوں باطل ہیں۔ پہلی قسم تو اس لئے باطل ہے کہ یہ قاعدہ ہے کہ جن دوچیزوں پر دو کا لفظ صادق آتا ہے ان کا یا ہم متفاہر ہیں مزدودی ہے۔ درد ان کو دو گہنا جائز نہ ہو گا۔ ایک سیاہی دوسری سیاہی سے بعض اس لئے متنازع ہوتی ہے کہ ان میں سے ایک مثلاً دید کے بالوں کے ساختہ قائم ہے اور دوسری بکر کے بالوں کے ساختہ یا ایک ہی محل کے ساختہ ان میں سے ایک صیغ کے وقت قائم ہوتی ہے اور ظہر کے وقت وہ چلی گئی اور دوسری اس کی جگہ قائم ہو گئی ہے۔ اگر ان دونوں صورتوں میں سے کوئی صورت نہ ہو تو ان قردو گہنا درست نہ ہو گا۔

اور جوچیز میں باہم متفاہر ہوتی ہیں، یا تو ان میں سے تفاہر حقیقی ہوتا ہے مثلاً حکمت اور رنگ یہ دوچیزوں ایک وقت میں ایک محل کے ساختہ قائم ہوں۔ مگر ان کی حقیقتیں کا باہم بانٹ ان کے انتیاز کے داسطے کاتی ہے۔ ان کے انتیاز کے لئے اس بات کی مزدودیت نہیں کہ الگ الگ محلوں کے ساختہ قائم ہوں یا ایک محل کے ساختہ مختلف وقتوں میں قائم ہوں اور کبھی در چیزوں میں متفاہر تھا اسے مرتبا ہے مگر یہ تب ہو سکتا ہے کہ یا تو وہ الگ الگ محلوں کے ساختہ قائم ہوں یا ایک محل کے ساختہ مختلف وقتوں میں قائم ہوں اور ان کو دو گہنا اور ان میں انتیاز قائم

کرنا بالکل غلط ہو گا۔ سو اگر خدا تعالیٰ کا شریک اس کے ہم پلہ ہو۔ دران دلوں کی حقیقت ایک ہر تو ان کو دو کہنا اور ایک دوسرے سے الگ الگ خیال کرنا تب بالآخر ہو جب خدا تعالیٰ اور عمل کے ساتھ قائم ہو۔ مگر مختلف وقتوں میں یہ چیز ثابت ہو چکا ہے کہ خدا تعالیٰ کے لئے ذکوئی عمل ہے ذمکان نہ اس کو کسی جہت سے تعقیل ہے نہ مان سے سروکار پس ثابت ہو اکہ اس کا کوئی فریک نہیں جو اس کے ہم پلہ ہو اور اس کی ماہیت میں مشترک ہو۔

اور خدا کا اس سے اعلیٰ اس لئے نہیں ہو سکتا کہ خدا اس کو کہا جاتا ہے جو جملہ موجودات سے کلات میں ناٹق ہو کسی صفت میں بھی کسی موجود سے کہا مسادی نہ ہو۔ تو جس کا نام آپ خدا کا شریک رکھتے ہیں حقیقت میں خدا دھی ہے جس کو آپ خدا بتاتے ہیں وہ خدا نہیں۔ کیونکہ خدا کی تعریف اس پر صلقو نہیں آسکتی۔ اور اگر اس کا شریک اس سے کم ہو تو وہ شریک نہیں کہلا سکتا۔ اس صورت میں بھی خدا ایک ہی رہے گا۔

اس جگہ پر ایک اعتراض دار ہو سکتا ہے وہ یہ کہ آپ کا یہ کہنا کہ الہ کے لفظ کے معنے پس وہ ذات جو جملہ موجودات سے کلات میں فائی اور بالآخر ہو۔ یہ ایک اصطلاحی بات ہے اس کی اصطلاح میں فرقی خلاف کوئی علام نہیں فرقی خلاف تصرف یہ کہتا ہے کہ ممکن ہے کہ نظام عالم ایک خالق کی مخلوق ہوں اور حیران ایات و نبیات دوسرے کی۔ یا خالق خدا ہو اور یا جمادات ایک خالق کی مخلوق ہوں اور اعراض کا خالق اور ہوانہوں و مافہما کا خالق جدا ہو خالق نہیں اور یا جواہر کا خالق اور ہو اور اعراض کا خالق اور ہو۔ حاصل یہ کہ لفظ الہ آپ کے من محظوظ معنے کے مطابق صرف ایک ہی خالق پر ہو لا جائے اور دوسرے خالقوں پر اس کا طلاق درست نہ ہو۔ لیکن کہی ایک خالق کے بخلاف پر حیث تک آپ استدلال نہ قائم کوں۔ خدا تعالیٰ کی توحید ثابت چیز ہو سکتی۔ کیونکہ فرقی خلاف کے نزدیک الہ کے معنی خالق یہیں اور ممکن ہے کہ خالق کئی ایک ہیں۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اگر کائنات عالم کے الگ الگ خالقوں کے مخلوق ہو تو دو بات سے خالی نہ ہو گا۔ بالفرض جواہر اور بعض اعراض ایک خالق کے مخلوق ہوں گے اور یا بعض دوسرے کے پیدا کر دے ہوں گے۔ یا تمام جواہر کا خالق الگ ہو گا اور جملہ اعراض کا پیدا کرنے والا الگ۔ یہ دلوں استعمال پاٹل ہیں پہلا تو اس لئے کہ ہم یہ چھتے ہیں اس خالق

آسمان کو زمین پیدا کرنے کی بھی قدرت ہے تو دونوں خالق اسی خاص قدرت کے اعتبار سے ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہوں گے اور جب قدرت میں دونوں خالق ممتاز نہیں تو مقدار یعنی زمین کے پیدا کرنے میں بھی ایک دوسرے سے ممتاز نہ ہوں گے۔ اب زمین دونوں خالقین کے درمیان درمیان ہو گئی امریہ ظاہر ہے کہ زمین کی چرخ دھالتوں سے نسبت برآمد ہے اور خالقوں کی جانب سے بھی کوئی ایسا امر معلوم نہیں ہوتا جس کی وجہ سے زمین کسی ایک کی طرف منسوب ہو سکے۔ دوسرے کی طرف اس کی نسبت جائز نہ ہو۔ سور زمین کا ایک خالق ہماطفتوں ہونا دوسرے کی غلتوں نہ ہونا ترجیح بلا مردج ہے اور یہ محال ہے اور اگر خالق آسمان کو زمین کے پیدا کرنے کی قدرت نہیں تو یہ بھی محال ہے۔ کیونکہ جو اہر ایک دوسرے کے مشابہ ہیں اور یہ قابل ہے کہ ایسی ذات جس کی قدرت قدمی ہے اگر ایک پیروز قادر ہے تو اس کی مثل پر بھی صور قادر ہوتی ہے۔ خاص کر جب کہ وہ ذات ایک سے بیوادہ پیزوں پر اس کے ایجاد پر قادر ہے۔ اس وقت ان پیزوں کی مثال پر اس کی قدرت صور تسلیم کرنی پڑے گی سو جب خالق آسمان کی کمی ایک اشیاء کے ایجاد پر قادر ہے تو زمین پر اس کی قدرت یکوں نہ ہو گی جو اہر اور جسم ہونے میں آسمان کے مشابہ اور اس کی مثل ہے۔

دوسرा احتمال (یعنی خالق جو اہر الگ پر اور خالق اعراض جو اہر) اس لئے باطل ہے کہ جو اہر اور عرض یہ دونوں پیزوں کے ایک دوسری کی طرف کسی ذکری بات میں عتل ہوتی ہیں تو اب جو اہر کا پیدا کرنا عرض پر موقوف ہو گا اور عرض کا ایجاد کرنا جو اہر ہے۔ اور جب ان دونوں کا خالق الگ ہے تو خالق جو اہر کسی خاص جو اہر کو تعب ایجاد کر سکتا ہے۔ جب خالق اعراض اس کے سابق عرض کے پیدا کرنے میں متفق ہو، اور خالق اعراض کسی خاص عرض کو جب ایجاد کر سکے گا، جب جو اہر کا خالق اس کے سابق جو اہر کے ریجاد میں متفق ہو لیکن ان میں سے ہر ایک کے اپنی اپنی ریجادات پر دوسرے کا متفق ہو جانا ضروری امر نہیں اور ایسا یہی امر ہے۔ جب کے تسلیم کرنے پر ہم مجبر ہوں کہ مذکور ایک خالق کے ایجاد پر خالق کا متفق ہو جانا واجب ہے یا ممکن۔ اگر واجب ہے تو اس کی دلیل بیان کری چاہیے۔ میز اس صورت میں ان کی قدرت مقدم ہو جائے گی کیونکہ جب ایک خالق کے ایجاد پر دوسرے خالق کو جو ا

اس کے ساتھ متفق ہونا پڑتا ہے تو دوسرے خالق کا فعل اضطراری ہو گا اور اختیاری نہیں۔ حالانکہ قدرت میں اختیاریت شرط ہے۔

اگر یہ سوال کیا جائے کہ ہم صرف یہ کہتے ہیں کہ خداودغیرہ کا خالق الگ الگ ہے۔ جواہر اور اعراض کے خالق ہیں ہم کچھ نہیں کہتے تو اس کا جواب یہ ہے کہ خداودغیرہ کی دوسرے کے مشابہ ہیں۔ ایک ہی چیز کسی خاص حیثیت سے شرک کیا تھا اور دوسری حیثیت سے غیر ہوتا ہے اور ہم پہلے بیان کرچکے ہیں کہ جو ذات ایک شے کی ایجاد پر قادر ہو وہ اس کی مغلکی ایجاد پر بھی قادر ہوتی ہے۔ مسلمان کو ہاگ میں جلا دینا شر ہے اور کافر کو ہاگ میں جلا دینا نیز شر ہے۔

جو شخص پہلے کافر ہو اگر مون ہو جائے تو پہلے اس کو ہاگ میں جلا دینا نیز شر ہے اگر اب اسی شخص کو ہاگ میں جلا دینا شر ہے۔ دیکھئے احراتی صرف ایک چیز ہو ہے۔ بلکہ مختلف اعتبارات سے کبھی خر ہو جاتا ہے کبھی خر تراویب بروذات اس مسلمان کو کفر کی حالت میں ہاگ میں جلا دینے پر قادر تھی۔ اس کے اسلام لانے کے وقت بھی ضرور اس کو اس کے حراث پر قدرت ہو گی۔ کیونکہ اسلام لانے سے مدینا میں فرقہ آیا ہے نہ ہاگ میں اور نہ کوئی اور امر ہے جو اس کی قدرت میں حلل انداز ہوں یہ ثابت ہوا کہ خداودغیرہ کا خالق ایک ہی ہے جو جلد موجودات جواہر اور اعراض دیغیرہ کا خالق ہے۔ دیہا المعنی۔

# دوسرا باب

اس باب میں خدا کی صفتوں کا بیان ہو گا اور چونکہ خدا کی سات صفتیں ہیں۔

قدرت، عالم، حیرت، ارادہ، سمع، بصر، کلام۔ لہذا ہمارے دعاویٰ بھی سات ہیں۔

قدرت نظام عالم کا پیدا کرنے والا (خدا تعالیٰ) لیکن اندر قدرت کی صفت رکھتا ہے جس کا ثبوت یہ ہے۔

نظام عالم کی اس خاص ترتیب اور اس کے تناسب کو ہم دیکھتے ہیں محویرت ہو جاتے ہیں۔ سوچ کار، ذر مڑھ خاص انتظام سے طلوع و غروب، چاند کا خاص وضع پر ہو۔ ستاروں کی رفتار، آسمانوں کا تاثر بہتر ہونا۔ بادوں کا جزو میں چلننا، باران سے زمین کا یک لیکھ میراپ ہو جانا۔ بادوں کا گر جانا، بجل کا چک۔ ہوا کا چینا۔ سطح زمین پر طرح طرح کی انگوڑیوں اور درختوں کا لگنا۔ دریا ڈس اور سمندر کے سیرت اگلزی محابات۔ باخوں میں عجیب قسم کے میرے جات، رنگ رنگ کے پھول۔ طرح طرح کی ٹھروں۔ مختلف قسم کے پرندے۔ درندے۔ المزون ہزارہا اس قسم کا پہنچن۔ ہم مشاہدہ کرتے ہیں جن سے پڑھتا ہے کہ ان کے وہ میں مزدود صفات قدمت موجود ہے۔ ہم درکیوں جاتے ہیں اپنے جسم کی بنادوں اور ترتیب کو دیکھیں تو ہزارہا یہیں عجیب ہاتھیں منکھف ہوئی گی جن سے ہر ٹھوپی اس نتیجہ پر یونہ سکھیں گے کہ خدا تعالیٰ قادر ہے اول تو یہ بات (یعنی اس امدادہ ترتیب پر کائنات عالم کے ہوتے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کے فاعل و عملتی میں قدرت ہے) بالکل بیوی ہے اور کسی دلیل کی محتاج نہیں۔ بلکہ تاہم ہم دلیل کے ساتھ اس کو اور بھی وضاحت سے بیان کر سکتے ہیں۔

خدا بھر دنیا کی چیزوں کو پیدا کرتا ہے تو اس میں دو احتمال ہو سکتے ہیں۔ یہکہ یہ کہ پیدا کرنا اس کی ذاتی صفت ہو (یعنی اس کی ذات بالحااظ کسی اور امر کے پیدا کرنے کا اختصار ہے اور درست ہے کہ اس کی ذات کے لیے کہیں اور صاف کو بھی اس میں داخل ہو۔ پہلی صفت

تو باطل ہے کیونکہ خدا تعالیٰ کا ذاتی تقاضا ایجاد کا ہو تو نظام عالم قدیم ہونا چاہئے۔ اس لئے کہ خدا قدیم ہے اور علت کا قدم ہونا مخلوق کے قدیم ہنسنے کہ مستلزم ہوتا ہے بس ثابت ہوا کہ ایجاد عالم میں خلاude خدا کے کسی اور پیغمبر کو بھی دخل ہے جس کے ذریعہ خدا جس کو چاہے پیدا کرتا ہے اُس کا نام ہم قدرت رکھتے ہیں۔

اگر کوئی یہ کہے کہ خدا بھی قدیم ہے اور اس کی صفت قدرت بھی قدیم ہے تو وجہیے صرف خدا کے اقتضا علیکا پر نظام عالم کا قدم لازم آتا ہے۔ قدرت کے اقتضا علیکا دل میں دمل ہونے پر بھی اس کا قدم لازم آتا ہے تو ہم کہتے ہیں کہ ارادہ کی بحث میں ہم پورے طور پر ثابت کر دیں گے کہ قدرت کے قدیم ہونے پر نظام عالم کا قدم لازم نہیں آتا۔ یہاں اس کے بیان کرنے کا موقع نہیں ہے۔

اب ہم قدرت کے متعلق چند امور بیان کرتے ہیں تاکہ آپ کو اس کی پوری توضیع ہو جائے۔ خدا کو جن ممکنات کے ایجاد پر قدرت ہے، وہ غیر تناہی ہیں تو جب ممکنات غیر تناہی ہوئے تو اس کی مقدورات بھی غیر تناہی ہوں گی۔ ممکنات کی عدم نہایت کے یہ معنے نہیں کہ بہت سی ایسی چیزوں میں خارج ہیں موجود ہیں اور غیر تناہی میں بھی نہیں کیونکہ فلسفہ نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ جو چیزوں بالفعل موجود ہوتی ہیں وہ تناہی ہوتی ہیں بلکہ ممکنات اور اس کے مقدورات کے غیر تناہی ہونے کے یہ معنے ہیں کہ ایسا چیزیں ہو سکتا کہ خدا کی قدرت کسی حد پر ختم ہو جائے اور آگے اشیاء کی ایجاد نہ کر سکے بلکہ جس قدر اسید کو دیا کرے اسکے آگے اور پیدا کر سکتا ہے۔ علی ہذا القیاس جہاں تک خیال کرتے چلے جاؤ کسی حد پر اس کی قدرت کا خاتمه نہیں ہو سکتا۔

اب دیکھنا یہ چہے کہ اس کی قدرت عالم کیوں ہے اسکو غیر تناہی اشیاء کے ایجاد پر کیوں قدرت ہے اس کی وجہیہ ہے کہ یہ پہلے ثابت ہو چکا ہے کہ نظام عالم کا خالق ایک قوایلو ہر ایک پیغمبر کے مقابل جد احمد اقدرات ہوگی اور یا تهدت تو صرف ایک وصف ہے تو اب یا تو ہر ایک پیغمبر کے ساتھ اس کو وہ تعقیب ہو گا جو دوسرے کے ساتھ نہ ہو۔ پہلی صورت تو باطل ہے کیونکہ جب ممکنات غیر تناہی ہیں تو قدرتیں بھی غیر تناہی ہوں گی اور

یہ حال ہے پس دوسری ہاتھ پر گالیستہ قدرت تو ایک وصف ہے جس کو ہر ایک ممکن کے ساتھ تعلق رکھے گے مگر جب ہم غور کرتے ہیں تو وصف امکان کے بغیر اور کوئی چیز بھیں ایسی فنظر نہیں آتی جو قدرت اور ممکنات کا ماپ الارٹا ہو۔ تو جن چیزوں میں امکان کی وصف موجود ہے قدرت جسی ان کو شامل ہو گئی۔ کیونکہ یہ پہلے ہم بیان کر سکے ہیں کہ جسی ذات کو چند اخیر کے ایجاد پر قدرت ہوتی ہے۔ وہ ان کی مشلوں کے ایجاد پر بھی قادر ہوتی ہے جب خدا تعالیٰ بعض جواہر اور امراض کے پیدا کرنے پر قادر ہے تو پاکی جواہر اور اعراض پر جو پہلے جواہر اور اعراض کے ہم حصے ہیں۔ کیوں قادر نہ ہو گا پس ثابت ہو اک اللہ تعالیٰ کی قدرت محدود نہیں ہے بلکہ زیادہ از حد و سمع یہ اس تقریر سے تین ذرائع مستبط ہوتی ہیں جن کا ہم علم یعنی علمہ ذکر کرتے ہیں۔

**بہیل فرع** [خدا اپنے علم کے خلاف کرنے پر بھی قادر ہے یا نہیں اس میں علماء کا اختلاف ہے لیکن اگر الفاظ کی پہیج گیوں کو حل کیا جائے تو کسی قدر علمی اصول سے کام لیا جائے قریباً خلاصہ فرم اُرفق ہو سکتا ہے۔ اور یا انی پانی اور دودھ دودھ الگ ہو سکتا ہے۔ یہ قاعدہ ہے کہ ہر ممکن خدا کی مقدار ہے اور یہ بھی قاعدہ ہے کہ ہر حال ہے اس پر اس کی قدرت ہیں۔ اب دیکھنا یہ ہے کہ جو چیز خدا کے علم میں تھی وہ ممکن ہے یا محال۔ جب ایک بات مطہر ہو جائے

گی۔ تو یہ نہایت آسانی سے فیصلہ ہو جائے گا کہ وہ خدا کی قدرت میں داخل ہے یا نہیں۔

مگر یہ تب ہو سکتا ہے جب پہلے ممکن اور محال کے مختین دریافت کیجئے جائیں اور نہ ممکن ہے کہ ایک وقت میں امر متنازع عہ فیہ کو خدا کی مقدار و تسلیم کیا جائے اور دوسرے وقت اس کا انکار کر دیا جائے۔

نظام عالم کو واجب بھی کہہ سکتے ہیں ممکن بھی کہہ سکتے ہیں اور حال بھی کہہ سکتے ہیں واجب تو اس لئے ہو سکتا ہے کہ خدا تعالیٰ اذل ہی سے نظام عالم کے ایجاد کا ارادہ کرتا۔ اس صورت میں یہ واجب ہو جاتا گیونکہ اگر ارادہ واجب ہوتا ہے تو جس چیز کا ارادہ ہوتا ہے وہ بھی واجب ہوتی ہے اور ارادہ میں ہونظام عالم کے لئے علت تام ہے اور نظام عالم میں ہو مخلوق تام ہے کسی زمانہ کا فاصلہ ہرگز نہ ہو سکتا۔ اور ممکن اسلئے کہ نظام عالم کو کہہ سکتے ہیں کہ اگر خدا تعالیٰ کے ارادہ اور عدم ارادہ ان

دوں سے قطع نظر کی جائے اور صرف نظامِ عالم پر ہی اپنی نظر کو خود دکیا جائے تو صرف امکان کامناتو، عالم پر صادق آتی ہے۔

اور محال اس واسطے کہ سمجھتے ہیں کہ ہو سکتا تھا کہ خدا تعالیٰ نہ اذل میں نہ موجود ہے زمانہ میں۔ الفرض کسی وقت میں بھی نظامِ عالم کے ایجڑا کارادہ نہ کرتا اس تقدیر پر نظامِ عالم محل ہو جاتا۔ کیونکہ اگر اب بھی کوئی چیز موجود ہوتی تو لادم آتا کہ ایک چیز کے بلا سبب متحقق ہو گئی ہے۔ اور یہ محال ہے۔

حاصل یہ ہے کہ نظامِ عالم پر واجب مکن اور محال یہ میں مخہوم صادق آتے ہیں مگر ان کا صادق آلا مختلف اعتبارات سے ہے۔ نظامِ عالم مکن ہے تو اپنی ذات کے اعتبارات سے واجب یا محال ہے تو اس لحاظ سے کہ خدا کا ارادہ اذل میں اس کو پیدا کرنے کا ہو رہا یا م۔ جب کہ معلوم ہو گیا کہ ایک چیز مختلف اعتبارات سے مکن، محال اور واجب ہو سکتی ہے تو اب ہم امر تباہ فیہ کی طرف جلتے ہیں۔

فرض کرد़ خدا تعالیٰ کے علم میں ہے کہ شبہ کی صبح کو دید مر جائے گا۔ اب شبہ کی کی صبح کو اسکا نہ مرا بلکہ جیتا رہنا خدا اکی قدرت میں ہے یا نہ۔ اسکا جواب یہ ہے کہ زید کا اس وقت جیتا رہنا مکن بھی ہے اور محل بھی ہے۔ اگر خدا تعالیٰ کے ارادہ اور علم میں زید کا اس خاص وقت میں مرا مقدرہ ہوتا تو بے شبہ اس کا جیتا رہنا مکن تھا۔ بلکہ چونکہ اس کا مزا مقدمہ ہو چکا ہے۔ لہذا اس کا جیتا رہنا محال ہے۔ فرق صرف یہ ہے کہ اس کا جیتا رہنا مکن بالذات ہے اور محال بالغیر ہے۔

جب چہ کہتے ہیں حیلہ یزید ٹھے ہدن ۱۱ وقت مکن تو ہماری یہ غرض ہوتی ہے کہ سیاہی اور سفیدی کا ایک وقت میں ایک جگہ جمع ہونا بے شک محال ہے مگر اس وقت میں زید کا جیتا رہنا محال نہیں ہے۔ بلکہ مکن ہے اور خدا تعالیٰ کی قدرت میں دکوئی کمی آگئی ہے نہ ضعف اور نہ ہی کوئی امر مانع درستہ نہیں آگیا ہے بات صرف اتفاق ہے کہ اس کے علم اور ارادہ میں زید کا اس وقت میں مرا مقدمہ ہو چکا ہے۔ جس کے خلاف نہیں ہو سکتا۔ ان ہاتوں سے کوئی بھی انکار نہیں کر سکتا۔ ان خدا کی قدرت میں کوئی ضعف دوچھپیں

بہا۔ (۲) زید کی نہیں اس خاص وقت میں ممکن بالذات ہے۔ اب پھر کیا وجوہ ہے کہ زید کی نہیں  
کو خدا کی مقدوریہ تسلیم کیا جائے۔

بچھن اس سے انکار کرتا ہے اسکی اگر بغرض ہے کچھ کو خدا کے علم میں زید کا مرا مقدرہ  
ہو چکا لہذا اس کے خلاف نہیں ہو سکت۔ تو اس کے ساتھ ہم بھی مستحق ہیں۔ اور اگر اسکا یہ مطلب  
ہے کہ اس وقت زید کی ورنگی ایسی حال ہو گئی ہے جیسے اجتماع اتفاق ہوئے اتفاق اتفاقین میں  
ہے تو یہ مسئلہ کے لئے بھی کوئی اسی لغو بات کو تسلیم ہیں کرنے کا

اس میں کوئی شک ہیں کہ خدا کو اپنے علم کے خلاف کرنے پر پوری قدرت ہے۔  
اب دیکھنا یہ ہے کہ قدرت کے لفظ کا اطلاق بھی اس کی اس قدرت پر درست ہے یہ ہمیں قدرت  
کے لفظ کا اطلاق بالکل درست اور معاورہ کے مطابق ہے۔ معاورہ میں یہ کہا جاتا ہے۔

زید چاہے تو حرکت کر سکتا ہے اور چاہے تو ساکن رہ سکتا ہے حالانکہ یہ یہ یہ یہ  
معلوم ہے کہ خدا کے علم میں زید کا منحک ہونا مقدرہ ہو چکا ہے یا ساکن ہونا یہیں حرکت اور  
سکون دلوں کو زید کی قدرت میں داخل کیا جاتا ہے۔ پس ثابت ہوا کہ خدا تعالیٰ کو یہ پسے علم  
کے خلاف پر قدرت بھی ہے اور قدرت کا اطلاق بھی اس پر درست ہے۔

**دوسری فرع** [جب خدا کی قدرت غیر محدود ثابت ہو چکی تو کہا۔ پیغام برخلاف  
دھڑنا۔ پڑھنا۔ سونا۔ جاننا۔ الغرض انساںوں اور حیوانوں کے افعال خدا تعالیٰ کے  
مقدورات میں داخل ہیں یا نہ۔ اگر کہو کہ ان چیزوں پر خدا کو قدرت نہیں تو تمہارا یہ قاعدہ  
ٹوٹ جائے گا کہ خدا کی قدرت غیر محدود اور قسمیتی ہے۔ اور اگر یہ خدا کے مقدور ہوں تو یہ یہ  
چیزوں پر قدرت کا جمع ہونا لازم آئیگا۔ اور یہ حال ہے۔ کیونکہ انساںوں اور حیوانوں کو  
اپنے افعال پر جو قدرت ہے اس کا کوئی شخصی بھی انکا چیزیں کر سکتا۔ اول تو یہ بھی بات ہے دو  
اگر قدرت نہ ہو تو فرمی احکام میں بندے مطلب نہ ہونے چاہیں۔ کیونکہ نہایت روشنہ شیخ رکوہ  
وغیرہ جب بندوں کی قدرت میں ہیں تو پھر اس کے کیا معنے کہ بن ایں پڑھو روڑے رکھو  
رکوہ ددج کرو ڈیڑھو ڈیڑھ۔

یہ ایک سوال ہے جو خدا کی قدرت کے غیر محدود ہونے پر وارد کیا جاتا ہے اور جس

تے لوگوں کے دلوں میں ایک ہیرت پنگر انقلاب پیدا کر رکھا ہے اس کا جواب ملاحظہ ہو۔ اس مسئلہ میں لوگوں کے کئی ایک قرقے بن گئے ہیں۔ ایک فرقہ جیری ہے جو بندوں کی اپنے احوال پر قدرت کا انکار کرتا ہے۔ اس پر یہ اعتراض لازم آتا ہے کہ اگر اس طرح ہوتے رعشہ کے وقت ہاتھ کا کانپنا اور اپنے اختیار سے ہاتھ کو حرکت دینا ان دلوں حرکتوں میں کوئی فرقہ نہ ہوتا۔ حالانکہ بیرون قوف سے بیرون قوف شخص بھی جانتا ہے کہ اگر بظاہر ان کی صورت ایک سی ہے مگر حقیقت میں ان میں زینتن دا سماں کا فرقہ ہے۔ وہ تہری اور جیری حرکت ہے اور یہ اختیار کی ہے۔

نیز اگر بندوں کو اپنے احوال میں مطلق اختیار نہ ہوتا بلکہ ان کی مثالی کٹھپٹی کی سی ہوتی۔ جسکو اپنی حرکت اور کتبوں میں کوئی اختیار نہیں ہوتا بلکہ غیر کے قبضہ قدرت میں اس کی حرکات و سکنات ہوتی ہے تو شرعی احکام کے یہ مختلف ہرگز نہ ہوتے تکیوں پر ہدایت کو بہشت ملتا اور یہ تکیوں پر ہدایت دوزخ۔

سترات کے نزدیک انسان فرشتے جن اور شیاطین و جیزو اپنے اپنے کاموں میں خود مختار ہیں۔ ان کے کاموں میں خدا کو مطلق دخل نہیں۔ ذہنی العقول پر کوئی حصر نہیں بلکہ کہہ گھوڑے دینیوں سب سیوا نات کو اپنے اپنے کاموں میں کلی اختیار ہے۔

ان کا دعویٰ دو وجہ سے مردود ہے۔ ایک یہ چہ کہ سلف صالحین جمیم اللہ تعالیٰ کا اجماع سے ہر ایک چیز کا خالق مطاعتی ہے۔ اس کے سوا کسی میں یہ وصف نہیں پائی جاتی دو دیگر کیمیاء تقدیم ہے کہ جو چیز کسی دوسری چیز کو ایجاد کرتی ہے اس کا علم ایجاد کرنے والی چیز کو خود رہوتا ہے۔ بدوس علم کے کوئی چیز پیدا نہیں ہو سکتی مگر ہم دیکھتے ہیں کہ انسانوں اور دیگر جیساں اولن سے ہر روز ہزار ہزار ہمت و سکنات دو نوع میں آتی ہیں۔ اگر ان سے ان کی پیدا کردہ حرکات و سکنات کی تعداد دریافت کی جائے تو جیز سکوت کے اور کوئی جواب نہیں گا۔ کچھ ماں کی چھا بیوں کی طرف دو دھوپینے کے ملنے دو رہتا ہے۔ مگر اس کو اپنی اس حرکت کا احساس نہیں ہوتا۔ بلی سکا بچہ پیدا ہوتے ہی اپنی ماں کے پستانوں کے ساتھ دو دھونے کے لئے چھٹا ہے اور آنکھیں دھیجی بندہ ہوتی ہیں۔ بتاؤ وہ کون جیز ہے جو اس کو نیز دیکھے معلوم کر دیتی ہے۔

کریں پس انہیں ان میں دو حصے ہے۔ اگر تو پہنچے گا ترجیح میں طاقت آجائے گی۔ جھوک جاتی رہے گی عذبات اپنا جالا ایسا نہ تباہ کر جائے۔ بڑے ہمندس ہمیران رہ جاتے ہیں جو شکلیں وہ اختراع کرتا ہے۔ ان کو خواب میں بھی نہیں سمجھتیں۔ شہید کی مکھی شہید کی جھال میں ایسے خانے بناتے ہے کہ جو بڑے بڑے جلیں القدر ہمہ سوں کی ہر خواہ جاتی ہے۔ بتا کو عذبات اور اس کی ناچیز مکھی کو یہ حرمت انگریز صفتیں کسی کاریگئے نہیں۔ الغرض دنیا میں ہزار ہائی مثالیں ہیں جن کو مستعارہ کرنے سے لفڑیں ہو جاتا ہے کہ ہمارا نات کے افعال میں کسی اور ظلیم الشان قوت کو بھی دخل ہے۔ بھلا ان پیچارے سیوانات کی کیا ہستی ہے کہ خالق بکر کے مقابلہ میں خالق اور فاعل کہہ لاسکیں۔

اہل السنۃ والجماعۃ جیسا اور بڑے سورکہ الکارام مسلکوں میں ہن کو پہچان جاتے ہیں۔ اس مسئلہ میں انہوں نے کمال کر دیا ہے۔ نہ تو وہ بیہریہ کی طرح حیرانات کو بالکل تدریت سے محروم کر دیتے ہیں اور نہ ہمی معتزلہ کی مانندان کے ہاتھ میں کلی اختیارات دے دیتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ افضل عبادوں میں دونوں قدرتوں کو دخل ہے۔ خدا تعالیٰ کی قدرت بھی کام کر تھا ہے۔ اور بندے بھی اپنے اختیار سے کھلتے پہنچتے۔ چلتے پھرتے۔ سوتے جاگتے ہیں اگر یہ بات درست ہو تو جو جو اعترافات بیہریہ یا معتزلہ پر وارد ہوتے تھے وہ سارے کے سارے سے بخوبی رفع ہو سکتے ہیں مگر ایک بات دل میں ضرر مٹھتی ہے وہ یہ کہ ایک فعل پر دو قدرتوں کا واقع ہونا لازم آتا ہے۔ اور یہ محال ہے۔ مگر یہ کھٹکا بہت جلدی رفع ہو سکتا ہے۔ ایک فعل پر دو قدرتوں کا جمع ہونا بہشک محال ہے مگر جب ایک حیثیت سے دو قدرتوں ایک فعل پر جمع ہوں۔

اگر کوئی یہ کہے کہ اہل السنۃ والجماعۃ کو کسی بات نے ایک فعل پر دو قدرتوں کے جمع ہونے کے قابل ہونے پر مجبوہ کیا ہے۔ کیا ایسی کوئی وجہ نہ تھی کہ اس پر از قیاس بات کا بھی الام اہل السنۃ والجماعۃ پر لازم نہ آتا اور ان اعترافوں کا بھی مطلع قسم ہو جاتا جو بیہریہ اور معتزلہ پر وارد ہوتے ہیں تو اس کا محاب یہ ہے کہ ان امورات فیصلے اس امر پر مجبوہ کیا ہے۔

رعشر و اے شخص کا ہاتھ بغیر اس کے اختیار کے کاپن تباہ ہے اور تن درست آدمی بھی کہیں

اپنے ہاتھ کو پہنچتا ہے۔ اب ظاہر میں دلوں حرکتیں ایک سی نظر آتی ہے۔ لیکن کوئی نہیں جانتا کہ اول اللذ کس میں آئی کوئی قدرت اور اختیار موجود ہوتا اور موخر اللذ کا وقوع اس کے پرے پورے اختیار سے ہوتا ہے۔ لیکن شاید ہوا کہ ان دلوں حرکتوں میں اگر فرق ہے تو قدرت و اختیار سے ہے اور جب اس ایک فعل میں انسان کی قدرت اور اس کا اختیار مانتا پڑتا ہے تو ویگرافعال میں قدرت و اختیار کا کیونکر انکار ہو سکتا ہے۔

یہ تابعہ ہے کہ ہر ایک ممکن کے ساتھ خدا کی قدرت کا تعلق ہے اور یہ بھی میغناہات ہے کہ جو چیز حادث ہے وہ ممکن ہے اور جو کہ بندوں کے افعال بھی حادث ہیں ایسا ان دلوں تابع دل کے مطابق خدا کی قدرت ان کے ساتھ بھی متعلق ہوئی یہ تو ہر ایک شخص جانتا ہے کہ رعشہ والے کے ہاتھ کی بے اختیاری کی حرکت خدا کی مخلوق ہے اور اس میں آدمی کی قدرت کو کوئی دخل نہیں اور تبدیلیست آدمی کے ہاتھ کی حرکت بھی رعشہ والے کی حرکت کے مشابہ ہے تو جب ایک حرکت میں خدا کی قدرت کو دخل ہے تو دوسری حرکت میں جو بھی حرکت کی مثل ہے کیون اس کی قدرت کو دخل نہ ہوگا۔

نیز فرض کرو زید اپنے ہاتھ کو بلانا چاہتا ہے اور بقول تمہارے خدا کی قدرت اس میں کوئی کام نہیں کرتی۔ مگر خدا کا ارادہ زید کے ہاتھ کو ساکن رکھنے کا ہے اب اس وقت میں یا تو حرکت اور سکون دلوں اکٹھی موجود ہوں گی یا دلوں نہ ہوں گی۔ پہلی صورت میں اجتماع ضمیریت اور دوسری صورت میں اتفاقی ضمیریں لازم آئیں گا اور یہ حال ہے۔ اگر کوئی یہ کہے کہ اس وقت زید کا ہاتھ ساکن رہیں گا کیونکہ خدا کی قدرت بندے کی قدرت سے کتنی حصے قریب ہے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ خدا کی قدرت بے خال قوی ہے مگر اس کے قریب ہونے کے یہ منفی ہیں کہ بندے کی قدرت محدود ہے یہ ایک خاص حد سے آگے نہیں پڑ سکتی اور خدا کی قدرت یقیناً محدود ہے۔ مگر ایک خاص فعل پر جیسے ایک کی قوت اور ایک کا ضعف کوئی اثر نہیں ڈال سکتی۔ خاص فعل پر جیسے ایک کی قدرت کام کر سکتی ہے ویسے درجے کی قدرت اپنا اثر ڈال سکتی ہے یہ امور پس بنگوں نے اپنی استثنہ والیجا عذر کو ایک فعل پر دو قدر توبی کو انکھما مانش پر مجبور کیا ہے۔ ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ دلوں قدر توبوں کے اجتماع کو

کس قدر دنیا سات سے بیان کیا جائے۔ کیونکہ ابھی تک یہ راز ہمیں کھلا کر دلوں قدم تھیں ایک ہی فعل پر جمع ہو کر کیا کام کرنی پہلی بار کیا تو وہ کام جرود مل کر کرتا ہیں۔ اس اکیلی سے سے سر انجام ہو سکتا تھا یاد لو جہا مار دتے سخن صرف انسان کی حرکت کی طرف ہے۔ جب اس میں دوسری قدر توں کے جمع ہونے کا مانکھل گیا تو دوسراے افعال کر جیں اسی پر قیاس کر لینا چاہیئے۔ خدا تعالیٰ نے آدمی پیش اس کی پیدائش کے ساتھ ہجا ایک قوت پیدا کر دی ہے۔ اس قوت کو مختلف کاموں کی طرف پھیرنے میں اس کو اختیار دے دیا گیا ہے۔ اسی قوت پر ہی لذاب و عقاب کی بنا پر ہے جس کام کی طرف انسان اپنی قوت پھیرتا ہے۔ اس کے ساتھ ہی اگر خدا چاہتا ہے تو اس کام کو پیدا کر دیتا ہے۔ لیعنی اوقات انسان بہتری کو شیش یک کام کرنے پر خوب کرتا ہے مگر آخر ناکام رہتا ہے۔ حاصل یہ کہ انسان صرف اپنی قوت کو ایک کام کی طرف پھر جو کرتا ہے اور اس کام کا ہونا نہ ہونا اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہوتا ہے۔ جب یہ مات آپ کو معلوم ہوئی تواب مشاہد زید پہنچا تھا جانے کا ارادہ کرتا ہے تو اپنی قوت سرکت کی طرف پھیرنے میں تو وہ خود مختار ہے مگر راجح کا پہنچا نہ ادا کے اختیار میں ہے جب وہ ہاتھ ہلانے کا ارادہ کرتا ہے تو اس کے بعد فوراً حرکت تو خدا پیدا کر دیتا ہے۔ اسی واسطے خدا ہی پر خالق صفات اور مخترع کا اعلان مجع جو سکتا ہے اور بندے کو خالق دینزہ ہمیں کیا جاسکتا۔ اس پہنچ کو کی شخص سوال کر سکتا ہے کہ ابی سنت و بیجا عترة انسانی قدرت کو کبھی مانتے ہیں جو خدا نے اس کو حملکی ہوتی ہے اور پھر یہ بھی کہتے ہیں کہ انسان جو کام کرتا ہے اس کو خدا پیدا کرتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ اگر پیدا کرنا خدا کا کام ہے تو خدا نے انسان کو قدرت کیس کام کے سنتے دی ہے وہ اب بیکار رہے گی۔ جملایہ تو بتاؤ کہ انسان کی قدرت کو اس کے اس کے افعال میں قدرت ہے یا نہیں اگر ہمیں تو قدرت کے بغیر مقدور کے ہونا لازم آ جے گا اور اگر دخل ہے تو اس کے یہ مختہ ہوں گے کہ انسان اپنے افعال کا موجود ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ اس کی قدرت کو اس کے افعال میں ضرور دخل ہے مگر اس کے مختہ جو سائل نے سمجھے ہیں۔ بالکل غلط ہیں۔ کیونکہ مشاہد میں از پڑھنے سے پہلے ان میں اس کے ادا کرنے کی قدرت پائی جاتی ہے مگر ابھی میں از کا دجد ہمیں ہوا، تو اگر قدرت کے

دخل کے یہ معنے ہوتے کہ انسان اپنے افعال کا موجہ ہوتا تو قدرت کے ساتھی نماز بھی موجود ہو جاتی بلکہ جو افعال بندوں کے اختیار اور قدرت میں ہیں ان کی سیداً لش کے ساتھی ہی وہ موجود ہو جاتے ہیں اس سے پایا جاتا ہے کہ قدرت کے دخل کے کچھ اور معنے ہیں جن کی اصلیت مکمل کو معلوم نہیں ہوتی۔

اگر کوئی یہ کہے کہ نماز ادا کرنے سے پہلے جو انسان میں قدرت ہے اس کو نماز کے ساتھ جو تعلق ہے اس کے یہ معنے ہیں کہ نماز جب ادا کی جائے گی اسی قدرت کے ذریعہ ادا کی جائے گی تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس کو تعلق نہیں کہا جاتا بلکہ ایک آنے والے تعلق کی انتہا رکھتا مناسب ہے اب تو یہ کہنا چاہیے کہ انسان میں نماز کے ادا کرنے کی قدرت تو موجود ہے بلکہ اس کو نماز کے ساتھ تعلق حاصل نہیں ہو اصرف امید اسی امید ہے سو یہی تھا کہ اس کو ندویک آدمی میں ہر ایک مناسب کام کی قدرت موجود ہے اور اس کو اعمال کے ساتھ تعلق بھی حاصل ہے مگر صرف قدرت ہی سے افعال موجود نہیں ہوتے ہمارے تر دیکھ بھی یہی بات ہے ہم صرف یہ کہتے ہیں کہ افعال جب موجود ہوتے ہیں تو خدا کی قدرت ان کو موجود کرتی ہے۔

جب یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ صرف قدرت اور اس کے تعلق کے موجود ہونے پر افعال عباد کا موجود ہونا کوئی ضروری نہیں تو پھر اس بات سے کیوں الکار کیا جاتا ہے کہ افعال کے وجود میں خدا کی قدرت کو مطلق دخل نہیں۔

اگر کوئی یہ کہے کہ جب قدرت انسانی افعال کی موجود نہیں اور با وجود قدرت ہونے کے افعال کا ہونا ضروری نہیں تو اس قدرت کا ہرنا نہ ہرنا بلکہ اس کا جواب یہ ہے کہ عدم قدرت کے اگر یہ معنے ہیں کہ جسے عشرہ دالے کے ہاتھ کا پنچا اس کے اختیار میں نہیں دیسے تندرست آدمی کا اپنے ہاتھ کو ہلانا بھی انتظار کی امر ہے تو یہ بد اہمیت کا خلاف کرنا ہے کیونکہ معقول سمعنے بھی جانتا ہے کہ اول الذکر میں آرمی کی قدرت کو کوئی دخل نہیں اور مؤخر الذکر کو انسان اپنے اختیار سے کرتا ہے اور اگر یہ معنے ہیں کہ پوچھ قدرت انسانی افعال کی موجود نہیں لہذا اعجز کے مشابہ ہے تو اس کے ساتھ ہم بھی متفق ہیں

مگر اس سے قدرت کی نفی لازم نہیں آتی۔

**تیسرا فرع** یہ پہلے ثابت ہرچکا ہے کہ خدا کی قدرت دیکھ اور غیر محدود ہے۔ کوئی چیز ایسی نظر نہیں آتی جس کو اس کی قدرت شامل نہ ہو حالانکہ بعض چیزوں میں یہیں جو ممکنا تھے پیدا ہوتی ہیں۔ خدا کی قدرت بکھر، ان میں کوئی داخل نہیں ہوتا پہنچ جب آدمی ہاتھ ہلانا ہے تو انگشتی بھی ساتھ ہی حکمت کرنے لگتی ہے اور پانی میں ہاتھ مارتا ہے تو ہاتھ کی حکمت سے پانی میں بھی حکمت پیدا ہو جاتی ہے۔ سماں انگشتی اور پانی کی حکمت میں خدا کی قدرت کام کرتی تھی کیجیں ایسا بھی ہوتا کہ ہاتھ کو ہلانے سے انگشتی میں حکمت نہ آتی اور پانی میں ہاتھ مارنے سے پانی میں حکمت نہ پیدا ہوتی۔ مگر ایسا بھی نہیں ہوا۔ اس سے پایا جاتا ہے کہ ہاتھ کا ہلانا اور پانی میں ہاتھ مارنا۔ انگشتی اور پانی کی حکمت کا سبب ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ جس چیز کو پہلے جائز نہ لیا جائے اس کے رد کرنے یا قبل کرنے کا کسی شخص کو حق حاصل نہیں ہوتا۔ ہر ایک بات مسترد یا قبول تھب ہو سکتی ہے۔ جب پہلے اس کو اچھی طرح وزن کر لیا جائے کبھی سے پیدا ہونے کے تو یہ معنے ہوتے ہیں کہ ایک جسم دوسرے جسم کے پیٹ سنبھلے جیسے پھر ماں کے پیٹ سے اور درخت زہیں سے نکلتا ہے لیکن اعراض کے پیدا ہونے کے یہ معنے نہیں ہوتے۔ انگشتی کی حکمت پانی کی حکمت ہاتھ کی حکمت کے پیٹ سے نہیں نکلی۔

مععراض کا یہ کھا کر اگر خدا کی قدرت سے انگشتی اور پانی میں حکمت نہ تو کبھی یوں بھی ہوتا کہ ہاتھ ہلانا اور انگشتی اور پانی میں حکمت نہ پیدا ہوتی۔ یہ ایسا ہی نہ اور فضول ہے جیسا یہ کہنا لغز ہے کہ علم ارادہ سے پیدا ہوا ہے اور جیروۃ علم سے متولد ہے کیونکہ اگر علم ارادہ سیوا کل پیدا اُش میں خدا کی قدرت کو دل ہوتا تو کبھی یوں بھی ہوتا کہ خدا تعالیٰ ارادہ کو پیدا کرتا اور اس کے ساتھ علم کا ذرجم دن ہوتا یا علم موجود ہوتا مگر جیسا کہ صفت نہ ہوتی۔ اصل بات یہ ہے کہ نہ علم ارادہ کا صفت نہ جیروۃ علم سے متولد ہے بلکہ ارادہ کے لئے علم کا ہوتا شرط ہے اور علم کے لئے جیروۃ کا ہونا ضروری ہے۔ اور یہ قاعدہ ہے کہ بغیر شرط کے مشروط موجود نہیں ہوتا اور شرط اور مشروط میں صرف تلاذم کا علاقہ ہوتا ہے جس کے لیے

میتے ہوئی کہ یہ دونوں ایک دوسرے کے بسرا موجو دھیلیں ہو سکتے مگر ان میں سے ہر ایک موجودہ غیر خدا تعالیٰ کے اور کتنی نہیں ہوتا۔

اسی طرح جسم کے دوسرے مکان میں داخل ہونے کے لئے پہلے مکان کا خالی ہونا شرط ہے یہ نہیں ہو سکتا کہ ایک جسم پہلے مکان میں موجود ہوا اور دوسرے مکان میں بھی ہو تو جب ہاتھ کو پانی میں حرکت دی جائے گی تو ہاتھ اپنے پہلے مکان کو چھوڑ کر اس متصلح کسی دوسرے مکان میں منتقل ہو گا اور جب آگے حرکت دی جائے گی تو اس کو بھی چھوڑ کر تیسਰے میں بھی انتقال کرے گا، دل مجبہ اور پانی کے اجنبیاں ہاتھ پڑنے سے بوجگڑھ سے ہو گئے تھے وہ پانی کی حرکت کی وجہ سے مٹنے جاتیں گے ورنہ خلاں لازم آئے گی اور وہ محال ہے ہاتھ کو ہلانا چونکہ پانی کی حرکت کو مستلزم ہے لہذا اعترض کر یہ مکان ہوا کہ پانی کی حرکت ہاتھ ہلانے کا سبب ہے اور یہ اس کا سبب۔

جو چیزیں باہم لازم و ملزم کہلاتی ہیں یا تو شرط یا مشروط ہوتی ہیں۔ یا یہ بات نہیں ہوتی۔ مشروط اور مشروط نہیں ان دونوں کا کہنا پایا جانا ضروری ہوتا ہے کیونکہ مشروط کا وجود بغیر شرط کے نہیں ہو سکتا۔ مگر مشروط و شرط کا منون ہے اور نہ شرط مشروط کی ممنون۔ ان دونوں کا خالق اللہ تعالیٰ ہوتا ہے اور جنی دو چیزوں میں یہ علاقہ نہیں ہوتا۔ ان کا ایک دوسرے سے جدا ہونا نکسن ہے صرف خدا تعالیٰ کی عادت کے مطابق جب ایک چیز ان میں پانی جاتی ہے تو دوسری بھی ساتھ ہی موجود ہو جاتی ہے۔ مثلاً ہرگز کاروٹی کو جلاسا۔ برف کو کہہ ہاتھ لگایا جائے تو ہاتھ کا سرد ہو جانا حتماً سر دیکھنے کے درد کو آگ میں ڈال دیا جائے اور آگ اس میں تاشیر دکھے اور برف ہاتھ میں رکھی جائے۔ مگر ہاتھ کو سر دی مصوس نہ ہو۔ بلکہ متارکی واقعات سے ثابت ہو چکا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو آگ میں ڈال دیا گیا تھا، لیکن آگ نے مطلتی اثر نہ کیا تھا کہ خدا تعالیٰ کی عادت یہی ہے کہ آگ جلا دیتی ہے اور برف جس چیز کے ساتھ لگائی جائے اس کو سر دکھ دیتی ہے۔ اس داسطے خارج میں ان کا اندازہ نہیں ہوتا۔ اس جگہ ایک اعتراض پیدا ہوتا ہے وہ یہ کہ ہماری عرض نہیں کہ حرکت کے پیٹ سے دوسری سرکت پیدا ہوتی ہے اور برف میں سے سر دی نکل کر ہاتھ میں

پیدا ہو جاتی ہے۔ بلکہ چھارا مطلب یہ ہے کہ بعض اوقات ایک حرکت کے بعد دوسری حرکت پیدا ہو جاتی ہے اور برف کو ہاتھ لگانے کے بعد ہاتھ میں سردی محسوس ہونے لگتی ہے۔ تو ہاتھ کی حرکت اور برف کو ہم خالق کہتے ہیں اور دوسری حرکت کو اور ہاتھ میں جو سردی محسوس ہوتی ہے اس کو ہم خلوق کہتے ہیں۔

اس کا حجابت یہ ہے کہ خالق وہی شے ہو سکتی ہے جو واجب ہو اور حرکت اور برف پر نہ کو واجب ہمیں لہذا ان کو خالق کہنا بھی جائز نہیں۔

علم | جو چیزیں موجود ہیں اور جو معلوم ہیں، مگر ان کا وجود ممکن ہے۔ ان سب کو خدا جانتا ہے۔ ولیل اسکی یہ ہے کہ دنیا میں جس قدر چیزیں موجود ہیں بعض حادث اور بعض قدیم ہیں۔ خدا اور اس کی صفتیں قدیم ہیں اور دوسری جب چیزیں حادث ہیں حادث ہیزوں کی جب ہم اس حریت الگیر ترتیب اور انتظام پر دیکھتے ہیں تو ہمیں پتہ چلتا ہے کہ ان کے خالق کو ضرور ان کا علم تھا۔ اور علم بھی ایسا کہ ذرہ ذرہ معلوم ہے۔ اگر کوئی شخص اسے یا یہیں دیکھیں فرمیں علم کو دیکھ کر خدا کے علم یہی شک کرے تو وہ ایسا ہی بیرون ہو گے۔ جیسا وہ شخص ہے وہ تو ہو گے جو کسی مصود کی صفت لکھ کر لوگوں سے پوچھے کہ اس کے بنانے والے کو علم تھا یا نہیں تو وہ خدا حادث کو جانتا ہے تو بالضرور اپنی ذات اور صفات کا بھی اس کو علم ہو گا کیونکہ تاریخ کا علم تھا اصل ہو سکتے ہے جب پہلے بھی حقیقت اور صفتیں کا علم ہو۔

خدا کی معلومات تیر تنہا ہی ہیں کیونکہ جو چیزیں موجود ہو چکی ہیں وہ تو بیشک تنہا ہی ہیں۔ مگر ہو ممکن ہیں لیکن پیدا نہیں ہوتیں وہ غیر تنہا ہی ہیں۔ اور ان کو بھی خدا جانتا ہے پس معلوم ہوا کہ خدا غیر تنہا ہی ہیزوں کو جانتا ہے۔ جملہ ممکنات تو درکنڈ صرف ایک ہی پیغمبر میں عنروں نکر کرنے سے اس میں اس قدر معلومات کا خدا نہ طے گا جب اٹھا رہا ہیں ہو سکتا اور خدا تعالیٰ تو ایک ایک پیغمبر کے انہدیں تقدیم کیا جاتا ہیں اس سب کو قصیل طور پر جانتا ہے۔

دو۔ ایک عدد ہے جس کا ذوق نہ چار ہیں اور چار کا دوچند اٹھ اور آٹھ کا دوچند سولہ راسی طریقی سے تم اپنی اکابر میں دوچند کا لائے جاؤ۔ تم مر جاؤ گے مگر دوچند نہ تم ہونے میں نہ ہیں گے۔ خدا تعالیٰ ان سب دوچند کے مراتب کو جانتا ہے۔ دیگر حدود کو بھی اسی پر

قیاس کر لو پس ثابت ہوا کہ خدا کی معلومات یعنی متناہی ہیں  
**حیواتہ** خدا نزدہ ہے اور یہ ایسا ذوقی ہے جیس کا کوئی شخص بھی ان کا نہ فہیں کر سکتا۔  
 جو خدا کو عالم قادر ہے وہ اس کو خود رزندہ بھی تسلیم کرے گا۔ کیونکہ رزندہ ہونے کے  
 یعنی ہیں کہ وہ اپنے آپ کو اور دیگر، شیاد کو جانتا ہے پوچھ کر یہ بات روز روشن کی طرح  
 مظاہر ہے اس لیے ہم اس کو طول دینا چاہیں چاہتے۔

**ارادہ** اللہ تعالیٰ جو کام کرتا ہے ارادے سے کرتا ہے۔ نہ یہ بات کہ اضطراری طور پر اس  
 کام ہو جاتے ہیں۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ فرض کر و خدا نے مثلاً آج زید کو پیدا کیا ہے  
 حالانکہ زید کا اس سے پہلے یا سچے پیدا ہونا بھی فکر تھا اور یہ بھی ممکن ہے کہ جو اسے زید کے  
 عمر پیدا کیا جاتا تو اب یہاں کوئی ایسی چیز خود رہو گی جو زید کے خاص وقت میں پیدا  
 ہونے کا سبب ہو گی اور عجب ہم اس کی تلاش کرتے ہیں تو بجز اس کے کہ خدا کا ارادہ  
 اس وقت میں زید بھی کو پیدا کر دیکھا ہوا ہے اور کسی کو اس قابل ہمیں پاتے وہ جو اس کو  
 ہے کہ اگر گمان ہو سکتا ہے تو خدا ایسا اس کی قدرت یا علم کے بارہ میں ہو سکتا ہے کہ ان میں  
 سے کسی کا یہ لفڑا ہو نگہ بغور دیکھنے سے پایا جاتا ہے کہ ان تینوں کو مطلق دخل اس امر میں  
 ہمیں کیونکہ خدا اور اس کی قدرت کو تمام چیزوں سے ایک ہمیں نسبت ہے جیسے اس کو  
 اس وقت میں زید کے پیدا کرنے کی قدرت ہے دیسے عروغیہ کے پیدا کرنے کی بھی انکو قدرت ہے۔  
 علم میں بھی بھی بات ہے کیونکہ علم معلوم کے تابع ہوتا ہے معلوم جس طرح بد ہو علم  
 بھی اس کے مطابق ہوتا ہے علم کو اس بات سے کوئی دخل نہیں کر ایک نئے کے آج کے  
 روز پر اہونے کا باعث ہو اور ایک کے کل پیدا ہوئیا موجب ہو۔ دنیا کی جیں تدریس  
 پیشہ میں ہیں وہ زید کے ساتھ اس امر میں برادر ہیں کہ زید نہ ہو بلکہ ان میں سے کوئی  
 ایک ہو اسی میں علم کوئی تغیر پیدا نہیں کر سکتا خدا جانتا ہے کہ اس وقت میں زید کی  
 بجائے ممکنات میں سے ہر ایک میں سے موجود ہونے کی قابلیت ہے سو جب خدا اور  
 قدرت اور علم ان میں سے کوئی منتج نہ ہو سکتا تو ثابت ہوا کہ اس بات کا منتج خدا کا ارادہ  
 ہے۔ جب خدا کا ارادہ ایک کام کو ایک وقت میں کرنے کا ہوتا ہے تو اس کام کی

تعین کے ساتھ علم بھی فوراً متعلق ہو جاتا ہے۔  
کسی چیز کے ایک خاص وقت میں پیدا کرنے کی علت ارادہ ہوتا ہے اور علم اس  
کے ساتھ تابع کا حکم رکھتا ہے۔

اس جگہ ایک سوال دار ہو سکتا ہے وہ یہ کہ ارادہ بھی قدرت کی طرح قدیم ہے اور  
اسکو بھی ہر ایک مکنن کے ساتھ مسادات کا علاقو ہے تو پھر زید کے خاص وقت میں پیدا ہونے  
کے لئے کوئی اور شخص اور سرتخ ہو گا۔ اور اس کیلئے اور ہو گا اپنے پڑا یہ تسلسل ہے جو حال ہے۔  
تفصیل اس الحال کی یہ ہے کہ زید کے خاص وقت میں پیدا ہونے کی علت خدا کبھی

نہیں کہا جاسکتا۔ ایک تو اس وجہ سے کہ اسکو سب مکننات سے مسادات کی نسبت ہے۔

دوسرے یہ خود قدیم ہے۔ اور الگ یہ زید کی علت ہو تو زید کا بھی قدیم ہونا لازم آئے گا۔ اور  
قدرت بھی علت نہیں ملن سکتی۔ کیونکہ اسکو بھی سب کے ساتھ ایک ہی نسبت ہے۔ ارادہ  
بھی علت نہیں بن سکتا۔ کیونکہ یہ بھی قدیم ہے اور قرول اور زیر اشیاء کے ساتھ ایک ہی  
نسبت رکھتا ہے۔

جن وقت زید پیدا ہوئے۔ اس کی جگہ عمر کے پیدا ہونے کے ساتھ خدا کا ارادہ  
متعلق ہو سکتا تھا یا نہیں۔ دوسری ختنی تو بالآخر ہے اور یہ متعلق ہو سکتا تھا تو پھر اس  
کی کیا وجہ ہے کہ اس وقت زید تو پیدا ہوا ہے اور نہیں ہوا۔

یہ سوال ہے جس نے دنیا کو ہیران کر رکھا ہے۔ اب اس کا جواب ملاحظہ ہو۔ لوگوں  
کے اس میں کئی فرقہ ہیں۔ فلاسفہ کہتے ہیں کہ نظام عالم کو صرف خدا نے ہی پیدا کیا ہے اس  
کے سوا قدرت علم اور ارادہ دیگر کو اسکی پیدائش میں مطلق عمل نہیں اور زان صفت  
کی کوئی حقیقت نہیں۔ یا خدا ہے یا نظام عالم۔ جو صفات اسکے لئے تاثی جاتی ہیں وہ سب  
اس کے ساتھ محدود ہیں۔ اور چونکہ خدا قدیم ہے لہذا نظام عالم بھی قدیم ہے۔ نظام عالم  
کو خدا کے ساتھ وہ نسبت ہے جو معلوم کو اپنی علت کے ساتھ اور وقوعی کر آفتاب  
کے ساتھ اور سایہ کو اس پیز کے ساتھ جس کا سایہ ہے نسبت ہوتی ہے۔

مزید کا قول ہے کہ نظام عالم حدوث ہے اور اس کے حدوث کا باعث خدا کا ارادہ

ہے اور وہ بھی حادث ہے مگر یہ خدا کے ساختہ قائم نہیں۔  
ایک اول گرفہ ہے جو معززہ کا ہم خیال ہے فرق صرف اتنا ہے کہ یہ ارادہ کر  
خدا کے ساختہ قائم جانتا ہے۔ اہل حق (اہل السنۃ والجماعۃ) کہتے ہیں کہ خدا کے سیا  
اس کے ارادہ کو بھی نظام عالم کے پیسا کرنے میں دشمن اور خدا کی طرح وہ بھی  
قدیم ہے مگر نظام عالم خدا کا فعل ہے اور فعل کے یہ معنے ہیں کہ ایک چیز ایک وقت میں  
ہو اور دوسرے وقت میں ہو۔

اگر نظام عالم قدیم ہو تو اسکو خدا کا فعل کہتا درست نہ ہو گا بلکہ ازادہ اذیں اصل عدمی  
کا حوالہ فلاسفہ نے ہمیں دیا کیونکہ خدا کو جملہ اشیاء کے ساختہ ایک نسبت ہے یہ بھی ممکن تھا  
کہ نظام عالم کی اس خاص وضع اور مقدار کی جیائے اسکی تفہیم موجود ہوتا پھر اس کی کیا دبجہ ہے  
کہ بڑا ہم دیکھ رہے ہیں کائنات کا سلسلہ موجود ہوا ہے اور اس کے خلاف و قدر یہیں نہیں آیا۔  
نیزان پر دو اور طریقے سنگین اعتراض آتے ہیں جن کو ہم نے اپنی کتاب  
تمہارہ الفلاسفہ بھی بیان کیا ہے۔

ایک اعتراض یہ ہے کہ ان کے تردیدیک میسلمہ امر ہے کہ کوئی انسان مشرق سے  
مغرب کو حرکت کرتا ہے اور کوئی مغرب سے مشرق کو پہلتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ جو  
مشرق سے مغرب کو حرکت کرتا ہے اس کا مغرب سے مشرق کو حرکت کرنا اور بوجنوب  
سے مشرق کو چلتا ہے اس کا مشرق سے مغرب کو چلتا بھی ممکن تھا۔ یہ کس چیز کا تفاہنا ہے کہ  
ہر ایک انسان خاص سمت کو چلتا ہے اگر کیونکہ خدا کا تلقا ضابط ہے تو وہ قدیم ہے  
اس کو سب اشیاء کے ساختہ نسبت برابر ہے لیں ثابت ہو اکہ بغیر خدا کے کوئی اور طاقت  
ہے جو انسانوں کو خاص خاص اور مناسع پر چلاتی ہے۔

اور ایک اعتراض فلاسفہ پر یہ آتا ہے کہ ان کے تردیدیک میسلمہ امر ہے کہ نواف انسان  
دیگر سب انسانوں کو رات دن یہیں ایک دفعہ اپنے ساختہ پکر دیتا ہے اور یہ کو وہ دنوں  
قطبیوں پر حرکت کرتا ہے جن میں سے ایک کا نام قطب شمالی ہے اور دوسرے کا نام قطب  
جنوبی۔ اور قطبی ان دو قطبیوں کا نام ہے جو باہم متقابل ہوتے ہیں اور عیوب کہ اپنے آپ

پس حرکت کرتا ہے تو وہ سماں رہتے ہیں سوال یہ ہے کہ اسماں کے اجر امضا پورتے ہیں اور اس کی ہر ایک بجز دلیل قطب بننے کی قابلیت ہے پھر اس کی کیا وجہ ہے کہ اسکی شماری اور جزوی سمت تو قطب بن گئی اور باقی اجزاء قطبیت سے محروم رہ گئیں اس سے پایا جاتا ہے کہ خدا کے بغیر کوئی اور زبردست قوت ہے جو اس کی بعض اجزاء کو قطب بناتی ہے اور بعض کو نہیں بننے دیتی۔ وہ کیا ہے غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ارادہ ہے۔

معقول پر دو ذریعہ دست سوال دارد ہوتے ہیں ایک یہ کہ جب خدا کا ارادہ حادث ہے اور اس کے سوا کسی اور پیغمبر کے ساتھ قائم ہے تو اس کے معنے ہوئے کہ خدا نے نظام عالم کو ایسے ارادہ سے پیدا کیا ہے جو کسی اور پیغمبر میں پایا جاتا ہے۔ یہ نہایت تجھب اشیزیات ہے کہ جس کا ارادہ ہے وہ ارادہ سے خالی ہے اور اس کا ارادہ کسی اور پیغمبر میں ہے یہ ایسی لغوبات ہے جس پر بچے بھی مفہتے ہیں اور ایک سوال ان پر یہ آتا ہے کہ خاص وقت یہیں ارادہ کے حادث ہوتے کا باعث الگ کوئی اور ارادہ ہے تو اس کی بابت سوال ہے کہ اس کے حدود کی کیا علت ہے اگر اور ارادہ ہے تو اس میں وہی کلام ہے۔ اگر اسی طرح یکے بعد دیگرے ارادہ سے نکلتے گئے تو سلس لازم آئیگا اور وہ محل ہے اور اگر وہ بڑوں کسی علت کے خود خود حادث ہوا ہے تو مکن ہے کہ نظام عالم بھی ہر دن ارادے کے خود بخود حادث ہوا اور اس کو اپنے حدود دیتیں ارادہ دیگر کی احتیاج نہ ہو جو لوگ متعزل کے ہم خیال ہیں ان پر اگرچہ ہملا اعتراض جو متعزل پر فار د ہوتا تھا وار د ہیں ہوں گے ان پر یہ اعتراض اس کے محل ہو وہ ان سے پہلے آپ حادث ہوتی ہے علاوہ ایسیں جو دوسری اعتراض متعزل پر وارد ہوتا ہے ان پر بھی وارد ہوگا۔

اہل حق کہتے ہیں دنیا کی سب چیزیں خدا کے ارادہ سے موجود ہوئی ہیں اور خدا اور ارادہ دونوں قیم ہیں۔ ارادہ کے قدریم ہونے پر جو یہ اعتراض کیا گیا ہے کہ جب ارادہ قدمیم ہے تو اس کی کیا وجہ ہے کہ دنیا کی چیزیں اپنے اپنے وقوتوں میں موجود ہوئی ہیں۔

کیونکہ ارادہ قدریم کو سب کے ساتھ ایک نسبت بھیہ ارادہ کے معنی نہ سمجھتے پہنچی ہے اگر ارادہ کا مفہوم سمجھتی آجائے تو یہ غلط فہمی فرواؤ فیہ ہو سکتی ہے۔

ارادہ ایسی صفت کا نام ہے جو لیک پیز کو دوسرا بیز سے تبیر کر دے لعینی اسکا ذلتی تھا اسکے پیز فلاں وقت میں پیدا ہجئی چاہیے اور یہ فلاں وقت میں۔

اب معتبر حنفی کا یہ کہنا کہ ارادہ بعض پیزوں کو بعض سے کیوں تمیز کرتا ہے ایسا ہی ہے جیسے کوئی یہ کہے کہ علم معلوم کے منکشاف ہونے کا باعث کیوں ہے یا قدرت کیوں قادر ہے یا ارادہ کیوں ارادہ ہے جیسے یہ کہا بغیر ہے ویسے ارادہ کی تبیر کے بارہ میں سوال کیا ضرور ہے ہر ایک گرد کو مجبور ہو کر ایسی صفت کا اقرار کرنا پڑتا ہے جو دنیا کی پیزوں کے خاص خاص وقت میں پیدا ہوتے کا باعث ہو اور وہ ارادہ ہے مگر جب کو بعض مذہب والوں نے اس کو حادث قرار دیا ہے اس میں انہوں نے سخت غلطی کی ہے حق بات اگر ہے تو اہل حق کو معلوم ہوئی ہے کہ ارادہ قدریم ہے اور ہاد جو در قدریم ہونے کے کائنات عالم کا خاص خاص وقت میں موجود ہونے کا باعث ہے اہل حق کی اس قدرت سے کچھ سارے اہل ارض بھی رفع ہو جاتے ہیں اور اصل اعتراض کا جواب بھی کامل طور پر ہو جاتا ہے نظم عالم میں جس قدر پیزوں میں سب کے ساتھ ارادہ کا تعلق ہے کیونکہ کوئی پیز بھی ہو بغیر خدا کی قدرت کے موجود نہیں ہو سکتی اور قدرت تب اثر کر سکتی ہے جب کبھی پیز کے پیدا کرنے کا خدا ارادہ ہو لپیٹ ثابت ہو اکہر ایک پیز کے ساتھ ارادہ لگا ہوا ہے حتیٰ کہ نیک بہ کا کفر شرک دغیرہ بھی اس کے ارادے سے باہر نہیں۔

معترض کہتے ہیں کہ برے کاموں مثلاً زفا کاری، چوری، قتل، خراب لوثی دیغزہ میں خدا کے ارادے کو کوئی دخل نہیں ہوتا۔ بلکہ یہ بد افعال اس کی مرضی کے خلاف ظہور پذیر ہوتے ہیں۔ لگر یہ ظاہر ہے کہ بر ایمان نیکوں سے زیادہ ہوتی ہیں۔ پس معتبر کو ماننا پڑے کالا جن امور سے خدا نا راضی ہے اور ان کے روکنے سے عاجز ہے وہ ان امور سے زیادہ ہیں جن پر وہ راضی ہے۔ یہ خدا کی قدرت پر سخت حملہ کرتا ہے اگر کوئی یہ کہے کہ اچھا اور برے کاموں کو خدا کا ارادہ شامل ہو تو یہ ماننا پڑے گا

کہ خدا تعالیٰ برے کاموں پر بھی راضی ہے اور پھر لوگوں کو ان سے منفع کیوں کرتا ہے اور  
برے کاموں کے ترتیب ہونے پر دوڑھ کی دھمکیاں کیوں دیتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے  
کہ ہم آگے اپنے موقع پر من وقوع کے میان کے ضمن میں ثابت کر دیں گے کہ برے کاموں کا ارادہ  
اور حیز ہے اور ان کے ارتکاب پر رضا مند ہی اور بات ہے

**سمع و بصر** خدا تعالیٰ مستحب ہی ہے اور دیکھنا بھی ہے اور اس دعویٰ پر نقلي اور نقلي دلیل  
طرح کے دلائل ہمارے پاس موجود ہیں نقلي یہ ہیں۔ خدا تعالیٰ فرماتا ہے رَحْمَةُ الشَّيْخِ مَا يَبْهِتُ  
(وہ سنت والا اور دیکھنے والا ہے) اس آیت سے صاف طور پر ثابت ہوتا ہے کہ وہ سنت اور دیکھنا ہے  
قرآن مجید میں خدا حضرت ابراہیم علیہ السلام کا قول یوں نقل کرتا ہے۔ لِمَ تَعْبَدُ مَا  
لَا يَشْعُرُ وَلَا يَبْهِتُ وَلَا يَعْلَمُ شَيْئًا (تو ایسے خدا کی کیوں پرستش کرتا ہے جو د  
مستہب ہے اور نہ دیکھتا ہے اور نہ تم کو کسی چیز کا نامہ پہنچا سکتا ہے) حضرت ابراہیم علیہ السلام  
کے اس کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا یہی خدا کی پرستش مطلوب ہے جو سنتا بھی ہے اور دیکھنا  
بھی ہے۔

اگر کوئی کہے کہ ان دو آیتوں میں سماع اور لہر سے مراد علم ہے تو کہ سنتا اور دیکھنا تو اس  
کا جواب یہ ہے کہ الفاظ کے حقیقی معنی موجود ہا کہ مجازی معنے تب اختیار کئے جاتے ہیں جب اصل  
معنی اختیار کرنے میں کوئی نقصی لازم آئے اور جہاں نقصی کا احتمال نہ ہو تو اس اصل معنی  
ترک کر کے مجازی معنی اختیار کرنے اپنی لفظ کے نزدیک سخت جرم کا مرکب ہوتا ہے تو  
جب سماع اور لہر کے اصلی معنی اختیار کرنے میں کوئی خرابی لازم نہیں آتی تو ان لفظوں  
سے علم کا ارادہ کرنا ہرگز حاصل نہ ہو گا۔ ہر جگہ پر ایک سوال دار ہوتا ہے اور یہ کہ اس  
جگہ سماع اور لہر اگر حداث ہوں ہو تو خدا کا محل حداث ہونا لازم آئے گا۔ اور اگر قدم  
ہو تو جب اذلا میں نظام عالم موجود نہ تھا تو خدا کس کے آواز کو سنتا اور کس کو دیکھتا تھا  
جب آواز اور دکھل اپنے کی بھی نہیں اپنی میں موجود نہ تھیں تو خدا کا سنتا اور دیکھنا یہ بھر  
تملیٰ تشیم ہو سکتا ہے یہ سوال معترض اور فلاسفہ اپنی حق پر کیا کرتے ہیں اور یہم ایک  
کو جواب دیتے ہیں معترض چونکہ نظام عالم کو حداث مانتے ہیں اس لئے ان کو ماننا پڑتا ہے

کو خدا حادث کو جانتا ہے ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ جب اذل میں نظام عالم موجود ہے تو خداوند خدا کسی چیز کا عالم تھا اس کو کیونکر علم تھا کہ کسی وقت نظام عالم میری قدرت سے عالم وجود میں ہے بلکہ اگر مفترضہ اس کا یہ بوجب دیں کہ اذل میں علم کی صفت خدا کے ساتھ قائم تھی جس کی وجہ سے جب نظام عالم موجود نہ تھا تو اس طور پر جانتا تھا کہ ایک وقت میں اس کو پہنچا کروں گا اور جب موجود ہو لے تو اس طرح جانتا ہے کہ اب موجود ہے تو توسعہ اور لہر میں ہی یہ تو جیسے ہو سکتی ہے پھر اسکا کیوں انکار کیا جائے ہے اور فلاسفہ اس بات کو نہیں بانتے کہ خدا کو حادث کا اس طرح علم پوکر فلاں پیغز زماں ماضی میں موجود ہوتی ہے اور فلاں مستقبل میں ہو گئی اور یہ پیغز میں موجود ہے اس کا علم زمان کی ہیئتیات سے پاک ہے اور وہ ہر لیک پیغز کو بلا قید نہ مان جاتا ہے مگر یہ آگے جل کر ایسے نہ برداشت دلائل سے خدا کا حادث کا عالم ہونا ثابت کریں گے کہ فلاسفہ کو بجز تسلیم کے اور کوئی راستہ نہ ہے اور فلاسفہ کا عالم ہونا ثابت ہے جو یہ گا اور ثابت بھی اس طرح ہو گا کہ اس کا علم تدبیم ہے اور حادث کے ساتھ بھی متعلق ہے توسعہ اور لہر کو اسی پر قیاس کر لینا چاہیے۔

عقلی دلیل خدا کے سیمع اور بصیر ہونے پر یہ ہے کہ یہ سلسلہ امر ہے کہ خالق مخلوق سے تمام امور کے حافظاً سے کامل بلکہ اکمل ہونا چاہیجے اور یہ بھی ظاہر ہے کہ دیکھنے والا اندھے سے اور سنسنے والا بھرے سے کامل ہوتا ہے تو جب مخلوق کے لئے یہ دلوں صفتیں موجود اور ثابت ہیں تو خالق کے لئے ان کا وجود کیوں محال ہوگا اس بات کا تو کوئی عجی الکار نہیں کر سکتا کہ خالق کا مخلوق سے اکمل ہونا ضروری ہے باقی رہا دوسرا امر یعنی دیکھنے والا اورستے والا اندھے اور بھرے سے اچھا ہوتا ہے یہ بھی مشاہدہ ہے تو قوف ہے اگر علم انسان کے لئے کمال ہے تو سمع اور لہر بھی کچھ کم نہیں۔ ایک شخص بغیر دیکھنے ایک پیغز کو جانتا ہے مگر جب اس کو اپنی آنکھ سے مشاہدہ کر لیتا ہے تو یہ شہر اس کے علم میں اضافہ ہو جاتا ہے حاصل یہ ہے کہ جب دیکھنا اور سنسنا بھی کمال کی ایک قسم ہے تو مخلوق کے لئے اس کا جائز ہونا اور خالق کے لئے اس کا حال ہونا المعاوضہ اور فضول ہے۔

اس جگہ ایک سوال وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ اگر خدا آنکھوں سے دیکھتا اور کانوں سے

ستا ہے تو ناک سے سوچھتا اور پا تھے مٹھنا اور زبان سے چکھنا بھی پوگا لئے کہ جیسا دیکھتا اور سنتا مغلوق کے لئے باعث کمال ہے سوچھنا مٹھنا اور چکھنا بھی کہ نہیں جو شخص خوشبو کر بذریعہ تعریف ہے جانتا ہے اس سے وہ سمجھی بہت بڑھا ہوا ہو گا جس کو سوچھنے کے ذریعہ علم حاصل ہو اس کا جواب یہ ہے کہ بے فک خدا کو سب قسم کے علوم حاصل ہیں وہ دیکھتا بھی ہے۔ سنتا بھی ہے اور سوچھنا بھی ہے مٹھنا بھی ہے اور چکھنا بھی ہے۔ مگر یہ میں اور اس میں فرق صرف اتنا ہے کہ ہمارے اور اکامت کے لئے خاص اسباب مقرر کئے گئے ہیں جوں کے بغیر ہم کسی پیغماں کر سکتے۔ مثلاً انھوں کے بغیر ہم کسی شے کو نہیں دیکھ سکتے اور کاؤں کے بغیر سن نہیں سکتے۔ اسی طرح زبان کے بغیر کسی پیغما بیٹھایا کڑھا ہونا معلوم نہیں کر سکتے اور ہاتھوں کے بغیر ٹھوٹیں نہیں سکتے۔ ناک کے بغیر خود بلویا بد بوجا امیا زندگی نہیں کر سکتے۔ نیز جو جو ہو اسباب جس میں عرض کے لئے مقرر کئے گئے ہیں، ان سے ہم درہ اکام نہیں لے سکتے۔

خدا کاؤں سے ہم دیکھ نہیں سکتے اور انھوں سے سن نہیں سکتے۔ مگر خدا تعالیٰ ان اسباب کامیاب نہیں وہ بغیر انھوں کے دیکھتا اور بغیر کاؤں کے سنتا ہے۔ اسی طرح بغیر ناک کے سوچھنا اور بغیر ہاتھوں کے مٹھتا ہے۔ اور بغیر زبان کے چکھتا ہے۔ ہمارے روزمرہ کے مشاہرے میں پھر بغیر اسباب کے یا ادراک حاصل نہیں ہوتے اس لئے خدا کے لئے بغیران کے ان اور اکامات کا حاصل ہونا بعید معلوم ہوتا ہے اگرچہ خدا میں یہ سب اور اکامات پائی جاتی ہیں مگر چونکہ شریعت میں علیم اور سمع دلیل کے بغیر اور کوئی لفظ نہیں آیا، اس لئے ان تین الفاظ کے بغیر خدا پر کسی اور لفظ کے اطلاق کے ہم مجاز نہیں ہیں۔

اگر کوئی یہ بے کہ پھر خدا کو لذت اور تکلیف کا احساس علاوہ حداثت ہرنے کے کوئی کمال کی بات نہیں بلکہ یہ سراسر نقصی اور کمزوری کی علامت ہے۔ کون نہیں جانتا کہ تکلیف کا محسوس ہونا نقصی ہے۔ اور صرب کا محتاج ہے۔ جو بدن میں تاثیر کرتی ہے اسکی طرح لذت

تو اس کا جواب یہ ہے کہ لذت اور تکلیف کا احساس علاوہ حداثت ہرنے کے کوئی کمال کی بات نہیں بلکہ یہ سراسر نقصی اور کمزوری کی علامت ہے۔ کون نہیں جانتا کہ تکلیف کا محسوس ہونا نقصی ہے۔ اور صرب کا محتاج ہے۔ جو بدن میں تاثیر کرتی ہے اسکی طرح لذت

نام سے کسی تکلیف کے زائل ہو جانے کا یا یہی پیز کے حاصل ہونے کا جس کاحد سے زیادہ شرق ہوا اور اس کے حاصل ہونے کی احتیاج ہوا اور شوق اور احتیاج نقش ہے اسکا طرح شہوت کا معدہ یہی مناسب طبیعت پیز کو طلب کرنا اور کسی پیز کا طلب کرنا تاب ہو سکتا ہے جب وہ پیز طالب کے پاس موجود ہوا اور خدا تعالیٰ یہیں نہ خود اس کا نام دلستان ہے اور اس میں یہی قسم کے نفعی کی گنجائش ہے اور کہی پیز کی کی ہے تاکہ حسب اس کو مطلوب چیز مل جائے تو اس کو راحت اور لذت حاصل ہو۔

پیز اگر تکلیف کا محسوس ہونا اور مرغوب پیز کے حصول پیز کو حظ حاصل ہونا کمال ہے تو ان کی کمیت ان کی اضداد کے مقابلہ یہی ہے درد علوم کی لانتہ ان کی ذات میں کوئی خوبی نظر نہیں آتی اور خدا کی وہ صفات یہیں ہیں کہ اندر ہر امر ہا خوبیاں بھری ہوں یہیں پس ثابت ہوا کہ ایسی لغوار فضول صفات کے ساتھ خدا کو موصوف کہنا سخت بے شری ہے۔ کلام [جیسے مسلمانوں کے نزدیک یہ مسلم بات ہے کہ خدا متكلم ہے بعض لوگوں نے خدا کے متكلم ہونے کو اس طرح ثابت کیا ہے کہ خدا کی غیر امروختی کی خناج ہے یعنی اس کو بھی ضروریات کے لئے کلام کی ضرورت پڑتی ہے اور جو پیز مخلوق میں پائی جاتی ہو خالق میں اس کا پایا جانا ضروری ہوتا ہے مگر ان کی یہ دلیل درست ہیں کیونکہ مخلوق کے امور اور مہنی ہونے کے اگر یہ معنے ہیں کہ وہ آپس میں ایک دوسرے کے لئے آمر و ناہی اور رام اور مہنی میں تو اس کے ساتھ ہم بھی متفق ہیں مگر اس خدا کا متكلم ہونا ثابت نہیں ہوتا، اگر یہ مطلب ہے کہ خدا کی طرف سے لوگ مامور اور مہنی ہیں تو جو شخص خدا کا متكلم ہونا تسلیم نہیں کرتا تو وہ اس کو آمر و ناہی ہونے کو کیونکہ تسلیم کرے گا۔

یعنی لوگ یہ دلیل پیان کرتے ہیں کہ تمام امت کا اجماع ہے کہ خدا متكلم ہے اور بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال سے بھی اس کے متكلم ہونے کا ثبوت ملتا ہے مگر جس فحض کے نزدیک خدا متكلم نہیں اس کے نزدیک اجماع اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال کچھ وقت نہیں رکھتے۔ اجماع تو اس لئے کہی رسول کے قول پر مبنی ہوتا ہے۔ اور جب اس کے نزدیک رسول کے قول کا کوئی اعتبار نہیں تو اجماع کا کیا اعتبار ہو گا۔ اور قول رسول

رسول کا اعتبار اس کے نزدیک اس واسطے نہیں کہ اس کے نزدیک رسول کوئی پیغمبر نہیں کہرنا کہ رسول کے معنے میں خدا کا کلام لوگوں کو پہنچا دینے والا اور جب خدا کا کلام ہی ہمیں تو اس کی تبلیغ کے کیا معنے۔

خدا کے مشکل ہونے کے ثابت میں وہی طرف اختیار کرنا چاہیے جو ہم نے اس کے سیکھ دیجیہ ہونے کے ثبوت میں اختیار کی ہے وہ یہ کہ کلام بھی مشکل دیکھ رہا ہے پیغمبروں کے کمال کی قسم ہے اور جب مخلوقی میں یہ کمال پایا جاتا ہے تو خالق میں بطریقی ادنیٰ پایا جائے گا بلکہ اس کا کلام مخلوق کے کلام سے کافی درجہ عکدہ اور فیض و پیغام ہو گا۔

اس جگہ ایک سوال وارد ہوتا ہے یہ کہ جس کلام کے لحاظ سے آپ نے خدا کو مشکل کہا ہے اس سے کیا مراد ہے۔ اگر صوات اور حروف مراد ہیں تو یہ حادث ہیں اگر خدا کے ساقط قائم ہے تو خدا کا محل حادث ہونا لازم آتے گا۔ اور اگر کسی اور چیز کے ساقط قائم ہے تو مشکل بھی دیہی پیغمبر یونہگی کیونکہ یہ گز نہیں ہو سکتا کہ صوات و حروف قائم تو کسی اور چیز کے ساقط ہوں اور مشکل خدا ہو اور اگر اس سے وہ قادر مراد ہے جو صوات اور حروف کو مشکل میں پیدا کرنے کی قدرت ہے تو یہ بیشک ایک کمال ہے مگر کسی چیز کو صرف اس کے صوات اور حروف کے ایجاد پر قادر ہونے سے مشکل نہیں کہا جاتا جب تک وہ اپنے اپنے میں صوات و حروف پیدا کرنے پر قادر نہ ہو اور بیشک دوسری پیغمبروں میں صوات و حروف پیدا کرنے پر قادر ہے مگر اپنے اپنے میں صوات و حروف کو پیدا نہیں کر سکتا۔ کیونکہ یہ حادث ہیں اور وہ محل حادث نہیں۔

اور اگر کوئی اور معنے مراد ہیں تو جب تک ہم کو ان کی نظر نہ ہو ہم ان کے متعلق کوئی فیصلہ نہیں کر سکتے۔

اس سوال کا جواب یہ ہے کہ جس کلام کے لحاظ سے ہم خدا کو مشکل کہتے ہیں اس سے وہ صوات و حروف مراد ہیں اور نہ قادر مراد ہے بلکہ اس سے تمہیرے معنے مراد ہیں ہم کا کوئی شخص الحکایہ نہیں کر سکتا اس کی تفصیل یہ ہے کہ انسان دو اعتبار سے مشکل کہلاتا ہے ایک تو صوات اور حروف کے اعتبار سے اور ایک کلام فہمی کے لحاظ سے جو نہ صوت ہے اور

ندھر ہے اور اگرچہ کلام کی بہلی قسم بھی ایک کمال ہے مگر کلام نفسی کمال پر نہیں میں اس سے آگئے ہے خداوند کریم میں اسکا پایا جانا ہرگز محال نہیں ہے اور نہ ہماری یہ حدود شیر پر دلالت کرتا ہے۔

کلام نفسی کے درجہ سے کوئی بھی الگانہ نہیں کر سکتا۔ محاصرہ میں عام طور پر کہا جاتا ہے۔ نئے نئے نئے نڈا ہے کلام صیغہ نہیں اُنہیں تیزی پر (فلاں شخص کے نفس میں کلام ہے وہ چاہتا ہے کہ اسے ظاہر کرنے) ایک اور شاعر کہتا ہے۔

(اُنہیں کلام لغو الفداد اُنہما جعل المسان علی الفدایہ دیلا)

(کلام کا اصل مقام تردد ہے اور زبان تصرف مل کی بات ظاہر کرنے کا ذریعہ ہے) شاعر کے اس کلام سے معلوم ہوتا ہے کہ کلام نفسی بھی کوئی حقیقت اپنے اندر رکھتا ہے۔

اس جواب پر ایک اعتراض وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ کلام نفسی کے ہم قاتل ہیں مگر خدا کے لیے کلام نفسی ثابت نہیں ہو سکتا کیونکہ جو کلام نفسی انسانوں میں پایا جاتا ہے جب ہم خود و فکر کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ هر چند علوم کا ہام ہے جو وہیں میں پیدا ہوتے ہیں۔ کلام کہنے سے پہلے انسان کے ذہن میں الگاظ اور معانی کو خاص طرز پر ترتیب دینے کا تصور آیا ہے اور پھر ان کو کلام نقطی کے ذریعہ ظاہر کیا جاتا ہے۔

المفہوم ذہن میں تین پہلوں میں ہوتی ہیں۔ معانی وہ الفاظ جن کے معانی معلوم ہوتے ہیں معانی اور الفاظ کو خاص طرز پر ترتیب دینا جس کو فکر کہتے ہیں اور انہی علاوہ ذہن میں ایک قدرت بھی ہوتی ہے جس کے ذریعہ ان کو ترتیب دیا جاتا ہے۔ جس کو قدرت مفکرہ کہتے ہیں سو اگر کلام نفسی سے مراد یہ عدم ہیں یا لکھا اور یا قوت مفکرہ ہے تو ان میں سے بعض ایسا چیز ہیں جو خدا میں نہیں پائی جاتیں مثلًا صفات کیونکہ یہ حادث ہیں اور خدا میں حادث کا ذہن میں ہے اور بعض اس میں پائی جاتی ہیں۔ مثلاً علم تدرست اور ارادہ۔ اور اگر کوئی اور مخفف مراد ہیں تو جب تک ہم کو ان کا علم نہ ہو ان کے بارے میں ہم کچھ رائے قائم نہیں کر سکتے۔

کلام یا امر ہوتا ہے یا نہیں یا غیر۔ اپنا کلام ہوتا ہے جو خبر دینے والے کے مافی الفاظ پر دلالت کرتا ہے جو شخص ایک پیز کو جانتا ہے اور یہ بھی جانتا ہے کہ اس پر دلالت کرنے

کے لیے فلاں لفظاً و مفعلاً لفعت نے مقرر کیا ہے تو اپنے مقصورو کو لفغمی پر لایہ میں ظاہر کرنے پر اس کو  
قدرت پوتی ہے اور امر پر ظاہر کرنا مسلم قابل ہے کوئی پڑھلہ کرتا چاہے اور تھہ کوہی پر تھیں کہ  
غزال من اگر کلام نفسی سے مراد یہ چیزیں ہیں جو اور پر بیان کی گئی ہیں تو ان میں سے بعض خدا میں  
نہیں پائی جاتیں اور اگر کوئی اور چیززاد ہے تو بسکا بیان کرنا ضروری ہے تاکہ ہم اس پر کافی خود کر سکیں۔  
اس سوال کا جواب یہ ہے کہ کلام نفسی سے جو صفت ہم مراد لیتے ہیں وہ ان امور سے جو صفاتی  
نے بیان کیے ہیں الگ ہیں اور ہم اس کو صرف کلام کے قسم امر کے صفت میں بیان کرتے ہیں تاکہ  
تقید بہت طویل نہ ہو جائے جب آقا اپنے نوکر سے کہتا ہے کھڑا ہو جاؤ یہ صیغہ امر ایک ایسے  
صفت پر دلالت کرتا ہے جو کتاب کے دل میں ہوتا ہے یہ صفت ان پیروں سے بالکل الگ پیرو  
جو حضرت نے طرح طرح کی طویل تفصیل کے ضمن میں بیان کی ہیں۔ اسی کا نام کلام نفسی  
ہے اور اسی کے لحاظ سے ہم خدا کو ملکم کہتے ہیں صیغہ امر سے مولاد اس کا معنی پر دلالت کرنا یا  
جو کچھ امر نے کہا ہے اس کی اطاعت کرنا مراد ہے میں ہوتا بلکہ اس کا کام صرف اس مفہوم  
پر دلالت کرنا ہوتا ہے جو امر کے دل میں ہوتا ہے۔ کیونکہ صفت پر دلالت کرنا ہر ایک لفظ  
کا ذاتی تقاضا ہوتا ہے اس میں مشتمل کے ارادہ کو کوئی دخل نہیں ہوتا اور بعض اوقات اس  
بھی اقتدار ہے کہ امر یہ نہیں چاہتا کہ اس کے امر کی اطاعت کی جائے بلکہ اس کی غرض عدم  
اطاعت ہوتی ہے جیسے ایک شخص نے کسی بادشاہ کے لاکر کو مارا اور بادشاہ اس کو اس ہم  
میں قتل کی وجہی درستا ہے اور وہ اپنی بریت کے دلستے یہ عذر پیش کرتا ہے کہ اس نے ہری  
نا فرمائی کی ہے۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ آپ کے رو برد میں اس سے کبھی بات کا امر  
کرتا ہوں مگر یہ اسکی پیروی نہ کرے گا۔ چنانچہ وہ ذکر کو کہتا ہے کھڑے ہو جاؤ اب ہر شخص  
جا ستا ہے کہ اس صیغہ امر سے اس کی یہ غرض نہیں ہے بلکہ وہ کھڑا ہو جائے بلکہ اس کی صرفی یہ ہے  
کہ وہ کھڑا ہو تاکہ بادشاہ کے آگے اس کا اعذہ ثابت ہو جائے اور وہ ہمکا ہو جائے۔  
اگر کوئی یہ کہے کہ الگ پر بغاہر یہ امر کا صیغہ معلوم ہوتا ہے مگر اصل میں یہ صیغہ خواص  
نہیں تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس کا صیغہ امر ہونا دو طرح پر ثابت ہے اول یہ کہ اگر  
یہ صیغہ امر کا نہ ہوتا تو ملزم بادشاہ کے آگے اس طرح اپنی بریت کا اعذہ شکم پیش کرتا کہ توکر

نے میری نافرمانی کی ہے، چنانچہ اب بھی میں اس کو امر کرتا ہوں۔ مگر یہ میری ہاتھیں مانے گا۔ بلکہ اس وقت اس کو یہ کہا جاتا ہے کہ اپنے غدر میں تجھے کو امر کا صیغہ پہنچ کرنا ناجائز ہے کیونکہ اس صیغہ کے معنے ہوتے ہیں اطاعت کرنا اور اگر تو ذکر تیرے امر کی اطاعت کرے تو اس سے تجھ پر جرم ثابت ہوتا ہے کیونکہ تو نے اس کو مارنے کی یہ وجہ بیان کی ہے کہ اس نے تیرے امر کی نافرمانی کی ہے۔ حالانکہ اس وقت اس نے تیرے امر کی پوری اطاعت کی ہے۔ دو م یہ کہ الگ شخص علاوہ سے استفسار کرے کریں نے بادشاہ کے روبرو جب مجھے اس جرم میں دھکی دی گئی تھی کہیں نے بادشاہ کے نوکر کو مارا ہے۔ تو کہ کو امر کیا کھڑے ہر جاذب تو وہ کھدا نہ ہوا اور اگر میں اس میں جھوٹا ہوں تو میری عورت مجھ پر تین طلاق سے حرام ہے تو سب علایا فتوحی دیں گے کہ اس کی عورت کو طلاق والی ہوئی کیونکہ اس شفعتی نے بادشاہ کے نوکر کی نافرمانی صیغہ امر کے ذریعہ طاہر کر دی ہے یہ کوئی عالم نہ کہے گا کہ یہ میں کو امر کہتا ہے وہ صیغہ امر نہیں کیونکہ صیغہ امر اطاعت پر دلالت کرتا ہے اور متكلم کی یہ عرض نہیں پس نہایت ہوا کہ کلام نفسی علوم اور عقائد وغیرہ سے جدا ہیز ہے جو خدا میں پایا جاتا ہے اور جس کے لذت ہم خدا کو متكلم رکھتے ہیں۔

حروف بدیشک حاوی ہیں اور کلام نفسی پر دلالت کرتے ہیں اور ذہ قدم ہے اور حروف اور کلام نفسی آپس میں متحدد ہیں کیونکہ دال اور دالول بعد احمد چینیں ہوتی ہیں اور اگرچہ حروف کی دلالت کلام نفسی پر ذاتی دلالت ہے مگر اس سے یہ لازم نہیں آتا جو دالول کی صفات ہیں وہی دال کی بھی ہوں۔ نظام عالم خلق اکابر اور صاحب حقیقی پر دلالت کرتا ہے اور اس کو دیکھ کر یہیں اسکا یقین ہو جاتا ہے مگر وہ تدیم بالذات ہے اور نظام عالم حادث ہے اسی طرح اگر حروف کلام نفسی پر دلالت کرتے ہوں تو اس میں کوئی سی قیامت لازم آتی ہے اصل میں اس غلط فہمی کی وجہ یہ ہے کہ کلام نفسی کا سمجھنا ہر ایک کے ذمہ کام ہیں اس کے پیچہ سی دنائی قابلیت چاہیئے جو ہر ایک کو حاصل نہیں ہوتی۔

خدا کے متكلم ہوتے پر علاوہ ان اعتراضات کے پیچے بیان ہو چکے چند اور اعتراضات لازم آتے ہیں جن کا ہم یقینہ دیکھ دیکھتے ہیں اور ہر اعتراض کا جواب بھی اس کے ساتھ

ہی دیں گے اعترافات یہ ہیں۔

اعتراف اول موسیٰ علیہ السلام نے خدا کا کلام اگر آواز اور حروف کی مشکل میں مبتلا ہے تو انہوں نے خدا کا کلام نہیں سنائی کیونکہ خدا کا کلام آواز و حروف نہیں اور اگر آواز حروف کر نہیں سنا تو کچھ نہیں سنا کیونکہ سننا اسی پیڑ پر بولا جاتا ہے برا آواز و حروف پر مشتمل ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ موسیٰ نے خدا کا دہ کلام سنایا ہے جو قید ہے اور خدا کے ساتھ قائم ہے اور جب آواز اور حروف پر مشتمل نہیں اور معتبر حق کا یہ کہنا کہ سننا اسی پیڑ پر بولا جا سکتا ہے جو آواز اور حروف کی جنس میں ہے ہو۔ یہ ایسا سوال ہے جس کو سائل نے بھی نہیں سمجھا جس کا جواب نہیں ہو سکتا کیونکہ سننا علم اور ادراک کی ایک قسم ہے تو اب معتبر حق کا یہ کہنا کہ موسیٰ نے خدا کا کلام کس طرح سنایا یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ لیا یہ کہ تو نے زبان کے ذریعہ قند کی حلاوت کو کیے معلوم کر لیا ہے اس سوال کا جواب دو طرح پر ہو سکتا ہے ایک یہ کہ قند سائل کو دے دی جائے تاکہ وہ اسی کو زبان پر رکھ کر اس کی حلاوت معلوم کرے اور پھر اس کو کہا جائے کہ جس طرح تو نے اس کی حلاوت کو ادراک کر لیا ہے۔ اسی طرح میں نے بھی اس کی حلاوت کو محسوس کر لیا ہے اور اگر قند موجود نہ ہو یا سائل میں قند کی حلاوت معلوم کرنے کی قوت نہیں ہو تو اس کا جواب یہ ہے کہ میں نے قند کی حلاوت اس طرح معلوم کی ہے جیسے تو نے شہد کی حلاوت معلوم کی ہے مگر یہ جواب بعض دجوہ سے درست ہے اور بعض وجوہ سے درست نہیں درست تو اس واسطے ہے کہ اسی جواب میں قند کی حلاوت کی تعریف ایسی پیڑ کے ساتھی گئی ہے جو مطلق حلاوت میں قند کے ساتھ شریک ہے اور غیر صحیح اسی لیے ہے کہ قند کی حلاوت شہد کی حلاوت میں بہت فرق ہے۔ اور ان دونوں کا متعلق حلاوت میں ایسا ہی اشتراک ہے بیٹھے انسان اور جار کا متعلق جیوانیت میں اشتراک ہے۔ اور اگر سائل کو اپنی عمر میں کسی شیریں پیڑ کی خیانت کا تلاقی نہ ہو تو اس کا جواب اور بھی مشکل ہو جائے گا اس کی مثال بعدین عنین کی کسی ہے جو خود توانست جماعت سے مروم ہے اور دوسروں سے اس کی کیفیت دریافت کرتا ہے مگر اس کا کچھ جواب ہو سکتا ہے تو یہ ہو سکتا ہے کہ جماعت سے لذت

حاصل ہوتی ہے جو تم کو کسی نفسی پھر کے کھانے سے حاصل ہوتی ہے اس جواب میں اگر کوئی دیگر صحت کی ہے تو یہ ہے کہ جماعت اور کسی نفسی پھر میں مطلق الذات میں اشتراک ہے درست جماعت اور نفسی پھر میں الذات کے لحاظ سے زمین دامہ سماں کا فرق ہے اور اگر عین نے اپنی عمر میں کوئی الذات پر کھانی ہو تو اس کا جواب اور کہیں مشکل ہو جائے گا۔

اسی طرح جو شخص مولیٰ کے خدا کا کلام سننے کے بارے میں سوال کرتا ہے اس کی پوری تسلی تو تب ہو سکتی ہے جب ہم اسکو خدا کا کلام سنا نے پر قادر ہوں اس وقت اس کو کوئی انکار خدا کے مقابلہ ہونے میں نہیں رہے گا لیکن یہ بات ہماری قدرت میں نہیں ہے کیونکہ خدا کا کلام سننا یہ صرف مولیٰ کے ساتھ ہی خاص ہے اور اس کے بعد اس کا جواب سوا اس کے اور کوئی نہیں ہو سکتا کہ خدا کا کلام ایسا ہے جیسا تمہارا اور دوسرے اور میلوں کا کلام ہے۔ لیکن رشتہ پر یہ بھی صحیح نہیں کیونکہ آدمیوں کا کلام اصلاحات حروف پر مشتمل ہے اور خدا کا کلام اس سے بلند اور اعلیٰ ہے۔ اگر کوئی بہرہ ہم سے پوچھے کہ تم کس طرح آزاد سن لیتے ہو تو اس کا جواب ہم چیزیں دے سکتے کیونکہ اگر کوئی ہمیں کہ جیسے تم اشیا کو دیکھ لیتے ہو اسی طرح ہم آزاد کر سوں لیتے ہیں تو یہ بالکل غلط جواب ہو گا کیونکہ کہاں کا نہیں سے سننا اور کہاں اٹھوں سے دیکھنا۔ آزاد کو مسخرات کے ساتھ کوئی کبھی قسم کی مشاہدہ نہیں بلکہ اگر کوئی کہے کہ خدا یا ایمان میں کیسے دیکھے گا تو یہ ایسا سوال ہے جس کا جواب دینا محال پسکند و فکر وہ ایسی چیز کی کیفیت کے باس ہیں سوال کرتا ہے جس کی کوئی کیفیت نہیں یہ ایسا ہی سوال ہے جیسی کوئی دلیل نہیں کہ خدا کس چیز کی طرح ہے۔ جب اس کی کوئی مثل چیز تو یہ سوال کیوں نکر درست ہو سکتا ہے کہ وہ کسی پیشہ کے مانند ہے مگر اسی سے یہ لازم نہیں آتا کہ خدا ہی تھرے سے کوئی چیز نہ ہو۔ اسی طرح خدا کے کلام کی اصلاحیت معلوم نہ ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ اس کا کلام ہی کوئی نہ سو بلکہ ہم کو اپنے قدر رکھنا چاہیے کہ خدا کا کلام قدیم ہے جیسے وہ خود بھی تدیری ہے اور جیسے اس کی اصلاحیت آدمیوں کی کہ دلیلت کی مانند نہیں ہے دلیلے اس کا کلام بھی آدمیوں کے کلام۔ مانند آزاد اور کلام پر مشتمل نہیں ہے۔

اعترض اصل داده و داده اقران مجید انجیل اور تزویات دیگر الہامی کتابوں میں خدا کا حکام لکھا ہوا

ہے یا نہ اگر لکھا ہوا ہے تو خدا کے کلام تے جو قدیم ہے مصاحف میں جو کہ حادث پر یا گینوں کے حلول کیا ہے اور اگر دوسری بات ہے تو یہ مخالف اجماع ہے کیونکہ سب لوگوں کا اجماع ہو چکا ہے کہ حدیث کو قرآن کو ہاتھ لگانا مخالف اور اس کی تعظیم و تکریم ہر ایک مسلمان پر فرض ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ خدا کا کلام مصاحف میں لکھا ہوا ہے اور حفاظت کے دلوں میں محفوظ ہے اور کاغذات بسیا ہی۔ اصوات و حروف وغیرہ یہ سب حادث ہیں۔ ہمارے اس کہنے سے کہ خدا کا کلام مصاحف میں لکھا ہوا ہے یہ لازم نہیں ہے بلکہ اس کی حقیقت بھی مخفی میں موجود ہے پر کہنا بالکل درست ہے کہ آگ کا ذکر کتاب میں لکھا ہوا ہے مگر اس کے یہ معنے نہیں ہوتے کہ آگ ہماجسم کتاب میں ہے کیونکہ اگر خود آگ کتاب میں حلول کرتی تو کتاب کہاں رہتی۔ اس کو تو آگ جلا کر راکھ بنا دیتی۔ اسی طرح جب یہ کہا جاتا ہے کہ کتاب شخضی نے آگ کے متعلق کہہ ذکر کیا ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں ہوتا کہ اس کے متن میں آگ ہے۔ آگ ایک جسم ہے جس کا طبعی تقاضا حادث ہے اور آگ کا یا نار کا لفظ صرف اس پر دلالت کرنے کے لیے واضح لفظ نے مفرکیا ہے اسی طرح حروف اور کلمات اور احادیث وغیرہ خدا کے کلام کے اخبار کرنے کا ذریعہ اور آہم ہیں۔ اس سے یہ نہیں پایا جاتا کہ اس کا کلام بھی مصاحف میں موجود ہو۔ جیسے آگ پر دلالت کرنے والا لفظ کتاب میں موجود ہوتا ہے اور مدلول نہیں موجود ہوتا۔ ویسے مصاحف میں بھی خدا کے کلام پر دلالت کرنے والی چیزیں موجود ہوں گی نہ مدلول۔

اعتراف سوم | قرآن خدا کا کلام ہے یا نہیں۔ اگر نہیں تو یہ اجماع کا مخالف ہے۔ اور اگر خدا کا کلام ہے تو قرآن تو خاص حروف و کلمات ہی کو پڑھا جاتا ہے اس کا جواب یہ ہے کہ ان جگہ تین الفاظ ہیں۔ تک آقا۔ صدقہ۔ قرع آتے۔ مقرر تو خدا کے کلام کا نام ہے جو لازم سے اس کے ساتھ قائم ہے اور اب تنازع فہر بنا ہوا ہے۔ اور قرآن کے مدعے ہیں کسی چیز کو پڑھنا یہ قارئ کا یک فعل ہے جس کو ایک وقت وہ خرچ کر کے دوسرے وقت میں ختم کر دیتا ہے یہ ایک حادث چیز ہے کیونکہ حادث وہ چیز ہوتی ہے جس کا آغاز ہے یہ تعریف اقراء پر بھی صادر ہے۔ قرآن سے کہی مقرر مراد یا جاتا ہے اور اس وقت قرآن کو غیر مخلوق اور قدیم

کہنا پڑتا ہے کیونکہ مقرر جن کی تغیرت ہم پہلے کہیے ہیں غیر مخلوق اور قدیم ہے جن بزرگوں نے قرآن کو غیر مخلوق اور قدیم کہا ہے انہوں نے قرآن صحنے مقرر کو غیر مخلوق اور قدیم کہا ہے اور اس میں وہ حق بجا نہ کیجی قرآن سے قرآنہ مراد لی جاتی ہے ان صحنے کے مطابق قرآن بے شک مخلوق اور حادث ہے اور جن علما نے اس کے متعلق مخلوق اور حادث ہوئیکافتوں کا لکھا ہے اگر انہوں نے ان کے صحنے کے مطابق یہ قول لکھا ہے تو وہ بھی حق یا باطل ہے **عتر اضی پچھارم** تمام لوگوں کا اجماع ہے کہ قرآن بنی اسرائیل کا سعیہ ہے اور عجب ہم قرآن کو بنظر خود دیکھتے ہیں تو اس میں سورتلوں اور آیتوں کے بغیر جن کا اندازہ اور انہیا ہے اور کوئی پھر نہیں پاتے۔ پس معلوم ہوا کہ خدا کا کلام حروف اور کلمات پر مشتمل ہے۔ کیونکہ کلام قدیم نہ سورتلوں پر مشتمل ہے اور نہ آیات بعد حادث کی ہے۔ نیز وہ سعیہ بھی نہیں بن سکتا کیونکہ بھی پیغمبر کے ایسے فعل کا نام ہے بونارقا مارت ہو۔ اور افعال سب حادث ہوتے ہیں۔

اس کا بواب یہ ہے کہ جب قرآن قرآن اور مقرر میں مشترک ہے۔ یعنی کبھی اس سے قرآنہ مراد ہوتی ہے اور کبھی مقرر پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ سلف صالحین رضی اللہ عنہم سے قرآن کو خدا کا کلام اور غیر مخلوق اور خدا کیماتند قدیم کہنے سے ثابت ہوتا ہے حالانکہ وہ جانتے تھے کہ حروف اور کلمات سب حادث ہیں پس معلوم ہوا کہ قرآن سے مراد ان کی مقرر تھی۔ اور قرآنہ پر اس کا اطلاق رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول سے ثابت ہوتا ہے مَا ذَرَ اللَّهُ شَيْءَ كَذَنِهِ لِنَبِيِّ حَسْنَةَ التَّرْكِيمَ بِالْقُرْآنِ۔ جس طرح خدا نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو قرآن میں سنن ترمیم کی اجازت دی ہے اس طرح اور کبھی پیغمبر کی اجازت نہیں دی) اور ترمیم حروف اور کلمات کی ہی صفت ہے نیز بعض علماء نے قرآن کو مخلوقی مانا ہے اور اس میں سب کااتفاق ہے کہ قرآن بھی صلی اللہ علیہ وسلم کو ایک ذرہ دست متعجزہ ہے اور یہ بھی سب جانتے ہیں کہ کلام قدیم کو متعجزہ نہیں کہا جاسکتا بلکہ حروف اور کلمات پر یہ لفظ صادق اُسلکتا ہے۔ پس یہاں کہ قرآن قرآنہ اور مقرر دو لفاظ میں مشترک ہے وہ زبانی کے اقوال میں سخت تعبانی واقع ہو گا مگر حقیقت کے بالکل خلاف ہے۔

جب قرآن کلان دونوں میں اختصار ثابت ہو گیا تو اعتراض بالکل رفع ہو گیا۔ کیونکہ جن لوگوں نے قرآن کو قدیم اور غیر مغلوق کہا ہے اُنہی نے قرآن بعین مقدار کو ایسا کہتا ہے اور سچ قرآن سو توں..... اور آئیوں پر مشتمل ہے اور میں کو ہم مجذہ کہتے ہیں وہ قرآن معنے قرآن ہے۔

الغرض اپنی پنجم ہر ایک شخص جانتا ہے کہ خدا کا کلام سننا جاتا ہے ایک وسیب آئندہ کا اس پر اجماع ہو چکا ہے اور دم خدا فرماتا ہے کہ ایسے احمد میرت الشتوکیت اشتیعیاری فائحہ محتی شیفع کلام اللہ۔ اور جب خدا کے کلام مسوع ہونا ثابت ہو گیا تو یہ کلام ہے کہ سنتا صروف اور کلمات پر صادق آسکتا ہے پس ثابت ہوا کہ خدا کا کلام صروف اور کلمات پر مشتمل ہے نہ یہ کہ اس کا کلام تدبیر ہے اور اس کے ساتھ قائم ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ میسا آیت مذکورہ سے مشترک کا خدا کے کلام کو سنتا ثابت ہوتا ہے اگر مشترک میں اسی کلام کے سنتے کی تابیعت ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام نے کوہ طور پر سنا تھا تو لازم ہیا کہ موسیٰ جیسا جلیل القدر ہمچہ ایک ادنیٰ مشترک کے برابر ہے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جن کلام کو موسیٰ نے سنا تھا وہ اور کلام ہے اور مشترک جس کو سن سکتا ہے وہ جد اے۔

## اس باب کا دوسرا حصہ

اس حصے میں خدا کی صفات کے چار احکام بیان کیے جائیں گے پہلا حکم اند اکی بین سات صفتیں کا ہم فذ کر کیا ہے وہ خدا کے ساتھ متفہ نہیں بیسیں اگر کوئی بچے کر دیدہ عالم ہے تو دیہ اور علم الگ الگ ہیزیں ہوتی ہیں ویسے اس قول کے خدا عالم ہے یا قادر ہے یا حق ہے کے یہ معنے ہیں کہ خدا کے ساتھ علم اور قدرت اور حیثیۃ قائم ہیں۔

معترض اور فلاسفہ اس کا انکار کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ اگر خدا کی صفتیں بھی خدا ہے

مانندہ قدریم ہوں تو کوئی ایک قدریم پھر زدن کا وجود لازم آتا ہے۔ اور یہ محال ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ خدا کا عالم ہوتا اور جی ہوتا بیشک ثابت ہے مگر علم اور قدرت اور حیثیۃ کا وجود اس ثابت نہیں ہوتا۔

بہم صرف علم ہی کو ذیر بحث رکھیں گے اور اس کی نسبت بوفیصلہ ہو گا باقی صفات کی نسبت بھی دیکھ لقصور ہو گا۔

معترض باقی صفات کا تلو انکار کرتے ہیں۔ مگر ارادہ اور کلام کے باہم میں کہتے ہیں کہ یہ دونوں صفتیں خدا سے نمائی میں ارادہ کے مقابلہ انکا یہ خیال ہے کہ یہ تو خدا کی مختلف مکامات کے صفات کا تمہیں اور قدریم بھی نہیں بلکہ حادث ہے اور کلام کے باہم میں یہ کہتے ہیں کہ خدا کے مختلف مکامات کے یہ معنے ہیں کہ اس نے آدمیوں میں قوت گردیاں پیدا کی ہے اور اس۔

فلاسفہ ارادہ کے زندگی ہونے کے تو فناکل نہیں صرف کلام کو مانتے ہیں اور وہ بھی اس طرح کہ خدا اور کریم نبیا علیہم السلام کے دلوں میں کبھی بیداری میں اور کبھی خواب کی حالت میں کہات افادہ کر دیتا ہے جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں ہوتا۔ ان کی حالت ایسی ہوتی ہے جیسے آدمی نہیں میں طرح طرح کی پھر نہیں کامشاہدہ کرتا ہے اور بعض اوقات مہیب آوازیں مجھی سنتا ہے مگر ان پھر زدن اور آوازوں کا موجود خارج میں نظر نہیں آتا ایسا بھی کہی دفعہ اتفاق ہوا ہے کہ سوچے ہوئے نفس کے پاس کے آدمیوں کو کوئی بخوبی نہیں ہوتی بلکہ وہ سخت اور مہیب آوازیں عالم روپیا میں کہ نہیں تھیں اس طبق ارادہ سبق ارادی کی حالت میں چونکہ پڑتا ہے ان کا یہ خیال ہے کہ نبیا علیہم السلام اپنی صفاتی اور نعماتیتِ ذہن کی وجہ سے بعض اوقات بیداری میں نہایت عجیب و غریب پھر زدن مشاہدہ کرتے ہیں اور طرح طرح کے موزوں اور مرتب آوازیں سنتے ہیں اور پاس کے آدمیوں کو مطلق بخوبی مہتی ہوتی۔

یہ بھی کہتے ہیں کہ جو لوگ ثبوت کے درجہ کو نہیں پہنچے مگر شب و روز بچاہات ننسانی میں مصروف سہتے ہیں وہ بیداری کی حالت میں تو اس قابل نہیں کہ ان کو عجیب آوازیں سنائی دیں مگر خواب میں وہ ایسے عالمیات کو مشاہدہ کر لیتے ہیں اسی کو الہام کہا جاتا ہے۔

یہ تو نہ ایہب کی تفصیل کا مزدہ ہے جو ہم نے ذکر کیا ہے۔ اب ہم اصل بات پر رونما ڈالتے ہیں جس شخص خدا پر لفظ عالم کے اطلاق کو درست مانتا ہے۔ اسکو ضرور ماننا پڑیا کہ دو چیزوں ہیں۔ ایک خدا اور ایک علم۔ کیونکہ اپنی لغت کے تزوییک عالیہ اور صفت لہ اعلیٰ کے ایک ہی معنے ہیں اور صفت لہ اعلیٰ کے تھت میں دو لفظ ہیں۔ صفت لہ اعلیٰ من سے مراد ذات ہے اور علیہ سے مراد وصف علم ہے تو عالم کے تھت میں بھی دو چیزوں ہوں گی۔ جب یہ ظاہر کرنا مقصود ہوتا ہے کہ زید عالم ہے تو اس مطلب کہ دو عبارتوں سے ظاہر کیا جاسکتا ہے۔ ایک زیند قائم پہ اعلیٰ اور ایک زیند عالیہ فرق صرف اتنا ہے کہ پہلی بھارت طویل ہے اور دوسری عبارت میں صرف قانون جاری کرنے کی وجہ سے مختصر ہے۔

اس کی مثال ایسی ہے بیسے ہم کسی شخص کو جوتا پہننا پڑا دیکھیں تو اس کو ہم دو طرح پر ظاہر کر سکتے ہیں ایک اس طرح پر خدا الرحمن جامع بحبلہ کا ہوئے فی تعالیٰ اور ایک اس طرح پر حَلَّ الْجَلَّ مُشْبِعًا مُكْرَانَ دُوْنُوْںْ عبارتوں کا مطلب ایک ہے وہ یہ ہے کہ زید اور جوتا الگ الگ چیزوں اور زید نے جوتا پہننا ہوا ہے بعض لوگ جو یہ مکان کرتے ہیں اور اگر وصف علم خدا کے ساتھ قائم ہو تو اس کا قیام ایک اور ساتھ کو مستلزم ہو گا جس کا نام عالمیت ہو گا اور اسی طرح جاتے جاتے تسلیم تک ثبوت پہنچ جائے گی۔ انکی غلطی ہی اور علی کا نتیجہ ہے کیونکہ علم خود حالات ہے۔ اسکا قیام کئی ایک حالتوں کے وجود کو مستلزم نہیں ہو سکتا کسی چیز کے علم ہونے کے یہ معنے ہیں کہ دو چیزوں ایک خاص وصف اور حالات پر حاوی ہے جس کا نام علم ہے ہم مختار سے پوچھتے ہیں کہ عالم۔ مُوْجُوذٌ، ان دونوں کے ایک ہی معنے ہیں یا مُوْجُوذ کا لفظ علاوہ ذات کے ایک اور صفت وجود پر بھی دلالت کرتا ہے جو عالیہ سے نہیں سمجھی جاتی۔ اگر دونوں کے ایک ہی معنے ہیں تو جب ہمیں یہ ظاہر کرنا مقصود ہو کہ زید عالم ہے تو اگر اس کی بجائے زیند "مُوْجُوذ" کہ دیں تو ہمارا مطلب ادا ہو جاتا لیکن ایسا نہیں ہوتا اور ان میں بجا طبق مخفی کے فرق ہے تو اب ہم پوچھتے ہیں کہ مُوْجُوذ کا لفظ جز زید کے علاوہ وصف وجود پر دلالت کرتا ہے تو وصف وجود کے زید کے ساتھ مخفی ہے یا نہ۔ اگر نہیں تو پھر وہ وصف ہی نہیں کیونکہ وصف اثیر اپنے

موصوف اور جگہ نہیں پائی جاتی۔ اور اگر وصف وجود مختص ہے تو علم کے بارہ میں بھی یہی کہتے ہیں کہ اس کے ساتھ قائم اور اسی کے ساتھ مختص ہے الفرض موجود اور عادۃ اشتغالی حیثیت میں دونوں برابر ہیں تو جب مَوْجُوذ علادہ ذات کے مزید وصف پر دلالت کرتا ہے تو **عَالِم** کا نقطہ اس میں اپنے ہم بنس سے کیونکو تبیح ہو رہ سکتا ہے۔

اور فلاسفہ چونکہ وجود کو خدا کا عین مانتے ہیں اس لیے ہم ان سے یہ دریافت کرتے ہیں کہ **الله** خالق - **الله** خالہ۔ ان دونوں جملوں کے ایک معنے ہیں یا الگ الگ۔ اگر ایک ہیں تو درستے جملے کا بالکل لغو اور مہمل بند نالازم آئے گا۔ اور الگ الگ ہیں تو وہ یہ ہیں کہ پہلے جملے میں وصف قدرت کا پتائی جلتا ہے اور یہ درستے جملے میں وصف سلم کا فترت ملتا ہے سبھی ہمارا مردعا ہے۔

اس جگہ ایک سوال وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ **الله** امرہ کفایہ و غیرہ یہیں جعلے ہیں ان کے ایک معنے ہیں یا الگ الگ۔ اگر ایک ہیں تو پہلے جملوں کا لغو بند نالازم آئیں اور یہ محل ہے اور اگر الگ الگ ہیں تو خدا کے کلام میں تقدیر لازم آئے گا۔ اسی پر کیا انتصار ہے بلکہ مختلف اعتبارات کے لحاظ سے ہزار ہا قسم کے کلام خدا میں لازم آئیں گے۔ اسی طرح **إِنَّهُ عَالِمٌ بِالْأَعْنَاضِ وَإِنَّهُ عَالِمٌ بِالْجَاهِنَّ** یہ بھی دو جملے ہیں ان کا معنیوں میں ایک ہے۔ یا ہر ایک کا الگ الگ ہے اگر ہے تو لازم آئے گا کہ یہ شخص اعراض کا عالم ہو وہ اسی علم کے لحاظ سے جواہر کا بھی عالم ہو۔ حالانکہ یہ غلط ہے اور اگر ان کے معنے الگ الگ ہیں تو خدا کے غیر متناہی علوم لازم آئیں گے۔ اور قدرت کلام اور ارادہ و نیزہ میں بھی یہی حلal ہو گا۔ مثلاً جتنی بیزیدا پر خدا قادر ہے۔ ان میں سے ہر ایک کے مقابل الگ الگ قدرتیں ہوں گی۔ اسی طرح جس قدر اس کے معلومات ہیں۔ اسی قدر علوم بھی ہوں گے۔ حالانکہ یہ محل ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ مثلاً قدرت صرف ایک وصف ہے جو مختلف افراد کا سرچشمہ ہے۔ اسی سے یہ سب اوصاف منتری ہوتی ہیں اور وہی الگام کرنا درجیں ہے اس کا جواب ملا حظہ ہو۔

یہ ایک سوال ہے کہ جس نے اسلامی دنیا کو حیرت میں ڈال دیا ہے اور یہ

بڑے بھیل القدر علماء سے اس کا جواب نہ بن پڑا۔ اختر تکم آگر اہنوں نے قرآن اور اجراع کو اپنا مستدل ہنا تا چاہا تو اکر تمام مسلمانوں کا اجراع ہو چکا ہے کہ علم قدرت اور ارادہ دیگر خدا کی صفات ہیں اور اس کے ساتھ قائم ہیں اور قرآن اور احادیث میں بعد اپرے عالم قادر اور مرید و نیز و کاظلانق کیا گیا ہے اور سب معتقدات کے صیغہ ہیں جو ذات اور صرف پر دلالت کرتے ہیں۔ مگر فلاسفہ کے نزدیک اجرایا تجویں اختیارات کوئی وقعت نہیں رکھتے اس سوال کا جواب وہ ہے کہ جو ہم یہاں کرتے ہیں، یہ امر متعزز اور فلاسفہ سب کو ماننا پڑتے ہیں اکر دلائل ٹھی رو سے خدا کے علاوہ اور پیروں کا شہوت بھی ملتا ہے جو نہ کے ساتھ خاص قسم کا تعلق رکھتی ہوں۔ انہیں پیروں کی دیر ہے خدا کو عالم قادر، مرید خدا کے اور کوئی مفہوم محول نہ ہو سکتا۔ جب یہ امر واضح ہو گیا کہ خدا کے ساتھ چند اشیا کو خاص قسم کا تعلق ہے تو ان میں تین مذہب ہیں جنہی میں سے دو قرآن اور تقریباً پر میں ہیں اور ایک مذہب جو اہل سنت والیجا عترت کا مذہب ہے۔ ہنایت ہی درمیانی حیثیت کو لیتے ہوئے افراط و تفریط سے بالکل الگ ہے۔

تفریط والا مذہب تو فلاسفہ کا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ خدا ہی تمام صفات کا مرضیہ اور مرکز ہے اس کی ذات کے درجہ میں نہ کوئی صفت ہے اور نہ کوئی موصوف ہے۔ اور بعض متعزز اور کرامہ بالکل افراط کی طرف جمک گئے ہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ مثلًاً جتنی پیروں کے ساتھ خدا کی قدرت کو تعلق ہے اتنی ہی خدا میں قدر تیس میں سو ہو گدھیں اور گز نہ کہ امور کے سامنے خدا کا علم متعلق ہوتا ہے۔ اتنے ہی خدا کے ساتھ علوم قائم ہیں۔ اسی طرح باقی صفات میں بھی وہ کثرت اور تعدد کے قائل ہیں۔

تمیرا مذہب جو کہ متوضط کہلاتے کا مستحق ہے اور افراط و تفریط سے خالی ہے وہ اہل السنۃ والیجا عترت کا مذہب ہے اس کی تحقیق یہ ہے کہ اختلاف مکے کئی مراتب ہیں بعض پیروں کا اختلاف ذاتی ہوتا ہے جیسے حرکت اور ہمکون کا اختلاف۔ اور قدرت۔ اور علم۔ جو ہر اور عرض کا اختلاف۔ اور بعض اشیاء کا اختلاف عارضی اور خارجی تعلقات کی

حیثیت سے ہوتا ہے۔ جیسے زید کے بالوں کی سیاہی اور مکر کے بالوں کی سیاہی کا اختلاف فخر و دیونہ اخلاق کی ان دونوں قسموں میں نہیں یاں فرق ہے۔ ہر ایک شخص جانتا ہے کہ قدرت اور علم میں بزر اخلاق ہے وہ زید کے بالوں کی سیاہی کے علم اور عمر کے بالوں کی سیاہی کے علم کے اختلاف سے الگ ہے بلکہ ان دونوں اختلافات میں جائینہ ذاتی ہے۔ قدرت اور علم کسی مفہوم کے تحت میں نہیں آ سکتے اور ان دونوں سپاہیوں کے علم متعلق علم کے تحت میں نہیں۔ جن پیروزیوں میں ذاتی اختلاف ہوتا ہے اور پیروزیوں کے سلیمانی ایک ذات یا صفت کا بنیع یا مرکز ہونا درست نہیں اور جن پیروزیوں میں دوسری قسم کا اختلاف ہے ان کے لئے ملہ الافتخار کا بنیع اور مرکز ہونا ضروری ہے۔ سوساس قاعدہ کے مطابق علم۔ قدرت اور ارادہ دیونہ یعنی خدا کی ساتھ صفات میں پوچکہ ذاتی اختلاف ہے۔ اس سلیمانی علم کے افراد کا مرکز علم اور قدرت کے افراد کا پیشہ قدرت ہی متوابل ہونکہ قدرت کے قائل نہیں اور ارادہ کو مانتے ہیں اس سلیمانی اس سے پوچھتے ہیں کہ قدرت اور ارادہ میں فرق کرنے کی کیا وجہ ہے۔ اگر خدا الاعظم قدرت کے ہونا چاہئے تو لغایہ ارادہ کے ہونے میں کیا الفصال ہے۔ اگر وہ یہ کہیں قدرت اس کے ساتھ متعحد ہے کیونکہ وہ بلا کسی اور پیروزی کی اعانت کے جمیع اشیاء پر قادر ہے اور اگر ارادہ اس کا عین ہو تو جمیع امور ارادی کا ارادہ کرنا اس کے لیے ضرور ہو گا اور یہ حال ہے کیونکہ امور ارادی میں ایسے امور بھی ہیں جو ایک دوسرے کی ہدیہ ہیں ہیں اور منہج دل کا ایک وقت میں ارادہ کرنا ناجائز ہے۔ بخلاف قدرت کے کیونکہ وہ حندوؤں کے ساتھ ایک وقت میں قدرت کا متعلق ہونا چاہئے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ جیسا خدا الاعظم کی اعانت کے قادر ہے ویسا ہی بغیر کسی کی مدد کے مرید بھی ہے اور باوجود اس کے اسکا ارادہ بعض پیروزیوں کے ساتھ خاص اوقات میں متعلق ہوتا ہے اور بعض کے ساتھ نہیں ہوتا اور یہ السیاہی ہے جیسا تمہارے نزدیک وہ بلا کسی کی اعانت کے قادر ہے تکریب اذانات کے افعال پر کہ قادر نہیں یہ سب قدرت کے خلا کے ساتھ متفہم ہونے میں اسکا بعض امور پر

قادر نہ ہوتا مدلل اندھنہیں تو ارادہ کی چیختیت میں طرف بعض اوقات میں بعض اخیا کے ساتھ اس کے ارادے کا مقابلہ ہونا کیا اثر رکھ سکتا ہے۔ فلاسفہ باقی صفت کو خدا کا عین مانتے ہیں اور کلام کو اس سے الگ تسلیم کرتے ہیں۔ ان پر دو اعترافیں وارد ہوتے ہیں ایک یہ کہ اگر انہیا علیهم السلام کے دلوں میں الہام اور القاء کے طور پر کلمات پیدا ہو جانے سے خدا کو منحرک یا آواز لکھنے کہنا بھی درست ہے تو ان کے یا کسی اور بھیر کے حرکت کرنے یا بالٹنے سے خدا کو منحرک یا آواز لکھنے کہنا بھی درست ہو گا۔ کیوں کہ دلوں صورتوں میں کوئی فرق ہے جیسے کلمات انہیا علیهم السلام کے ساتھ قائم ہیں اور خدا کے ساتھ ان کو صدolu وغیرہ کا کوئی علاقوں نہیں اور نہ یہی خارج میں ان کا کوئی وجود ہے ویسے ہی حرکت یا آواز بھی منحرک یا آواز لکھنے کے ساتھ قائم ہے اور خدا کے ساتھ اس کو کوئی تعلق نہیں۔

دوسرا اعتراض یہ ہے کہ عالم خواب میں بھرپوری میں انسان مشاہدہ کرتا ہے وہ حق خیالی پہنچنے ہوتی ہیں۔ بیوتوں جیسے عظیم الشان منصب کا دار و دعا ادا اس کو قرار دینا حاصلت کی دلیل ہے۔ اگر کوئی یہ کہے کہ خدا کی صفات اس کے مخالف ہیں۔ تو اس کے جواب میں یہ کہیں گے کہ نہ عین ہیں نہ مخالف۔ کیونکہ ہم اللہ کا لفظ نہ بان سے نکا لئے تو اس سے خدا اور اس کی صفات دلوں مراد یتی ہیں نہ فقط خدا۔ اس لیے کہ اس لفظ کا اطلاق خدا پر بغیر اس کی صفات کے درست نہیں۔ اس کی مثال یہ ہے کہ یہ کہنا درست ہے کہ علم فقرہ عین فقیر ہے اور نہ یہ کہنا صحیح ہے کہ اس سے مخالف ہے۔ اسی طرح زید کے یاتھ کو درید کا عین کر سکتے ہیں نہ مخالف اصلی بات یہ ہے کہ جو بھیر کسی کے نام میں شریک ہو وہ اس کا عین کھلا سکتی ہے نہ مخالفان دلوں لفظوں کا اس پر اطلاق درست نہیں ہوتا۔

اگر یہ کہا جائے کہ علم فقرہ انسان سے مخالف ہے تو کسی حد تک یہ کہنا تو درست ہو گا مگر یہ کہنا ہر کوئی صحیح نہ ہو گا کہ فقرہ فقیر سے مخالف ہے کیونکہ انسان کے مفہوم میں فقرہ مادر نہیں ہے اسلئے اگر فقرہ کو اس سے مخالف کہا جائے تو یہ کہنا درست ہے

مگر فقیر کے مفہوم میں فقر مخوذ ہے اگر فقر کو فقیر ہے مٹاگر کہا جائے تو یہ کہنا درست نہ ہوگا  
**دوسرے حکم** | جو صفات خدا کے ساتھ ہیں نہ یہ بات کو کسی اور پیز کے ساتھ  
 قائم ہوں یا اپنے وجود میں مستقل ہوں موتزل کے تزویک پونکہ ارادہ حدادت ہے اور  
 خدا محل حادث نہیں اس لیے ان کے نزدیک ارادہ مستقل فی الوجود ہے یعنی کسی پیز  
 کے ساتھ قائم نہیں کیونکہ اگر کسی اور پیز کے ساتھ اسادہ قائم ہو تو اسی کو مرید عجیب کہا جائے  
 گا زندگانی کو۔ اور کلام کے باسے ہیں وہ یہ کہتے ہیں کہ خدا کے ساتھ قائم نہیں کیونکہ یہ  
 بھی ارادہ کے مانند حادث ہے بلکہ یہ جمادات کے ساتھ قائم ہے اور ان کے ساتھ  
 اس کا قیام خدا کو مستلزم کہتے کا ذریعہ ہے۔

خدا کے ساتھ صفتوں کے قیام کی دلیل ہماری گلوشنۃ تقویوں سے بخوبی معلوم ہو  
 سکتی ہے کیونکہ جیسا ہم تے دلائل کے ذریعہ خدا کا وجود ثابت کیا ہے وہاں اسلامی  
 صفتوں کو نہ بردست دلائل سے ثابت کیا ہے اور اس کی صفات کے ساتھ موصوف  
 ہونے کیہیں معنے ہیں کہیں اس کے ساتھ قائم ہیں۔ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ اللہ عز  
 عالیٰ اور قاضِ عین، اتہٗ علیہٗ کے معنے اور اسی طرح اللہ عزیز اور قاضِ پذیر اتہٗ  
 ارادۃٗ کے معنے اور اللہ عزیز کے پذیر ایں اور لہٰ تَقْدِیْمٌ پذیر ایں ایہ ارادۃٗ کے  
 معنے ایک ہی ہیں۔

میں شے کے ساتھ ارادہ قائم نہ ہوں اس کو مرید کہنا ایسا ہے جیسا کسی پیز  
 کو متذکر کہا جائے اور حقیقت میں حرکت کریں اور کافل ہو اسی طرح مستلزم اس کو کہا  
 جاتا ہے جو محل کلام ہو کیونکہ هو ممکنہ اور قاضِ پذیر ایک انتظامیں معنے کے لحاظ  
 سے کوئی فرق نہیں اور اسی هو ممکنہ لیشے پذیر ایک ایسا انتظامیہ کے  
 ایک ہی معنے ہیں۔ اگرچہ خدا پر لہٰ تَقْدِیْمٌ پذیر ایہ انتظامیہ کا اطلاق درست ہے تو  
 لیشے پذیر ایک اطلاق بھی جائز ہوگا۔

سب سے زیادہ تعجب انگریز ان کا یہ دھوکی ہے کہ صفات ارادہ کسی محل کے ساتھ  
 قائم نہیں۔ کیونکہ اگر کسی صفت کا پیغیر محل کے موجود ہونا جائز ہے تو علم قدامت سیاہی اور

حرکت دیگر کا بلا محل موجود ہونا جائز ہو گا۔ اور اگر یہ بات صحیح تو کلام کی نسبت بھی اس کے بلا محل موجود ہوئے کافی ہے اونان کو ضروری تھا حالانکہ اور یہ دلیل کے کلام جمادات کے ساتھ قائم ہے اور اگر کلام کے لیے سبب اسکے وصف اور عرض ہونے کے عمل میں ہونا ضروری ہے۔

دلیل اسکم اس کی صفتیں قدیم ہیں کیونکہ اگر حادث ہوں تو خدا کے ساتھ قائم ہوں یا نہ۔ اجتنام ہوں تو اس کا محل حادث ہونا لازم آئے گا اور گر قائم ہوں تو خدا کا ایسی صفتیں کے ساتھ موجود ہونا لازم کئے گا۔ جو اس کے ساتھ قائم ہیں جیزو اور قدرت کو توصیب قدم کرتے ہیں صرف علم اور ارادہ اور کلام کو بعض لوگ حادث کرتے ہیں اور چونکہ صفات پاری تعالیٰ کا قدم خدا کے عمل حادث ہونے پر موقف ہے لہذا ہم اس پرین دلیلیں قائم کر سکتے ہیں۔

دلیل اول جو حادث ہے وہ ممکن الوجود ہے اور خدا تعالیٰ واجب الوجود ہے اب اگر اس کی صفتیں حادث ہوں تو ان کا حدود اسکے وجب میں خود محل انداز ہو گا کیونکہ اسکا

اور وجب درستاقضی چیزیں ہیں جن کا ایک جگہ جمع ہونا محال ہے۔

دلیل دوم اگر خدا محل حادث ہو تو دو یا تو سے ایک بات ضرور ہوگی یا قریب کر حادث ہیں ایک ایسا مرتب نکھلے گا جس کے پہلے کوئی اور حادث نہ ہو گا اور یا کہ مسلسل حادث غیر متناہی مرتب تک چلا جائے گا۔ اگر مسلسل حادث ہیں غیر متناہی ہی مرتب نکھلتے گے تو لازم آئے گا کہ حادث کے لیے کوئی آغاز متصور نہ ہو اور یہ محال ہے کیونکہ حادث وہی پیز ہو سکتی ہے جن کے وجود کا آغاز ہو اور اگر کسی درج پسلسلہ حادث ختم ہو گیا یعنی اندر میں ایک ایسا حادث ہر آمد ہو جس کے آگے کسی اور حادث کا ہونا محال ہے تو پھر یا تو خدا کے بغیر کسی اور پھر کا یہ تقاضا ہو گا اور یا خود خدا کا تقاضا ہو گا یعنی خدا کی باہمیت یہی یہ بات داخل ہے کہ حادث کے ساتھ اس کا مستصف ہونا محال ہے تو کسی دوسرے وقت میں اس کا حادث کے ساتھ مستصف ہونا کیونکہ جائز ہو گا کیونکہ قاعدہ ہے کہ ہمارے محال ہوتا ہے دو ہمیشہ محال ہی رہتا اور جو ممکن ہوتا ہے وہ ہمیشہ مستصف ہے

قائم رہتا ہے۔ ویکھو سب متفق ہیں کہ خدا رنگوں کو قبول نہیں کرتا مگر اس کے معنے یہ نہیں کہ کسی دوسرے وقت میں وہ رنگوں کو قبول کر لیتا ہے۔ المرض بوجو ہمیں اس میں پائی جاتی ہیں وہ ہمیشہ کے لیے پائی جاتی ہیں اور جو ہم امور کا پایا جانا خدا میں حال ہے وہ ہمیشہ محل ہے اگر کوئی یہ کہے کہ تماری اس دلیل سے حدوث عالم کا بطلان ثابت ہوتا ہے کونکہ جس وقت سے عالم کا وجود ہوا ہے اس سے پہلے وقت میں کبھی اس کا موجود ہونا جائز تھا اور اس طرح اس وقت سے پہلے وقت میں اس کا پایا جانا جائز تھا نظریہ ایسا کوئی وقت نہیں میں میں عالم کا موجود ہونا ممکن نہ ہو لیں ثابت ہو اکہ عالم قديم ہے تو اس کا جواب ہم یہ دیں گے کہ عالم کا قديم تب لازم آتا کہ عالم کے لئے حدوث سے پہلے کوئی حقیقت ہوتی بچ قبول یا عدم قبول حدوث کے ساتھ متصف ہوتی اور پھر وہ خاص کر حدوث کے ساتھ متصف ہوتی۔ مگر ہمارے نزدیک عالم خدا کا ایک فعل ہے جس کی حدوث سے پہلے کوئی ہستی یا حقیقت نہیں۔ ہاں معقول پیری اعتراض وارد ہو سکتا ہے کیونکہ ان کے نزدیک وجود اور عدم میں ایک درجہ کا ثبوت ہے اور اس بناء پر وہ بحث ہے کہ عالم اذل میں درجہ ثبوت میں تھا اور پھر درجہ ثبوت سے منتقل ہو کر عالم وجود میں آیا ہے۔

دلیل سوم اگر خدا کے ساتھ قائم ہوگی یا خدا حادث کے عدم قیام ہو تو اس سے پہلے یا اس کی ضد اس کے ساتھ قائم ہوگی یا خدا حادث کے عدم قیام کے ساتھ متصف ہو گا اور حادث کی ضد اور اس کا عدم قیام قیام ہوں گے یا حادث اگر قیام ہیں تو ان کا عدم اور ہونا اور حادث کا خدا کے ساتھ قائم ہونا محال ہو گا۔ کیونکہ قیام پر کبھی عدم ممکن نہیں ہو سکتا۔ اور اگر حادث ہیں تو ان کے پہلے کوئی اور حادث کے ساتھ قائم ہو گا اور اس سے پہلے لئے اللہ فیلم جرأت۔ لپس حادث کا غیر نتیا ہی ہونا لازم ہے مگر کا اور یہ مجال ہے یہ اس کو خدا کی صفتیں میں سے کلام اور علم کے ضمن میں ذرا وضاحت سے بیان کرتے ہیں کہ امیت کہتے کہ خدا تعالیٰ اذل سے مشکل ہے اس لیے کہ وہ پشنے اور کلام کو پہیدا کر لے پر قادر ہے اور جب کبھی شے کو پہیدا کرنا نیکا ارادہ کرتا ہے تو وہ سے اپنالندر

کلارٹن پیدا کر لیتا ہے اور پھر اس کے ذریعہ چیز مطلوبہ کو پیدا کرتا ہے مگر ان کے نزدیک سلیمان پیدا کرنے سے پہلے وہ ساکت ہوتا ہے اور سکوت قدیم ہے اور جسمیہ کہتے ہیں کہ علم حادث ہے اور اس کے وجود سے پہلے خلافت کے رنگ میں تھا اور اسکی خلافت قدیم ہے ہم کہ ایسا اور جسمیہ سے پوچھتے ہیں کہ اگر سکوت اور خلافت دونوں قدیم ہیں تو ان کا معدوم ہونا اور ان کی جگہ کلام اور علم کا آنا عالی ہو گیا یعنی نکہ ہم پہلے ثابت کرچکے ہیں کہ قدیم پر کبھی عدم طاری نہیں ہو سکتا۔

اگر یہ کہا جائے کہ سکوت اور خلافت عمدی چیزوں ہیں کیونکہ سکوت کے معنے ہیں۔ عدم علم۔ اور اعدام پر شے کا اطلاق مجازی طور پر ہوتا ہے ورنہ حقیقت میں اعدام کوئی چیز نہیں ہوتی سو اگر سکوت اور خلافت کی بجائے کلام اور علم کا تحقیق ہو تو اس سے قدیم چیزوں کا عدم لازم نہیں آتا بلکہ یہ بات ہو گی کہ پہلے صرف خدا ہی تھا۔ ادب اس کے راستہ دو اور سفینیں شریک ہوں گئی ہیں۔ دیکھو عالم پہلے معدوم تھا اور پھر ہو گا ہے تو اس کا عدم سابق اس کے موجود ہونے سے زائل ہو گیا ہے حالانکہ وہ قدیم تھا۔ اسکی وجہ بجز اس کے اور کیا ہے کہ عالم کا عدم سابق کوئی چیز نہ تھا انکا اس کے زوال سے قدم ہو گا اور والی لازم آتا ہے اس کا بجواب دو طرح ہے اسکے کہا کہ سکوت کے معنے ہیں عدم کلام اور خلافت کے معنے ہیں عدم علم اور یہ دونوں احتمالی صفات میں سے نہیں ہیں۔ یہ ایسا ہے جیسا کہ تو یہ کہ سوچی ہے عدم سیاہی کا اور سکون کے معنے ہیں عدم حرکت۔ اس لئے سفیدی اور سکون کی کوئی نام ہے عدم سیاہی کا اور سکون کے معنے ہیں عدم حرکت۔ کوئی مستقل حقائق ہیں بلکہ سکون حقیقت ہیں جو ان کو حقیقیں کے نزدیک سفیدی اور سکون دونوں مستقل حقائق ہیں۔ اور اس کے حداث پر توحید عالم کا ثبوت موقوف ہے سو یہ سکون کے بعد حرکت کا واقع ہونا حرکت کے حداث ہونے پر دلالت کرتا ہے اسی طرح سکوت کے بعد کلام ظاہر شکل کے حداث پر دلالت کے گا۔ کیونکہ جس دلیل سے سکون کا مستقل ہیز ہونا ثابت ہتا ہے اسی دلیل سے سکوت اور خلافت میں الگیت بھی ثابت ہے کیونکہ جب ہم ایک چیز کی دو کیفیتوں سکون اور حرکت کو ادراک کرتے ہیں تو اس وقت ہمیں اس پریز کا عمل بھی حاصل ہوتا ہے اور اس کی ان دو کیفیتوں کے الگ الگ ہونے کو بھی ہم جانتے ہیں

مگر یہاں ایک چیز کا وجود اور ایک کا زوال والا معاً مل نہیں ہوتا کیونکہ کوئی بیز اپنے آپ سے جدا نہیں ہو سکتی۔ اس سے صاف ثابت ہوتا ہے کہ جو چیز کسی وصف کے ساتھ متصف ہونے کی قابلیت رکھتی ہے وہ وصف یا اس کی فہرست سے خالی نہیں ہو سکتی اور یہ بات علم اور کلام وغیرہ سب اوصاف میں یکساں ہے۔

دوسرا بحث یہ ہے کہ ہم تصور ڈی دید کے میلے مان لیتے ہیں کہ مثلاً سکوت کی کوئی مستقل حقیقت نہیں بلکہ اس کے معنے میں خدا کا کلام سے خالی ہونا۔ مگر ہر ایک کو معلوم ہوا ہے کہ خالی ہونا خدا کی ایک صفت ہے اور قدر یہ ہے اور یہ قاعدہ ہے کہ قدم خواہ ذات چوکے صفت عدم طاری نہیں ہو سکتا۔ اس جملہ ایک اندر اپنے والوں ہوتا ہے وہ یہ کہ اعراض کئی قسم کے ہوتے ہیں اور جو لوگ خدا کو محل حوار و شفارة دیتے ہیں ان کی یہ مراہر گز نہیں کہ انسانوں اور حیوانوں کے مانند خدا اونکہ قدر کیم کی ذات بین طرح طرح کے تغیرات واقع ہوتے رہتے ہیں۔ ان لوگوں کے نزدیک رہنگوں، دکھنگوں دردوں اور شکلنوں وغیرہ سے وہ بالکل منزہ اور سبھی ہے۔ ان لوگوں کا صرف خدا اکی صفات کی نسبت حد و شر کا خیال ہے اور صفات میں سے بھی صرف ارادہ علم اور کلام۔ تو حادث رہتے ہیں اور حیواۃ اور قدرت کو اہل السنۃ والجماعۃ کی مانند قدر کیم مانتے ہیں اور سمع اور لبھر چونکہ علم کی صحیحیں ہیں لہذا ان کو بھی علم کے ساتھ شرکیک فی الحدوث کرتے ہیں۔

علم کو حادث کہنے والا فرقہ جہیز ہے۔ ان کی دلیل یہ ہے کہ اب ہیشک خدا اکو معلوم ہے کہ عالم اس وقت سے پہلے موجود تھا اب دیکھتا ہے کہ کیا ازل میں اس کو علم تھا کہ عالم پہلے موجود تھا اور اگر اس وقت اسکو یہ علم نہ تھا بلکہ اب یعنی خدا عالم کے بعد اس کو یہ علم حاصل ہوا ہے تو ثابت ہوا کہ اس کا علم حادث ہے۔

جو لوگ ارادہ کو حادث کہتے ہیں ان کی یہ دلیل ہے کہ اگر ارادہ قدر کیم ہو تو عالم کا قدر کیم ہونا لازم آئے گا کیونکہ قیادت ہے کہ جب تقدیرت اور ارادہ دونوں موجود

پھر تو جس پیز کے ساتھ ارادہ متعلق ہوتا ہے وہ ثوراً موجود ہو جاتی ہے۔ پھر اس کی کیا وجہ ہے کہ قدرت اور ارادہ دونوں تدیم ہیں اور نظام عالم حادث ہے اسی ماحصلے متعینہ کہتے ہیں کہ ارادہ حادث ہے اور بغیرِ عمل کے موجود ہے اور کہ ایمہ کہتے ہیں کہ یہ حادث ہے اور خدا کے ساتھ قائم ہے اور کلام کہ یہ بعض ایسی چیزوں پر مشتمل ہوتی ہے جو زمانہ ماضی کے ساتھ متعلق رکھتی ہیں مثلاً دشمن سلطنت اور دشمن ایسے ہو چکے۔ اگر اب کلام قیمہ ہو تو خدا کا نوحی کو مناطب کرنا کیسے صحیح ہو گا جبکہ ذائقہ اور اسکی قوم کا نام و نشان ہی نہ تھا۔ اسی طرح الگریہ قیمہ ہو تو ہذا کا موتی ملیہ السلام کو خلائق نئیلندے کے ساتھ خطاہ کرنا کیونکہ صحیح ہو سکتا ہے۔ حالانکہ اذل میں ذمہ دار تھا اور زراس کے لغایت۔ نیز خدا کے کلام میں بعض اور اسر ہیں اور بعض نواہی۔ مسو اگر اسکا کلام قیمہ ہو تو اذل میں اس کا آرنا ہی بہتر ماننا پڑے گا۔ اور یہ ہر ایک کو معلوم ہے کہ امر اور نہیں کے لیے ماصر اور مہنی کا ہونا ضروری ہے تو جب اذل میں ماصر اور مہنی نہیں تو وہ آمر اور ناہی کسی طرح ہو گا۔ اس کا جواب ہم اس طرح دیتے ہیں کہ خدا تعالیٰ اذل میں جانتا تھا کہ عالم ایک وقت پیدا ہو گا اور یہ ایسا علم ہے۔ میں یہی عالم کے وجود سے پہلے اور اس کے موجود ہونے کے وقت اور اسکے سچے کوئی فرق نہیں آیا یہ ایک صفت ہے جس کے ذریعہ خدا اک جب عالم موجود نہیں تھا۔ اس طرح پر علم تھا کہ یہ زمانہ مستقبل میں ہو گا اور جب یہ موجود ہو رہا ہے تو اس کے ذریعہ اس کو اس طرح علم ہے کہ عالم اب موجود ہے اور کچھ نہ ماذ گندہ تو اس کے ذریعہ خدا کو اس طرح علم ہے کہ یہ زمانہ ماضی میں موجود ہے۔ الغرض عالم میں زمانہ کے اختلاف کے اعتبار سے تغیرات پیدا ہوں۔ مگر اس کا عالم جوں کا توں باقی رہا ہے۔ اس کو جیسا عالم کے موجود ہونے کے بعد اس کا علم ہے پہلے بھی ایسا ہی تھا۔

اسکی شال یہ ہے کہ فرض کردہ ایک شخص کو معلوم ہے کہ زید افتاب لکھتے ہی اس کے پاس آئے گا اور یہ علم جسی اس کو آفتاب لکھنے سے پہلے حاصل ہوا ہے اس سچی علم زید کے آنے سے پہلے اور اسکے آنے کے وقت اور اس کے بعد برابر باقی رہا ہے لسا نہیں ہوا کہ زید کی ان تین سالتوں کے ساتھ ساتھ عالم میں بھی تغیرات تبدل و تائع ہوتا رہے۔ سو جس

طرح اس صورت مفروضہ میں ایک ہی علم ہے جس کے ذریعہ ذریکی تینوں حالتوں کا انکشاف ہو رہا ہے۔ اسی طرح خدا کے ساتھ اولاد سے وصف علم قائم ہے جس میں زیادہ کی تفہیمات سے کوئی تغیر مذاقح ہنپس ہوتا اور اسی وصف کے ذریعہ خدا کو ہر حال میں کامیابیات عالم کا احساس رہتا ہے اور ان میں خواہ ہزاروں القاب واقع۔ اسکی حالت میں کوئی فرق نہیں۔ بمعنی اور لبکھ کو ہی اسی پر قیاس کر لینا چاہیے کیونکہ یہ دونوں بھی ایسی صفتیں ہیں۔ جن کے ذریعے مریٰ اور مسموع کا انکشاف ہوتا ہے۔ مگر اس میں حدوث کو کوئی دخل نہیں بلکہ وصف علم مانند یہ دلوں بھی قدیم میں ہاں مریٰ اور مسموع پیشک حادث ہیں۔

اصل بات یہ ہے کہ ایک پیزیر کا اختلاف جو اس کے مختلف از منہ میں تحقق ہونے کے لحاظ سے اس کو لاحق ہو وہ اس اختلاف ذاتی سے نیادہ نہیں ہوتا جو اسی کی ذاتوں میں ہوتا ہے اور جب جسمیہ کے نزدیک یہ مسلم ہے کہ اگر پر خدا کے مطلعات متفقہ اور باہم مختلف ہیں۔ مگر ان تمام کو خدا تعالیٰ ایک ہی وصف علم سے اداکرتا ہے تو اس امر کے تسلیم کرنے سے کیوں بغلیں جھاٹکتے ہیں کہ وہ ہی وصف علم خدا کے ساتھ مقائمه ہو اور اسی کے ذریعہ خدا تعالیٰ جہان کو خواہ وہ کروشیں رنگ بدلے جاتا ہو۔ پیز جسمیہ پر ایک اور نہ بر دست اعتراف وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ جنسیا وہ کہتے ہیں ایں اگر یہ حادث کے ساتھ اس کے علم کا حادث ہو ناضر وہی ہو تو ہم پوچھتے ہیں کہ یہ علم بھی خدا کو معلوم ہے یا نہیں۔ اگر نہیں تو اس پر ایک سخت قباحت لازم آئے گی ادا کریہ حادث ہے مگر خدا کو اس کا علم ہیں اور جب وصف علم حالانکہ اسکو خدا کی ذات کے ساتھ یہی ترب حاصل ہے خدا کو مجہول ہے تو جو پیزیر میں خدا سے بالکل مبتلا ہیں۔ اگر وہ خدا کو معلوم نہ ہوں تو اس میں کیا قباحت ہوگی۔ اور اگر معلوم ہے تو وہ باتوں میں سے ایک بات ہوگی یا تو اس کے معلوم ہونے کے لیے کسی اور علم کی ضرورت ہوگی۔ اور اس کے لیے کسی اور کی احتیاجی ہوگی۔ اور یا یہ ہو گا کہ اسی علم کے ذریعہ خدا نے حادث کو خود علم معلوم کیا ہے۔ اگر یہی بات ہے تو معلوم کا پیغام تناہی ہو نالازم آئے

گا۔ اور یہ محال ہے۔ باقی رہی دوسری بات یعنی اسی ایک ہی وصف علم کے ذریعہ حادث اور خود اس کی ذات کو خدا نے معلوم کیا ہو۔ سو جب ایک ہی وصف کا دو ہی پیروزی کے ادراک کا باعث ہونا چیزیں کے نزدیک جائز ہے تو اس بات کو گیوں ہمیں مان لیتے کہ اسی ایک ہی وصف کے ذریعہ خدا تعالیٰ جہان کو پہلے بھی جانتا ہے اور اب بھی جانتا ہے اور آئندہ بھی اس کو ایسا ہی علم ہے گا۔

معترض ہوا ارادہ کو حادث کہتے ہیں ان سے ہم پوچھتے ہیں کہ اس کے حدوث سے پہلے کوئی اور ارادہ تھا۔ جس کے ذریعہ یہ پیدا ہوا ہے یا یہ بلا ارادہ پیدا ہوا ہے دوسری بات تصریحًا باطل ہے کیونکہ کوئی حادث بد دل ارادہ کے حادث ہیں اور اگر اس سے پہلے کوئی اور ارادہ تھا تو اس سے پہلے بھی کوئی اور ارادہ ہو گا۔ تسلسل ہے جو حال ہے۔

اب رہے کرامہ۔ سوان پر بھی وہی اعتراض دار ہوتا ہے جو معترض پر ہم نے کیا ہے کیونکہ ان کے نزدیک خدا جب بھی پیز کو پیدا کرنے لگتا ہے تو پہلے اپنے اندر کرنی پیز پیدا کر لیتا ہے اور اس کے ذریعہ پیز مطلوب کو پیدا کرتا ہے۔ اب سوال یہ ہے کہ خاص وقت میں اپنے اندر ایک پیز کو پیدا کرنے کی کوئی سی پیز علت ہے۔ ظاہر ہے کہ اس کی جلت کوئی اور پیز ہو گی۔ پھر اس میں سلسلہ کلام چلے کا تو تسلسل پر بات ختم ہو گی۔ بعض کرامہ جو یہ کہتے ہیں کہ وہ پیز جس کو خدا نے جہان کے پیدا کرنے سے پہلے اپنے اندر پیدا کیا ہے کہ لگتے ہے یہ تین وجہ سے قابل تسلیم ہے۔

ایک یہ کلمہ کہن ایک آواز ہے اور آوازوں کا خدا کے ساتھ قیام ناجائز ہے اور ایک یہ کلمہ بھی جہان کے مانند حادث آیا۔ اس کے لیے کہی اور قول کی ضرورت ہے یا نہیں اگر نہیں تو جہان کے لیے بھی کسی اور پیز کے تقدم کی ضرورت نہ ہو گی اور اگر اس کے لیے کسی اور قول کی ضرورت ہوئی تو وہ بھی اس اس کی طرح حادث ہے اس کے لیے کہی اور قول کا ہونا ضروری ہو گا۔ پھر اس

کو کسی تیسرے قول کی اور اس کو چھر تھے قول کی ضرورت ہوگی۔ اسی طرح سلسلہ احتیاج سے لسلسل لازم آئے گا اور وہ محال ہے۔

ایسے بیوقوفوں کے ساتھ خطاب کرنا بھی ناجائز ہے جن کا یہ مذہب ہو کر ہر ایک حادث کے مقابلہ کلمہ کعن ہے کیونکہ جب حداث یقینتا ہی ہیں تو یقینتا ہی ہی ادازوں کا خدا کے ساتھ قائم ہو ناتسلیم کرنا پڑے گا۔

تیسری وجہ یہ ہے کہ ہم ان سے پوچھتے ہیں کہ جب کعن کے ذریعہ خدالنے جہاں کو اپنا مخاطب بنا یا تھا اس وقت جہاں معدوم تھا یا موجود تھا۔ اگر معدوم تھا تو مخاطب کس کو بنایا۔ مخاطب وہ چیز ہو سکتی ہے جو ذی شعور اور موجود ہو اگر موجود تھا تو موجود کو موجود کرنے کے کیا معنے ہوں گے۔ خدا کا تو اس قول ادا ارادتی ہا ائمۃ نقیۃ لدائن کو نیکوئی سے صرف اپنی قدرت کا ملک کا افہار مقصود ہے اور لیں۔

کلام بھی علم اور ارادہ کی طرح قدیم ہے اور جنمولوں نے خدا کے اس قول اخلع نعلیمات اور ایضاً اس سلسلۃ النعمانیہ سے اس کا حدوث ثابت کیا ہے انہوں نے کلام لفظی اور کلام نفسی میں فتن نہیں کیا یادہ کلام نفسی سے بے بغیر ہیں۔ ان در جملوں سے کلام لفظی کا حدوث بے شک ثابت ہوتا ہے مگر کلام نفسی کا حدوث بے گز ثابت نہیں ہوتا۔ کیونکہ ہم کہتے ہیں کہ خدا تعالیٰ کے ساتھ حضرت نوح کو بھا بنا کر بھیجنے کی خبر قائم ہے جس کے تعبیرین مختلف ہیں۔ جب حضرت نوح پیدا ہیں ہوئے تھے مگر عربہ نبوت کے ساتھ ممتاز نہیں کیے گئے تھے۔ اس وقت اس کی تعبیر ایضاً اس سلسلۃ کے ساتھ کی جاتی تھی اور جب بھی بن کر دنیا میں آئے تو ایضاً اس سلسلۃ کے ذریعہ اس کی تعبیر کی گئی غرض اعتبارات اور تعبیرات مختلف ہیں اور معتبر عنده یہیں کوئی تغیر نہیں کیونکہ وہ صرف حضرت نوحؑ کے بھی بنا کر بھیجنے کی خبر ہے۔ جو ان کے بھی ہونے سے پہلے اس کی تعبیر ایضاً اس سے اور ان کے بھی ہونے کے بعد ایضاً اس سے کوئی گئی ہے۔ مگر عنوانات کے اختلاف سے معنوں میں اختلاف

نہیں واقع ہوتا۔

اسی طرح اُخْلَقُ الْفَتِنَةُ اُمْرٌ پر دلالت کرتا ہے اور امر کے معنے میں اقتضنا اور طلب جو آمر کی ذات کے ساتھ قائم ہوتی ہے اور ان کے قائم ہونے کے لیے مامور کا موجود ہونا ضروری نہیں بلکہ مامور کے موجود ہونے سے پہلے ہی اقتضنا اور طلب کا امر کے ساتھ قائم ہونا جائز ہے اور جب مامور موجود ہوتا ہے تو اس پہلی اقتضنا اور طلب کے سبب سے وہ مامور ہوتا ہے اور دوبارہ ضرور اس کے ذریعہ اقتضنا اور طلب کی ضرورت نہیں ہوتی۔

جس شخص کے گھر رُكْنَانہ ہو اس کے دل میں یہ اقتضنا ہوتی ہے کہ اگر میرے ہاں لڑکا پیدا ہو تو میں اس کو صلم پڑھاؤں گا اور وہ اپنے دل ہی میں لڑکے کا تصور کر کے اس کو کہتا ہے اُنہیں اعلیٰ سر اگر اس کے گھر رُكْنَانہ پیدا ہو۔ اور اس کے ساتھ عقل اور شعور بھی رکھتا ہو۔ تندرست بھی ہو اور اس کو معلوم بھی ہو جائے کہ میرے باپ کی خواہش ہے کہ میں پڑھوں تو صرف اتنی ہی بات سے وہ جان جائے گا کہ میں باپ کی طرف سے پڑھنے کے باوجود میں مامور ہوں اور اس بات کو معلوم کرنے کے لئے اس کو اس امر کی ضرورت نہ ہوگی کہ اس کا باپ صیغہ امر کے ذریعہ اپنی خواہش ظاہر کرے مگر چونکہ عمر مالاکوں کو بدلو ایسے لفظوں کے جوان کے باپوں کے مقتضیات پر دلالت کریں۔ ان کے مقتضیات کا علم نہیں ہوتا ہے اُن کو اس علم کے لیے لفظوں کی ضرورت پڑتی ہے۔ اسی طرح امر خدا کے ساتھ قائم ہے اور قدیم ہے اور اس پر دلالت کے الفاظ حادث ہیں مگر مامور کا وجود ہونا ضروری نہیں صرف اس امر کے بلکہ مامور کا تصور کافی ہے۔ ہاں بے شک مامور کا ممکن ہونا امر کے لیے شرط ہے اگر وہ مستحیل موجود ہو تو مامور نہیں بن سکتا اور یہ بھی یہ نہیں کہتے کہ خدا کے ساتھ ایسے افعال کی اقتضاء اور طلب قائم ہے جن کا وجود محال ہے۔

اگر یہ کہا جائے کہ تمہارے ذریعہ خدا تعالیٰ اذل میں امر اور ناہی تھا

یا نہیں۔ اگر کہو کہ تھا تو جب اس وقت مامور اور منہجی نہیں تھے تو وہ امر اور نہایت سی چیز کے مقابلہ میں شکار ثابت ہوا کہ اس کا امر تاجی ہونا حادث ہے اور یہی مدد عابر سے تو اس کا جواب ہم یہ دیں گے کہ یہ پہلی ثابت ہو چکا ہے کہ اقتضائی اور طلب خدا کے صفات قائم ہیں اور ان کے قیام کے لیے مامور کا موجود ہو تاجی نہیں تو اس سوال کے یہ مفہم ہے کہ مامور اور منہجی کے وجود سے پہلے لفظ امر اور نہایت کا اطلاق خدا بپڑ جائز ہے رہا نہیں یہ ایک لفظی بحث ہے جس سے لفظ طلب پر کوئی اثر نہیں پڑ سکتا اور نہ ہی لفظ جگہ کوئی کے درپیش ہونا اہل علم کے شایان شان ہے مگر تمام اس کے مستعلق ہم کو نکھلا پا جاتے ہیں۔

مامور اور منہجی کے وجود سے پہلے امر اور نہایت کا اطلاق خدا پر جائز ہے جیسے مقدور کے موجود ہونے سے پہلے خدا پر لفظ قادر کا اطلاق جائز ہے اس لفظ کے اطلاق کے لیے ان کے نزدیک مقدور کا موجود ہونا ضروری نہیں بلکہ اس کا ممکن امر مستنصر ہوتا کافی ہے اسی طرح امر اور نہایت کے اطلاق کے لیے بھی ان کو مناسب تھا کہ کہتے کہ مامور اور منہجی کا موجود ضروری نہیں بلکہ اس کا ممکن امر مستنصر ہو گا کافی ہے اور جیسے موجود شخص کے ساتھ علم متعلق ہوتا ہے دیے محمد وہم کے ساتھ بھی متعلق ہو سکتا ہے بلکہ ایک اور بات ہے وہ یہ کہ جیسے لفظ امر مامور کا تقاضا کرتا ہے جیسے مامور بہ کا بھی تقاضا کرتا ہے اور مامور بہ موجود نہیں ہوتا بلکہ اس کا معمود وہ ہونا شرط ہے دیکھو جب ایک شخص اپنے لڑکے کو مرست دقت کریں اچھے کام کرنے کا وصیت کے طور پر دیکھ رہا ہے اور جب وہ لڑکا اپنے باپ کے مرنے کے بعد اس کی وصیت کے مطابق عمل کرتا ہے تو کہا جاتا ہے اس نے اپنے باپ کا امر بجا لایا ہے حالانکہ اس وقت نہ امر ہے اور نہ امر۔ اور وصیت کے وقت مامور بہ کا وجود نہیں تھا مگر باوجود اس کے یہ کہنا جائز ہوتا ہے کہ وہ باپ کا امر بجا لایا ہے سو جب امر کا اطلاق خدا پر مامور بہ کے وجود کا مستعدی نہیں ہوتا اور اسی طرح مامور کا بھی لانا امر اور مامور کے وجود ہونی کا تقاضا نہیں کرتا تو مامور کے موجود ہونے کا تقاضا کیونکر کرے گا۔

چوتھا حکم ان سات صفتون سے جو سیفی مشتق ہوتے ہیں وہ خدا پر احتمل متعارف کے طور پر محسول ہوتے ہیں یعنی خدا زندہ ہے قدرت والا ہے جلتے والا ہے سنتے والا ہے دیکھنے والا ہے اور دوسرے لفظوں میں خدا حی ہے قادر ہے عالم ہے سیعیں ہے بصیر ہے متكلم ہے۔

اور جو صیغہ اس کے افعال سے مشتق ہوتے ہیں مثلاً رزق دینے والا۔ پیدا کرنے والا۔ عزت دینے والا۔ ذلت دینے والا اور دوسرے لفظوں میں رازق خالق۔ معزز۔ نذل۔ ان کے محسول ہونے میں اختلاف ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ جس قدر مشتقات خدا پر محسول ہوتے ہیں وہ چار قسم ہیں۔

(۱) جو صرف خدا کی ذات پر دلالت کرتے ہیں جیسے موجود اس قسم کے مشتقات کے خدا پر محسول ہونے میں سب کا تفاوت ہے۔

(۲) جو خدا پر بھی دلالت کرتے ہیں اور علاوہ اس کے عدی و صاف بھی سمجھا جائے جیسے قدیم۔ باقی۔ واحد اور عنی۔ کیونکہ قدیم کے معنے ہیں۔ وہ ذات جس سے پہلے عدم نہ ہو۔ اور باقی کے معنے ہیں جس پر عدم طاری نہ ہو اور واحد کے معنے ہیں جس کا شریک نہ ہو اور عنی کے معنے ہیں جو کسی کا محتاج نہ ہو پر مشتقات بھی اولاد ایسا محسول ہوتے ہیں کیونکہ جو صفات خدا میں ہیں پاپی جاتیں۔

(۳) جو خدا پر بھی اور وجودی صفتون پر بھی دلالت کرتے ہیں جیسے ہی۔ قادر۔ مخلص۔ مرید۔ سیعی۔ بصیر۔ عالم۔ آمر۔ نا بھی ویغڑ۔ ہم لوگوں کے نزدیک خدا کی صفتیں قدیم ہیں۔ ان کے نزدیک اس قسم کے مشتقات بھی اذل سے ابہٹک اس پر محسول ہیں۔

(۴) جو خدا پر بھی دلالت کرتے ہیں اور اس کے احوال پر بھی جیسے جو اور رزان خالق۔ معزز۔ فدل و فیر۔ اس قسم کے مشتقات میں اختلاف ہے۔ بعض لوگوں کا سنیا ہے کہ یہ بھی خدا پر اذل میں محسول تھے کیونکہ اگر اس وقت ان کا محسول ہو فابجاہر ہو بلکہ بعد میں محسول ہوں تو خدا میں تغیر لازم آئے گا اور یہ حال ہے اور بعض کہتے ہیں کہ اذل میں خدا پر یہ مشتقات محسول نہیں ہو سکتے کیونکہ مثلاً خالق کے محسول ہونے کے

یہ مختہ ہیں کہ خدا نے کسی پیروز کو پیدا کیا ہے اور جب اذل میں کسی شے کو اس سے پیدا ہی نہیں کیا کہ پھر وہ خالق کیوں فکر کہلا سکتا ہے۔ اصل بات یہ ہے کہ تلوار جب اپنی میان میں ہوتی ہے تو اس وقت بھی اس پر صارم (راکٹ دینے والی) کا اطلاق درست ہوتا ہے اور جب اس سے کسی پیروز کو کامٹا جاتا ہے تو یہی صارم اس پر محول ہوتا ہے مگر دونوں صورتوں میں فرق ہوتا ہے۔ جب تلوار میان میں تھی تو صارم بالقوت تھی اور جب اس سے کوئی پیروز کاٹی گئی ہے تو صارم بالفعل ہے۔ اسی طرح جب پانی کو زہ میں ہوتا ہے تو بھی اور جب پیا جاتا ہے تو بھی اس پر مردی (پیاس بچانے والا) صادر ہتا ہے۔ مگر جب کو زہ میں ہوتا ہے تو مردی بالقوت ہوتا ہے اور دوسرا صورت میں بالفعل تلوار پر جب وہ میان میں ہوتا ہے اور پانی پر جب وہ کو زہ میں ہوتا ہے صارم اور مردی کے اطلاق کے معنے یہ ہیں کہ تلوار اور پانی میں کامٹے اور سیراب کرنے والی صفت موجود ہے۔ اگر تلوار سے کامٹا اور پانی سے سیراب کرنا وغیرہ پذیرہ نہیں ہوا تو اس میں تلوار و پانی کا کوئی قصور نہیں بلکہ اس شخص کا قصور ہے جس کے ملک یا تصرف میں یہ دونوں نہیں تو جس اعتبار سے تلوار پر جب وہ میان میں ہوتی ہے صارم کا اطلاق ہوتا ہے۔ اسی اعتبار سے اذل میں خدا پر فتن کا کا اخلاقی کا اطلاق ہوتا ہے۔ اسی اعتبار سے خدا پر جب کہ اس نے جہان کو پیدا کیا ہے خالق کا اطلاق ہوگا۔ غرض یہ کہ اذل میں خدا خالق بالقوت تھا اور اب خالق بالفعل ہے۔ لیکن ثابت ہوا کہ جن لوگوں نے خدا پر اذل میں اس قسم کے مشتقات کے اطلاق کو ناجائز قرار دیا ہے۔ انھوں نے دوسرے معنے مراد یہے ہیں اور جنہوں نے جائز کہا ہے انہوں نے پہلے معنے ارادہ کیے ہیں۔

# تفسیر اباب

## حدا کے افعال میں

اس باب میں ہم سات دی وی ثابت کریں گے۔

(۱) جائز تھا کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو عبادات کی تکلیف نہ دیتا۔

(۲) ایسے کاموں کی تکلیف دینا جو ان کی طاقت سے باہر ہوتے۔

(۳) یہ بھی جائز ہے کہ وہ بغیر کسی کے اپنے بندول کو عذاب دے۔

(۴) خدا پر واجب نہیں کہ ان کے لئے جو صفت امور ہیں ان کی رعایت رکھتے۔

(۵) نیکی کے عرض ثواب دینا اور برائی کے عرض عذاب دینا اس کے لیے واجب نہیں۔

(۶) بندوں پر صرف عقل سے کوئی چیز واجب نہیں ہوتی بلکہ شریعت کے ذریعہ امور واجب ہوتے ہیں۔

(۷) خدا کے لیے نیکوں کا بھیندا واجب نہیں۔

ان سات دعویٰ کا دار و مدار واجب حسن اور قبح کے معانی سمجھتے ہو ہے۔

اور جب تک ان تین مفہوموں کے ہر ایک پہلو کو اچھی طرح سوشن دیا جائے ان دعویٰ کا ثابت کرنا غیر ممکن ہے۔ کتنی ایک فحلا۔ نے اس امر میں کہ کیا عقل کسی بھر کے حسن اور قبح کو معلوم کر سکتی ہے یا نہیں۔ اور اس امر میں عقل بغیر شرعاً کے آدمیوں پر کتنی ایک امور واجب کر سکتی ہے یا نہ۔ بہت کچھ حصہ لیا ہے مگر اسی وجہ سے کہ وہ واجب حسن اور قبح کے معانی اور ان کی اصطلاحات کے اختلاف کی وجہ تک دہنچے تھے۔ کسی مسیح اور متفق علیہ نتیجہ پر درہنچے سکے اس لیے ہم مناسب سمجھتے ہیں کہ ان کے معانی اور اصطلاحات پر کسی قدر روشنی ڈالیں تو اسکے ہم کو اپنے دعویٰ کے ثابت کرنے میں سہولت ہر اس جگہ ہم کو ان چھ لفظوں کے معنوں

کو بیان کرنا ضروری ہے۔ واجب صن تبیح، عبیث صفح حکمت۔ کیونکہ ان کے معانی  
نہ جانتے سے لوگوں کو دھوکا لگ جاتا ہے

واجب کے معنے ہیں دہ کام جس کا کرنا ضروری ہو تھا یہ پہنچ کو ہی واجب کہا جاتا  
ہے۔ انتساب یہ بڑوب ہوتا ہے تو اس پر واجب کا اطلاق ہوتا ہے ایسے  
 فعل کو واجب نہیں کہا جاتا جس کا کرنا د کرنے پر تبیح نہ رکھتا۔ ہو اور اگر تبیح بھی  
رکھتا ہو مگر جب تک ایک خاص قسم کی تبیح اس کے کرنے میں نہ ہو، صرف ادنیٰ  
سی تبیح پر جو اولیت کے درجہ میں ہو اس کو واجب نہیں کہا جاسکتا۔

یہ ہر ایک شخص جانتا ہے کہ بعض ایسے افعال ہیں کہ ان کے نہ کرنے پر ضرر  
لاحق ہوتا ہے یا لا حق ہونے کا احتمال ہوتا ہے اور خوب یا دنیا میں ہوگا یا آخرت  
میں۔ نیز یا خفیف ہو گایا سخت جس کا برداشت کرنا ناممکن ہو گا۔

جس فعل کے ذکر نے پر معمولی ضرر ہوتا ہے اس کو واجب نہیں کہا جا  
سکتا کیونکہ بس شخص کو پیاس ہو اگر وہ جلد پانی نہ پیئے تو اس کو معمولی ضرر لا حق ہوتے  
کہ احتمال ہے مگر یہ نہیں کہا جاتا کہ اس کے لیے پانی پینا واجب ہے۔ اسی طرح  
جن افعال کے نہ کرنے سے ضرر نہیں ہوتا مگر ان کے کرنے پر بہت فائدہ ہوتا  
ہے۔ ان کو واجب نہیں کہا جاتا۔ مثلاً تجارت کرنے اور نفل پڑھنے سے فائدہ  
ہے، اور ان کو ترک کرنے میں کوئی نقصان نہیں ہوتا مگر تجارت کرنا اور نفل پڑھنے  
واجب نہیں۔ واجب وحی فعل ہوتا ہے جس کے ذکر نے پر ظاہر نقصان نہ ہو  
سو اگر نقصان عاقبت میں ہو اور جیسیں شرع کے ذریعہ اس بات کی اطلاع  
ہوئی ہو تو اس کو بھی ہم واجب کہیں اور اگر دنیا میں ہو اور یہم نے عقل کے  
ذریعہ اس کے نہ کرنے پر جو نقصان لا حق ہوتا ہے معلوم کیا ہو تو اس کو بھی کبھی  
واجب کہا جاتا ہے کیونکہ جو شخص شرع کا معتقد نہیں دہ بھل کر کاگر جو بھوک  
سے مر رہا ہو اگر اس کو روشنی مل جائے تو روشنی کا کھانا اس کے لیے واجب ہے۔  
اس تقویر سے آپ کو معلوم ہو گیا ہو گا کہ واجب کے دو معنے میں ایک

یہ کہ اس کی ترک پر دنیا میں ضرر لا سخت ہوا اور ایک یہ کہ آخرت میں لفظان اٹھا  
پڑے جو خداوند کے ہے اور مقصود بالذات ہے لفظ داجب کبھی تیسرے سخن پر  
بھی بولا جاتا ہے جس کے ذریعہ پر محال لازم آئے مثلًا خدا کو معلوم ہے کہ فلان  
چیز فلاں وقت میں واقع ہوگی۔ اب اس کا اس وقت میں موجود ہونا واجب  
ہے اور نہ معاذ اللہ خدا کا جا بہن ہونا لازم آئے گا اور یہ محال ہے۔

**حسن قبیح ، عبیث ، سفه** | فعل تین قسم کے ہوتے ہیں (۱) جو فاعل کی  
خواہش کے موافق ہوں۔ (۲) جو اس کے خلاف ہوں (۳) زان کے کرنے پر  
پر کوئی فائدہ ہو اور زان کی ترک پر کوئی نفع ہو۔

جو فعل فاعل کی خواہش کے مطابق ہو وہ اس کے حق میں حسن کہلاتا ہے  
اور سب مخالف طبع ہو وہ قبیح اور جو زان کے مخالف ہے نہ موافق وہ عبیث کہلاتا  
ہے۔ عبیث کے فاعل کا نام عابت ہے اور قبیح اسے سیف بھی کہا جاتا ہے۔  
ادبی قبیح کے فاعل کا نام سیف ہے۔ قبیح کا لفظ اگرچہ عابت کے معنے میں بھی  
مستعمل ہوتا ہے۔ مگر زیارہ تراں میں مستعمل ہوتا ہے۔ مگر یہ ایک ہی فاعل  
کی لحبت تحقیق ہے اور یہ بہت دفعہ ایسا بھی ہوتا ہے کہ ایک ہی فعل ایک  
شخص کو اچھا معلوم ہوتا ہے اور دوسرے شخص کو بُری الگتا ہے۔ اب وہ فعل  
پہلے شخص کی حسن اور دوسرے کی لحبت قبیح کہلاتا ہے۔ کیونکہ حسن اور قبیح اضافی  
اسور ہیں جن میں طبائع کے اختلاف کی وجہ سے بہت بچھا اختلاف ہے۔ اور  
اسی یہے کوئی شخص حسن اور قبیح کا صحیح معیار نہیں تاکہ کر سکتا مختلف طبائع  
تو درکنار ایک ہی شخص ایک وقت میں ایک فعل کو اپنے لیے محسن خیال کرتا  
ہے اور دوسرے وقت میں اسی کو قبیح سمجھنے لگتا ہے بلکہ ایک ہی وقت میں۔  
..... ایک اعتبار سے ایک فعل کو محسن اور دوسرے اعتبار سے  
قبیح خیال کرتا ہے تو وہ ایک ہی فعل حسن بھی ہوتا ہے اور قبیح بھی ہوتا ہے۔  
ید طینت شخص نہ کو حسن سمجھتا ہے اور اس کو اپنی اعلیٰ درجہ کی کامیابی خیال

کرتا ہے اور اگر کوئی شخص اس کا یہ راز ظاہر کر دے تو اس کو چھپلی اور عمازی خیال کرتا ہے، مگر ایک نیک طبیعت اور منقش شخص اس کو قبیع لقصور کرتا ہے اسی طرح اگر کوئی شخص کسی بادشاہ کو قتل کرے تو بادشاہ کے دشمن اس کے اس فعل کو حسن کہیں گے اور اس کے احباب اور دوستوں کے نزدیک مستحسن اور قبیع منصور ہو گا۔

بعض آدمی گندمی رنگ کو خوبصورتی کا ذریعہ سمجھتے ہیں۔ اور بعض کو سفید سرمی مائل پسند ہوتا ہے۔ اول الذکر گندمی رنگ کو حسن اور سفید کو قبیع کہیں گے اور مورخ الذکر سفید سرمی مائل کو حسن اور گندمی کو قبیع خیال کریں گے۔ پس ثابت ہوا کہ حسن اور قبیع اموراً ضافی ہیں ہیں۔ جب یہ بات آپ کو ذہن نشین ہو تو کٹی تو واضح ہو کہ لفظ حسن یہیں تین اصطلاحات ہیں۔ بعض لوگوں کے نزدیک حسن وہ فعل ہے جو صراحت طبع ہو خواہ دنیا سے تعلق رکھتا ہو اور خواہ آخرت سے۔ اور بعض کے نزدیک وہ فعل ہے جو طبع کے موافق اور آخرت سے متعلق ہو۔ اہل حق کے نزدیک یہیں حسن ہوتا ہے اور قبیع ہر ایک فریق حسن کے مقابل ہو گا۔ حسن کا پہلا معنے دوسرے معنے سے عام ہے اور پہلے معنے کے لحاظ سے بعض بیوقوف لوگ جب کہ خدا کے افعال کو اپنی خواہشوں کے مطابق نہیں پاتے۔ ان کو قبیع کہتے لگ جاتے ہیں، اسی واسطے بعض دفعہ آسمان اور زیاذ کو گایاں دیتے ہیں حالانکہ وہ اچھی طرح ہانتے ہیں کہ جو کرتا ہے خدا تعالیٰ کرتا ہے۔ بے چارے آسمان اور زیاذ کو کچھ دخل نہیں۔

اور تیسرا اصطلاح اس میں یہ ہے کہ بعض لوگ کہتے ہیں کہ خدا کے سب افعال حسن ہیں۔ جو وہ کرتا ہے اس میں مذور کوئی حکمت ہوتی ہے اور جس طرح وہ چاہتا ہے اپنے ملک میں اقفر کرتا ہے اس کو کوئی بڑی بڑی طاقت روک نہیں سکتی حکمت کے درمیان ہیں۔

(۱) امور کے فہم و لفظ اور ان کے معنی امرار کا احاطہ کرنا اور یہ خیال کرنا کہ ان کو

یعنی طرح ترتیب دیا جائے تاکہ غایت مطلوب تک انسانی سے رسائی ہو سکے۔  
 (۲) احاطہ مذکورہ کے باوجود اصول کی ترتیب اور ان کے ظفر و لتن اور ان میں سلسلہ استظام فائم کرنے پر قدرت کا ہرنا۔ جب کسی شخص کو حکیم کہا جاتا ہے تو کبھی پہلے معنے کے لحاظ سے کسی پر حکیم کا اطلاق ہوتا ہے تو اس وقت حکیم حکمت۔ بعض علم سے مشتق ہوتا ہے اور دوسرے معنے کے لحاظ سے محول ہوتے وقت حکمت بعض ترتیب اور نظم و لنسق سے مشتق کیا جاتا ہے۔

جب آپ کو ان چند الفاظ کے معنے اور ان کی اصطلاحات معلوم ہو گئیں تو ہم یہاں پر چند مغالطوں کا ذکر کرو یہاں بھی مناسب سمجھتے ہیں جن کے معلوم ہونے سے آپ بہت سے ایسے ٹکڑے و شبہات سے بچ جائیں گے جو اکثر لوگوں کو سوچتے ہیں اور وہ ایسے ہمیشہ یہ میں آجاتے ہیں کہ اصلیت کا سمجھنا ان کو بہت مشکل ہو جاتا ہے۔

مغالطہ اول انسان کیسی بیان پڑیز کو قبیح کہہ دیتا ہے جو اس کی خالف طبع ہو اور اگرچہ کئی یہک طبائع کے موافق خداوس کی وجہ پر ہوتی ہے کہ وہ اس کو قبیح کہنے میں دہری کی مقتنيات کا خیال نہیں کرتا اور وہ ایسا کرنے میں مجبور ہوتا ہے۔ کیونکہ یہ قاعدہ ہے کہ ہر انسان اپنے ذہن میں نگاہ ہو اے۔ اور وہ اپنی ہی مرضی کو مستحسن سمجھتا اور دوسروں کی مقتنيات کو حقارت کی نگاہ سے دیکھتا ہے مادر بعض اوقات اس کو قبیح بیہودگیرہ دیتا ہے اس کا سبب یہ ہوتا ہے کہ وہ پڑیز خالف طبع ہونے کے باعث اس کے نزدیک قبیح ہوتی ہے اور وہ یہ کے طبقاً کے بھی مخالف ہے اور اس کا جیلت میں قبیح ہے۔ اسی وجہ سے اس کو مغل اطلاق قبیح کہہ دیتا ہے۔ شفیعی اس کو قبیح کہنے میں تو حق بجانب ہوتا ہے مگر اس کو علی الاطلاق قرار دینے میں اس سے عنطی ہو گئی ہے اور اس کا منشاء بجز اس کے اور کوئی ہمیں کہ اس نے دیکھ طبائع سے قلع نظر کر کے صرف اپنی بیعت

کے مقتنی پر ہی اپنی نظر کو محدود رکھا ہے بلکہ اس نے اس معاملہ میں اپنے بعض حالات کو بھی نظر انداز کر دیا ہے کیونکہ یہ ایک وقت قبیع خیال کرتا ہے اور دوسرے وقت اسی کو حسن سمجھتا ہے۔

**مخالف الطارد دم** | انسان ایسی چیز کو جو عام طور پر اس کی طبع کے مقابلہ ہے۔

علی الاطلاق قبیع کر دیتا ہے حالانکہ وہ چوڑی بعض صورتوں میں نہایت مستحسن اور موافق اس کی طبع کے ہوتی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہوتی ہے کہ عام حالات کا اس کی طبع پر غلبہ ہوتا ہے۔ جس کی وجہ سے ان نادر قلیل الموقوع حالتوں کی طرف سے اس کو بالکل اجنبیت ہو جاتی ہے۔ مثلاً جھوٹ پر نکتہ عمران انسانی طبائع کے مخالف ہوتا ہے اس لیے اس کو عام طور پر قبیع کہا جاتا ہے۔ حالانکہ بعض خاص موقعوں میں جھوٹ کہنا اعلیٰ درجہ کی مصلحت اندریشی سمجھا جاتا ہے اس کا یہی سبب ہے کہ بعض اوقات جھوٹ کے ساتھ جو جو صلحیتیں اور میسان والبڑہ ہوتی ہیں۔ ان سے انسان غافل ہوتا ہے۔ اور اگر کوئی موقع ایسا پیش ہمی آجائے تو جھوٹ کو مستحسن کہنے میں وہ جمگتا ہے۔ کیونکہ جھپٹ ہی سے ماں باپ اور اساتذہ کی تلقین سے اس کے دل میں صداقت کی تعریف اور جھوٹ کی مذمت بیٹھ جاتی ہے۔ اور اس کو اعلیٰ درجہ کی جگہ چیز سمجھتا ہے۔

**مخالف الطاره سوم** | عام طور پر دیکھا جاتا ہے کہ قوت وہی عقل کے خلاف چلتی ہے اور عمرہ اعقول پر غالب رہاتی ہے، مثلاً سانپ کا ڈس اہرا جب سانپ کے رنگ کی رسی کو دیکھتا ہے تو اس کو سانپ خیال کر کے اس سے ڈرتا ہے۔

حالانکہ واقع میں وہ سانپ نہیں بلکہ رسی ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے سانپ کو بھی رسی کی شکل درنگ میں پہلے دیکھا ہے۔ اور جب وہ رسی کو دیکھتا ہے تو سمجھتا ہے کہ یہ وہی سانپ ہے حالانکہ عقل اس کی تکذیب کرتی ہے مگر وہیسیہ کے سبب وہ عقل کی ایک نہیں سنتا، اسی طرح حلیم چونکہ پا خانہ کے ساتھ مشاپیت رکھتا ہے۔ لہذا انسان اس سے تنفر ہوتا ہے اور اگر کوئی جھولے سے

اسے لکھا تے گے۔ اور کوئی اُدی کہہ دے کے یہ تو پا خانہ کے مشابہ ہے تو وہ فوراً قتے کر دیتا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس نے پا خانہ کو زرد رنگ میں دیکھا ہوتا ہے اور جب حیلہ کو دیکھتا ہے تو اس کو پا خانہ خیال کرنے لگتا ہے۔ حالانکہ عقل اس کی مذہب ہے۔ مگر وہیہ اس کی پیش نہیں چلتے دیتی۔ اسی طرح زنگیوں کے نام چونکہ زنگی عمر میں سیاہ قام اور قیچی المنظر ہوتے ہیں۔ طبع میں ایسا اثر پیدا کرتے ہیں کہ اگر وہ نام خلصہورت خرکوں کے رکھے جائیں تو ان سے بھی طبیعت کو شفیر ہو جاتا ہے۔ حالانکہ الشان کو معلوم ہے کہ اس سے مسمی میں من یا قیچی نہیں پیدا ہو سکتا۔ مگر یہاں بھی قوت وہیہ اپنا کام کر جاتی ہے غرض قوت وہیہ کا عقل پر غالب آجانا مشاہدات میں ہے ہے اور کئی ایک ایسے لاقتنا پیش آتے ہیں جن میں قوت وہیہ کے قلب کے صدر ہاں نوٹے لنظر آتے ہیں اسی واسطے اس سے کوئی بھی ذی عقول ایکار نہیں کر سکتا۔ عقل ہی کا انتباہ کرنا اور قوت وہیہ کا کہاں ماننا یہ لغت خدا نے صرف اپنے خاص بندوں کو عطا کی ہے درہ عام لوگ مرض وہم میں بستلا ہیں۔ اگر عقائد میں لگاہ ڈالی جائے تو قوت وہیہ کا بہت کچھ تعریف نظر آتا ہے مثلاً معتزلہ سے اگر تم کوئی مسئلہ پڑ جھوڑ تو وہ فی الفور اس کے بارے میں اپنی رائے قائم کر دے گا۔ اور تم یہ کہو کہ امام اشعری رحمۃ اللہ علیہ کا بھی یہی مذہب ہے تو وہ فوراً اپنے پہلے قول سے مراجعت کر لے گا اور اپنی پہلی ہاتھ علی یا سہو دینہ پر محض کرے گا۔ مخفی اس لیے کہ امام اشعری کا یہ مذہب ہے اسی طرح اگر کسی معنوی اشعری سے کوئی مستلزم دریافت کرو تو وہ اس کے متعلق اپنی رائے قائم کر دے گا۔ اور اگر ساختہ ہی یہ بھی کہہ دو کہ یہ تو معتزلہ کا مذہب ہے تو جب تک اپنے سایت قول سے رجوع کرے گا۔ یہ کوئی عوام میں ہی نہیں بلکہ اپنے علم اسی مرض میں بستلا ہیں کیونکہ سب سے بڑا کام ہو لکھے ذیر نظر رہتا ہے اور جس کو یہ بڑا کمال اور فخر سمجھتے ہیں وہ اپنے معتقدات کے اثبات کے لیے طرح طرح کے خلیلے

تر استثنیہ ہیں۔ اگر ان کو کوئی کافی دلیل اثبات بدعا کے لیے مل جاتی ہے تو اپنے جامزوں میں پھر لے نہیں سمجھتے اور اگر اپنے معتقدات کے خلاف کوئی دلیل دیکھتے ہیں تو جائز دنا جائز وسائل سے اس کی تردید کے درپے ہو جاتے ہیں۔

یہاں پر ایک اعتراض وارد ہوتا ہے وہ یہ کہ آپ کے نزدیک حسن دفعہ کی بنا موافق یا مخالفت طبع پر ہے۔ حالانکہ ہم دیکھتے ہیں کہ ایک عاقل اور سمجھو دار انسان کبھی ایسی چیز کو مستحسن خیال کرتا ہے جس میں اس کو کوئی فائدہ نہیں اور نہ ہی وہ کسی فائدے کو ملاحظہ رکھ کر اس کو کرتا ہے اور ایسی شے کو جس میں اس کو فائدہ کی توقع ہوتی ہے۔ قیمع اور سخن سمجھتا ہے۔ جو بے فائدہ چیز کو مستحسن خیال کرتا ہے اس کی مثال ایسا شخص ہے جو کسی آدمی یا جیوان کو مرض ہلاکت میں دیکھتا ہے اور اس سے بچانے پر قادر ہے۔ اب یہ شخص اس کے بچانے کو مستحسن سمجھتا ہے۔ حالانکہ یہ کسی شریعت کا معتقد ہے جو آخرت میں ثواب ملنے پر اس کو یہ خیال پیدا ہوا ہے اور نہ ہی جس کو بچائے گا۔ اس سے کوئی لائق رکھتا ہے اور نہ ہی اس وقت کوئی دیکھ رہا ہے جو یہ خیال ہو کہ ابھی ناموری اور بہادری دکھانے کے لیے اس کام کے درپے ہوا ہے اور سب فائدہ مند کو قیمع سمجھتا ہے اس کی مثال وہ شخص ہے جس کے سر پر تلوار کپنی ہوئی ہے اور وہ کلمہ کفر کو زبان پر لافے کے لیے مجبور رکیا جا ہے۔ اب یہ شخص شریعت کی طرف سے ایسا کرنے میں مجاز ہے۔ مگر وہ اس کو قیمع سمجھتا ہے حالانکہ اس میں اس کی زندگی بخ جاتی ہے اور یادہ ایسا شخص ہے جو کسی شریع کا معتقد نہیں اور کسی بحمد اللہ پر سایہ شیر کے نیچے رکھا ہوا مجبور رکیا گیا ہے۔ اب یہ الگ بعد توڑ دے تو اس میں اس کو فائدہ ہے مگر وہ اس کو قیمع سمجھتا ہے اور مارا جانے کو مستحسن خیال کرتا ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ انسان کا کسی ذی روح چیز کو جب کہ مرضی ہلاکت میں ہو بچانا اس کی حقیقت کا تلقا ہنایے۔ جب آدمی کسی جی نواع کسی جیوان کو

مغلوبہ حالت میں دیکھتا ہے تو بے اختیار اس کے دل میں ایک جھٹ سی محسوس چوتی ہے اور جب تک اس کو بچانے والے بھرپور اسے پین نہیں آنے دیتی۔ اور اگر کوئی ایسا مسئلہ کر دیتی القلب انسان ہر جسے اس کی حالت زار کو مشاہدہ کرنے ذرا بھی رحم نہ آئے تو وہ انسان ہمیں بلکہ وہ جیوں والوں سے بھی بدتر ہے۔ اول تو ایسا انسان ہمی کوئی نہیں ہے اور اگر فرض بھی کر لیا جائے تو یہاں اس کو اس کام پر برائیگفتہ کرنے والی بات لوگوں کی تعریف و توصیف ہوگی اور اگر اس نے ایسی جگہ میں اس چیز کو بچایا ہو جیا اور کوئی دیکھنے والا نہ ہو مگر تو یہی انسان جیلت کا مقتضیا ہوتا ہے کہ ایسے موقعوں پر اس کی تعریف و توصیف کی جائے پوختہ ہوئی ایسے کام میں ایک جانباز بہا در کی دفع دشنا ہوئی لیکنی بات ہے البتہ اس دہم پر بھادڑے شخص اس کو بچانے کی کوشش کرتا ہے۔ جو شخص اپنے معشووق کے ساتھ اس کے گھر میں ایک عرصہ تک رہے اور پھر جب کبھی اس کو وہ گھر دیکھنے کا موقع ملے تو اس کو دیکھنے سے اس کے دل پر گہرا اثر پڑتا ہے۔ اس داسطے کسی خاطر نے کہا ہے۔

|                                                       |                             |
|-------------------------------------------------------|-----------------------------|
| میں معشووقہ لیلے کی دیار کی دیواروں سے گزتا           | ہر علیے حدار دسائیں گے      |
| بیوں تو کبھی اس دیوار پر لوسر دیتا ہوں اور کبھی اس پر | اتکے خالجداں ذرا الجد اہر ا |
| ان دیوار نے میرے دل کو مبتلا نہیں کیا بلکہ ان         | دھماتاۓ الدیار شفیقی تلبی   |
| میں رہنے والی معشووقہ کی محبت نے مجھے                 | ولکنے جب چنان سکن الدی پاڑا |
| اپنا عاشق بنالیا ہے۔                                  |                             |

ابن روی نے لوگوں کی بحث محبت اپنے دلن کے ساتھ ہوئی ہے اس کا خاکہ ان دو بیتوں میں کھینچا ہے۔

|                                               |                           |
|-----------------------------------------------|---------------------------|
| لوگوں نے بعید بجا ان ہمرا ملکیں اپنے گھون میں | وحبہ الرہان الرجاء ایسے   |
| وہی کی تھیں وہ انکی محبت دلن کا باعث من گئیں  | ما ہے قفتا حالمشاہے هنارا |
| و دلن کا خیال ایسے دل میں آگئے تو یام طفی ان  | داز کرو اد طاضم ذکر تھم   |

کو پیدا آجاتے ہیں اور اس سے رونا آجاتا ہے۔  
خود المعتبا نعاخنبو للبیکا  
ظرف جب انسان لوگوں کے عادات و اخلاق پر ٹھاک ڈالے تو اس نیس کے ہزاروں امور میثا بہرہ کر سکتا ہے۔ بہن سے انسان کی جیلی جذبات اور فطری مقتضیات کے باعث بعض کاموں پر توجہ کرنے پر مجہور ہونے کے ثبوت ملتے۔ ان پر غرر و فکر نہ کرنے کی وجہ سے ہی اکثر لوگوں کو خلاط فحی ہو جاتی ہے اور وہ یہ نہیں سمجھتے کہ لفوس ایسے موقوں پر اپنی جبیل اور فطری جذبات کی وجہ سے اس قسم کے امور کرنے پر مجہور ہو جاتے ہیں۔

اصل بات یہ ہے کہ نفس کے قوی ادھام اور تھیلات کے میلان ہوتے ہیں مثلاً جب انسان کسی لاذیذ کھانے کا دل میں خیال کرتا ہے یا اس کو دیکھتا ہے یا کسی سے سنتا ہے تو اس کا دل بھرا ہتا ہے اور اس کے کمانے کو جی چاہتا ہے حالانکہ وہ سمجھتا ہے کہ میں اس وقت روزہ دار ہوں یا اس کو کھانے سے کوئی اور امر مالع ہے۔ اسی طرح ہب کسی خوبصورت مصنوعی کا آدمی اپنے دل میں القور کرتا ہے تو رُگ شہرت ہوش مارنے لگتی ہے اور اس کے ساتھ جماع کرنے کو جی چاہتا ہے۔ غرض ہزارہا بیسی شالیں ہیں جیسے قوی نفسی کا توجہات اور تھیلات کا ہونا اور ان کا حکوم ہونا نابات ہوتا ہے۔

کلمہ کفر زبان سے نہ نکالنا اور لغتہ تینج ہو جانا، اس کو تشنن اور قیچی خیال کرنے پر مبنی نہیں۔ بلکہ جو آدمی ایسا کرتا ہے وہ اگرچہ شخص سمجھتا ہے مگر صبر کرنے پر جو اس کو شہادت کا درجہ عطا ہوتا ہے اس کو بہ نسبت اس کے زیادہ شخص سمجھتا ہے یا اس کے خیال پر کلمہ کفر منہ سے نہیں نکالتا کہ لوگ اس کی پہنچ گاری اور اس کے تورے یا ایفا مجھے ہبہ کی تعریف کریں۔ غرض کوئی نہ کریں امر ہوتا ہے جس سے انسان اس آڑے وقت میں کلمہ کفر زبان سے نہیں نکالتا۔ اور تقریباً اجل بہنے کو پسند کرتا ہے۔  
اس بات کے تہیہ کی مقدمات ختم ہوئے لبیم اپنے دعاؤں کی طرف توجہ کر تھیں۔

پہلا دلخواہی | جا شرحتا کہ خدا تعالیٰ مخلوق کو پیدا نہ کرتا۔ اور جب اس کو پیدا کیا ہے تو اس کو مختلف نہ کرتا۔ شرط میں مخلوق کو پیدا کرنا اور پیدا کر کے اس کو مختلف بالاعمال کرنا خدا اکے لیتے واجب نہیں۔ معترض کا ایک گردہ گھٹتا ہے کہ خدا پر یہ دونوں واجب ہیں۔ اہل حق کی دلیل ہے کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ واجب وہ چیز ہے جس کے ذکر تے سے دنیا میں یا آخرت میں کوئی نفعان اور ضرر لا حق ہو یا وہ چیز جس کی تفییق کا پایا جانا محال ہو۔ اور خدا اکو مخلوق کے پیدا کرنے پر کوئی نفعان لا حق نہیں ہو سکتا اور شہری اس کو پیدا نہ کرنے اور مختلف بنانے پر کوئی محال لازم آتا ہے پس ثابت ہوا کہ جس امر کو واجب کہا گیا ہے اس پر واجب کی صادقی نہیں آتی ہاں اگر یہ کہا جائے کہ خدا کا علم ازل میں پونکہ اس کے پیدا کرنے کے ساتھ مستحق ہو چکا ہے اور اس کا پیدا ہونا مقدر ہو چکا ہے لہذا خدا کے لیے اس کا پیدا کرنا واجب تھا تو اس قسم کے واجب کے ہم بھی قائل ہیں کیونکہ جب کسی پیغمبر کے پیدا کرنے کے متعلق خدا کا ارادہ ہو چکا ہو تو اس کا موجود ہونا ضرور ہوتا ہے مگر معترض کے تزدیک خدا تعالیٰ واجب کے پہلے معنے مطابق مخلوق کو پیدا کرنے اور اس کو مختلف بالاعمال بنانے پر ضرور ہے۔ اگر کوئی کہے کہ خدا پر یہ اس لیے واجب ہے کہ اس میں مخلوق کا فائدہ ہے یہ نہ یہ کہ خدا کو اس کے پیدا کرنے میں کوئی نفع ہے تو اس کا جواب ہم یہ دیں گے کہ پہلے واجب کے معنے بتانے ضروری ہیں کیونکہ ہم نے جو اس کے معانی بیان نہ کئے ہیں ان میں سے کسی معنے کے مطابق خدا کی مخلوق کو پیدا کرنے کا درجوب ثابت نہیں ہوتا اگر کسی اور معنے کے لحاظ سے واجب ہے تو جب تک ہم وہ معنے معلوم نہ ہوں ہم کوئی راستے قائم نہیں کر سکتے۔ ہم یہ ملتے ہیں کہ مخلوق کو اس کے پیدا ہونے اور مختلف بالاعمال بنتے ہیں فائدہ ہے۔ مگر جب خدا کو مخلوق کے فائدہ سے کوئی فائدہ نہیں تو اس پر مخلوق کو پیدا کرنا اور مختلف بنانا کس طرح واجب ہو سکتا ہے۔ نیز اگر مخلوق کو فائدہ ہے تو کسی قدر اس کے پیدا ہونے میں سے مختلف بالاعمال ہوئے میں کی

نامہ یہ تو سراسر تکلیف ہے اور اگر اصلیت پر لگاہ ڈالی جائے تو اس دار دنیا میں مخلوق کو کوئی نامہ نہیں۔ فائدہ تب تھا جب جنت میں مخلوق کی پیدائش ہوتی۔ دنیا منزے اڑاتی کوئی کسی قسم کا کھلانا نہ ہوتا۔ زیماری ہوتی نہ افلانستاتا۔ منجع تو تکلیف کا نام دلشان بھی نہ ہوتا دنیا میں تو دانا لوگ موت کو نہ لے پر ترجیح دیتے ہیں۔ انبیاء علیہم السلام اور اولیا اکرام کے حالات پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ کوئی کہتا تھا۔ کافی کہیں پیدا ہی نہ ہوتا اور کوئی کسی پرندے کو دیکھ کر فنا ہر کرتا تھا کہ میں پرندہ ہوتا تو نارِ درج کا درجہ ہوتا غرضید جس کو دیکھا گیا ہے موت کی تمنا ہیں اپنے اندر ہے نظر ۲ یا ۳ ہیں ان سے بڑا تعجب آتا ہے جو کہتے ہیں کہ مسلم بخت میں مخلوق کو نامہ ہے۔ یہ نہیں سمجھتے کہ مکاف بنتا ہے تمام تکلیفوں کا سچشہ اور مرکز ہے۔

اگر کہا جائے کہ دنیا میں مخلوق کو پیدا کرنے اور مسلم بنا نے میں اس کو یہ خانمہ ہے کہ آخرت میں جنت کے اعلیٰ مراتب اس کو ملیں گے تو اس کا جواب یہ ہے کہ خدا یعنی عبادت کے بھی یہ مرتب عطا کر سکتا ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ بیشک بغیر عبادت کے بھی وہ مرتب عطا کر سکتا ہے۔ مگر عبادت کرنے سے ایک قسم کا استحقاق حاصل ہو جاتا ہے اور جو بغیر استحقاق کے طور پر ملتے وہ دیوار لذپر اور قابل قدر ہوتی ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ عبادت سے کوئی استحقاق ثابت نہیں ہوتا۔ خدا کے مقابلہ میں کسی پیز کے لیے کسی قسم کا کوئی استحقاق نہیں۔ ایسے لوگوں سے زیادہ یہ تو قوف کون ہو گا جن کے دلوں پر شیطانی درساوں کا یہاں تک قبضہ ہو گیا ہو کہ وہ اصلیت کی شاہراہ سے بہت دور جا پڑے ہوں یہ ایک شیطانی جذبہ ہے کہ بغیر عبادت اور ایاعت کے جنت میں رہنا اس میں داخل ہونا ناممکن ہے۔

بعلا یہ لوگ یہ تو خیال کریں کہ جس عبادت پر استحقاق جنت کی بنائے کیا اس کے اسباب بغیر انسان کی قدرت۔ ارادہ صحت اور سلامتی اعضا کے

کوئی اور بھی ہیں ہرگز نہیں۔ اور یہ اسہاب سب کے سب خدا کے عطا یکے ہر رعیت ہیں۔ وہ چاہے لڑائی کی آن میں ان کو ہم سے چھین سکتا ہے تو جب عبادت کے اسہاب مخصوص اسی کا عطا یہ ہیں تو عبادت سے کوئی سماستھنا حق حاصل ہو سکتا ہے۔

درسترا دلخواہی | جائز ہے کہ بندے سے خدا تعالیٰ کی طرف سے ایسے اعمال کے ساتھ مخالف ہوتے ہیں جو انتہی طاقت سے خارج ہوتے ہیں معتزل اس کا انکار کرتے ہیں۔ اہل السنۃ والجماعت کہتے ہیں کہ مخالف ہونے کے لیے صرف کلام اور اس کے لئے کسی صحیح مورد کا ہونا شرط ہے اور سورہ کے صحیح ہونے کے لیے صرف کلام کا بھتنا اور اس کی تحریک پہنچنا ضروری ہے اور اس کا لفکن ہونا ضروری نہیں چنانچہ صرف یہیں جمادات یا جمایتیں کے ساتھ جو کلام کیا جائے اس کو غلط یا تکلیف نہیں کہا جا سکتا سو خدا مستحلب ہے اور بندے اس کا مورد ہیں۔ ان کے سورہ در ہونے کے لیے صرف اس کے کلام کو بھتنا ضرور کہے گواہ اس کا در قرع جائز ہو یا محال۔

نیز اگر مالا بیان پر مخالف بنانا محال ہو تو اس کا محال ہونا یا اس لیے ہو گا کہ جیسے سیاہی اور سفیدی کا ایک وقت ایک جگہ جمع ہونا محال ہے دیسے ہی اس کی ذات کا ذہن میں اترنا لکھن ہے اور اس کے مستقیع ہدنے کی وجہ سے محال ہے۔ پہلی صورت باطل ہے۔ کیونکہ بیشک سیاہی اور سفیدی ایک محل میں جمع نہیں ہو سکتیں لگر تکلیف مالا بیان کے مفہوم کا ذہن میں اترنا محال نہیں۔ کیونکہ غصہ کے نزدیک تکلیف صرف لفظ کا نام ہے اور جیسے ہم ایک آدمی کو چارپائی پر چڑھنے کا امر کر سکتے ہیں دیسے ہی اس کو آسمان پر چڑھنے کا امر کر کا جسی محال نہیں ہے اور نہ اس مفہوم کا ذہن میں اترنا محال ہے۔ یہ درسری بات ہے کہ کوئی آدمی بیوی کسی خاص صفت کے آسمان پر نہیں پڑھ سکتا اور ہمارے نزدیک تکلیف یا مخالف بنانے سے مراد ایک اقتضا ہے جو شخص یا ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے اور جیسے قادر شخص کو کسی بات کے امر کرنے کا اتفاقنا ہوتا ہے دیسے اس کے کرنے سے مرشد شخص عاجز ہو اس کو بھی امر کرنے کا اتفاقنا ہو سکتا ہے۔ مثلاً آتا اپنے فکر کو کھڑے ہوئے کا امر کرے لادر فرقی کرو

کہ امر کرتے ہی دہ بولا ہر گیا ہے مگر آقا کو اس بات کی کوئی خبر نہیں۔ اب اس صورت میں آقا کے نفس کے ساتھ اقتضنا قائم ہے مگر ما صورت یعنی ذکر کھڑا ہونے سے عاجز ہے اور اگر بعد میں آقا کو معلوم بھی ہو جائے تو بھی اس کے قیام کے کرنی نقص لازم نہیں آتا اور تکلیف مالا یطاق کا اس پہنچے حال ہونا کہ یہ سبق امر ہے شخص نہیں کیونکہ خدا اعراض سے متباہ ہے۔ ہاں انسان اس کو مستحسن سمجھتا ہے۔ مگر اس کے مستحسن سمجھنے سے خدا کے قردیک قبیع ہونا لازم نہیں آتا۔

اگر یہ کہا جائے کہ ایسے امور کی تکلیف دینا بے سود اور بے فائدہ ہے اور جو بے فائدہ ہو وہ عبث ہوتی ہے اور خدا عبث اور لغو کا حول سے متباہ ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ اعتراض تین دعاوی پر عمل ہے۔

(۱) یہ بے فائدہ بات ہے

(۲) جو بے فائدہ چیز ہو وہ عبث ہوتی ہے۔

(۳) خدا عبث اور لغو کا حول سے متباہ ہے۔

یہ تینوں دعاوی علظت ہیں پہلا اس لئے کہ ممکن ہے کہ تکلیف مالا یطاق میں بندوں کے لیے بہت سے فوائد ہوں جن کی خربندوں کو نہ ہو اور خدا ان سے واقف ہو خدا کی اطاعت اور اس پر ثواب ملنا ہی فائدہ نہیں ہے بلکہ لعجن دنو خدا کا امر کرنے سے یہ مقصود ہوتا ہے کہ یہ شخص ما صور یہ پر اعتقاد رکھے گا یا نہیں اور بہت دفعہ ما صور کو عملی صورت میں لانے سے پیشتر ہی دہ منسوخ کیا جاتا ہے جیسے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اللہ تعالیٰ نے اپنے بیٹے کو زخم کا حکم دیا مگر جب وہ اپنے بخت جگہ کو ذبح کرنے لگے تو فرمایا حکم منسوخ کر دیا گی۔

اسی طرح خدا نے ابو جہل کو ایمان لانے کا امر کیا اور شoxid ہی یہ بھی بستلا دیا تھا کہ وہ کبھی ایمان نہیں لائے گا۔ دوسرا دعوی اس لیے علظت ہے کہ بے فائدہ اور عبث کے ایک ہی معنے ہیں تو پھر یہ مفہوم تکرار ہے۔ تیسرا دعوی اس لیے علظت ہے کہ عبث سے مراد وہ بے فائدہ فعل ہے جو ایسے شخص کی طرف منسوب ہو جس کے

کام اغراض پرستی مدار اور وہ ان کو کرنے پر عجب ہے۔ بہر اور اللہ تعالیٰ اس سے بے برادر پاک ہے۔ اس کے کام اضطرار اور مجدری پرستی نہیں ہیں۔ خدا کو عبشت کہت ایسا ہی ہے جیسے ہوا کو جہب دہ اپنے جھونکوں سے درختوں کو حرکت دے یا باش کہا جائے یا دیوار کو غافل کہا جائے۔ حالانکہ نہ ہوا عابشد ہے اور نہ دیوار غافل کیونکہ اس کے چلنے میں کوئی عرض مدنظر نہیں ہوتی اور غافل اس کو کہا جاتا ہے جو جمل اور علم کا اہل ہو جو انسا لؤں کا خاصہ ہے۔

عرض تکلیف مالایطا ق کا جواز ضرور مانتا پڑتا ہے اور علاوه دلیل مذکورہ بالا کے ایک اور زبردست دلیل ابو جہل کو خدا کا مخالف بالایمان مانتا ہے جب کہ خدا اک معلوم تھا کہ وہ مشرف پنا سلام نہیں ہوگا۔ انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس بات کی خبر بھی دے دی یہ تکلیف مالایطا کی ہو بہر مثال ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ کے علم کے خلاف ہر قریب محال بالذات نہیں مگر عدم وجود قدر میں ہیں اس سے کم بھی نہیں بعین لوگوں کا جو یہ خیال ہے کہ کفار میں سے جو ایمان لائے دہ ما صور اور مخالف نہیں تھے شریعت سے انکار ہی نہیں بلکہ اس کے سفید چہروں ایک بد نہاد اٹ لگانا ہے اگر کوئی کہے کہ اگر چہ ابو جہل اپنی شفاقت کی وجہ سے دولت ایمان سے محروم رہا۔ مگر ایمان لانا اس کے محال نہیں تھا۔ بلکہ وہ اس پر قادر تھا تو پھر تکلیف مالایطا کی یہ مثال کیسے صحیح ہو گی۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ہمارے نزدیک کسی کام کے کرنے سے پیشتر اس کی قدرت موجود نہیں ہوتی۔ اور جب دہ ایمان نہیں لاسکا تو معلوم ہوا کہ میکو قدرت ہی نہیں۔ اور معترض کے نزدیک اسی کے لیے ارادہ اور خدا کے لیے علم کا خلاف نہ ہونا ضرط ہے۔ اور جب خدا کو اس کے ایمان مذلانتے کا علم تھا تو ثابت ہوا کہ ابو جہل ایمان مذلانتے کا درمیانی تھا تیسرا دعویٰ جائز ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی بے قصور انسان یا حیوان کو عذاب سے معزز لے اس کو پیش کرتے ہیں۔ اسی بنا پر ان کو یہ کہنا پڑتا ہے مثلاً مہرا و لپتو کو جو دنیا میں تکلیفیں ہوں گی۔ قیامت کے روز خدا ان کو مژوہ دیتا ہے اگر کوئی کہے ان کو بعد

دے گا، امر لعین کہتے ہیں کہ ان کی ارادج بطور تنازع کے دوسراے ابدان میں منتقل ہو کے ان تکالیف کے عومنا عیشِ اڑاتی ہیں۔ ان کا یہ مدھب بالاکل لغوا در مسل ہے۔ کیونکہ دنیا میں ہم مشابہ کرتے ہیں کہ حیواں اولوں بچوں اور بخوبیوں کو خدا طرح طرح کی مصادیب اور تکالیف میں مبتلا کرتا ہے۔ حالانکہ یہ بالکل بے کناہ اور بے قصور ہوتے ہیں۔ اگر خدا اسکے لیے بے گناہ انسانوں یا حیواں اولوں کو آرام دراحت پہنچانا واجب ہوتا تو منع نہیں۔ بچوں اور جوانین کے امراض کا وجود دنیا میں عنقا ہوتا۔ نیز یہ ہے شایستہ ہو چکا ہے کہ خدا اپنے کوئی امر واجب نہیں ہے۔ اگر کوئی کہتے کہ ایسا کرنا اس کے حکیم ہونے کے منافی ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس کے حکیم ہونے کے معنے ہیں سلسلہ کائنات کو خاص نظم و شق کے ساتھ چلاتا اور اس کے لیے قسم قسم کے اسباب مہیا کرنا اور ایسا کرنا اس کے قالف نہیں۔ اگر کوئی یہ کہے کہ پھر خدا افالم ہو گا حالانکہ وہ کہتا ہے وہ مخالف ہے لفظاً للعَذَابِ لِتَرِدُّبِ تیرے بندوں پر ظلم نہیں کرتا) تو اس کا جواب یہ ہے کہ ظلم خدا اسے سلبِ معنی کے طور پر مستحب اور منفی ہے۔ یعنی خدا تعالیٰ میں ظلم و ستم کرنے کی استعداد بھی نہیں جیسے دیوار سے غفلت اور ہوا سے عبت کام کرنا سلوب اور منفی ہے۔ کیونکہ ظلم کے معنی ہیں کسی دوسرے کے ملک میں داخل دینا اور لقرف کرنا یا اپنے حاکم کی خلاف درزی کرنا۔ تو پھر اللہ تعالیٰ کا یہ فعل ظلم نہیں ہو گا۔ اس پر ظلم کا لفظ تب صادق آ سکتا ہے جب بندوں یا اس کی دوسری مخلوقی میں اسے کوئی بیڑا اس کے ملک سے خارج ہو یا اس پر کوئی زبردست طاقت حکمران ہو ہر ایک شخص جانتا ہے کہ انسان اپنی مخلوق بیڑی میں جس طرح چاہے لقرف کرے۔ مثلاً کپڑا چھاڑ دے۔ اگر میں جلا دے یا کسی کو دیسے۔ اس کو کوئی بیروق سے بیروق شخص بھی ظالم نہیں کہہ سکتا ہاں اگر کسی بیڑ کی بیڑ میں دست اندیزی کرے یا خلاف شرع کوئی کام کر دیجے تو بیشک ظالم کا خطاب اسے دیا جائے گا۔ عرض ظلم کے معنے اللہ تعالیٰ میں نہیں پائے

جاتے اس کی بارگاہ میں چون دپرا کی محال نہیں دنیا کے بڑے بڑے  
فرمازدرا اور الاعزם بادشاہ اس کی بارگاہ عالی میں پھر کے پر کی حیثیت نہیں رکھتے  
پوتحا دعویٰ اللہ تعالیٰ کے لیے اپنے بندوں کی بہبودی اور رعایت واجب  
نہیں بلکہ وہ یوچا ہے کہ مسلط ہے معتزلہ کہتے ہیں کہ خدا پر یہ فاجب ہے ان  
کے مدھب کے بطلان کے لئے اول ترہ بھی کافی ہے جو ہم پہلے ثابت کر پکے  
ہیں کہ خدا پر کوئی پیروجا جب ہیں دوم مشایہ اور تاجر بھی اس کے بطلان  
پر شاہد ہے فرض کرو یعنی لوط کے ہیں جن میں سے ایک صغر سخن میں بحالت  
اسلام مر گیا اور ایک سن بلوغت کو پہنچا اور مسلمان ہو کر بڑی نیکیاں  
کیں اور مر گیا اور ایک سن بلوغت کو پہنچا مگر کافر ہو کر دنیا کو چھوڑا۔ اب معتزلہ  
کے نزد دیک اول الذکر جمعتی ہے اور دوسرا بھی صغير ہے مگر پہلے کے  
اعلیٰ مراتب کا مستقیم ہے اور مومن الذکر کو چھوٹے جہنم میں رہے گا۔ حال یہ ہے  
کہ فرض کرو پہلا لام کا کہتا ہے اے اللہ مجھ کو میرے دمرے بھائی سے کیوں  
کم مراتب ملے ہیں کیا میں مسلمان نہیں تھا۔ خدا حباب دے گا کہ یہ سن بلوغت  
کو پہنچ کر طرح طرح کی نیکیاں کرتا رہا ہے وہ سمجھے گا کہ اگر یہی بھی زندہ رہتا  
اور جوان ہوتا تو اس سے زیادہ نیکیاں کرتا مجھ کو قبل از وقت ما رکر میری حق  
تلخی کیوں کی گئی خدا کہے گا تجھے اس ملئے صغر سخن مارا ہے کہ مجھے معلوم تھا کہ اگر  
تو زندہ رہ کر جوان ہوتا تو کافر ہو کر مرتا اور چھیش کے لیے تجھے جہنم میں رہنا پڑتا  
اس لیے میں نے مناسب سمجھا ہے کے تجھے لوگوں ہمیں مار دیا جائے  
تاک کم سے کم چھشت میں تو رہنے کا تجھے استحقاق ہو۔ اتنے میں ان کے ساتھ کہ  
شخص جو کافر ہونے کے سبب چھیش کے لیے دوزخ میں پھینک دیا گیا ہے۔  
کہ گا اے اللہ اگر میری لست میں باقی تھا کہ میں بالغ ہو کر کافر ہوں گا اور  
اس کی وجہ سے چھیش دوزخ میں رہوں گا تو مجھے بعض صغر سخن میں ہی مار دینا  
تاک آتش دوزخ سے رہائی ہوتی۔ اب بتاؤ اگر خدا کے لیے آدمیوں کی بہتری

دراجیب ہے تو اس کو خدا کیا جواب دے گا لیقنا گوئی جواب مذہب پر ٹھے گامگر اہل السنۃ والجماعۃ پر یہ اعتراض نہیں عائد ہو گا۔

پانچواں دعویٰ جاہلیہ ہے کہ خدا تعالیٰ نیکوں کو دوزخ میں ڈال دے اور بُرُوں کو بخش دے اگر چاہے تو ایک دفعہ بندوں کو فنا کر کے پھر دبارہ ذاٹھائے۔ اس کو اس بات کی کچھ پروانہیں کہ تمام کافروں کو بخش دے۔ اور ان کے عرضنیک سے نیک بندوں کو ہمیشہ کے لیے آگ میں ڈال دے۔ غرض یہ احمد نہ مخالف ہیں۔ اور نہ ان کے وقوف سے خدا کی صفات میں کوئی نقص لازم آتا ہے۔ کیونکہ بندوں کو مختلف بالعبادت اور چیزیں ہے اور ان کو اچھے یا بُرے اعمال پر ہزار دسرا دینا اور امر ہے خدا کے لیے ان میں سے کوئی بھی واجب کے تین معنوں کے مقابلیں واجب نہیں ہیں اگر وحیوب کے منتهی ہیں کہ خدا کا یہ وحدہ ہے کہ نیکوں کو جنت میں اور بُروں کو دوزخ میں داخل کرے گا اور وہ پیغام وحدے کے خلاف نہیں کہ سکتا تو اس کے ساتھ ہم بھی متفرق ہیں اگر یہ کہا جائے کہ بندوں کو اعمال پر مجبور کرنا اور ہاؤ جو درقدرت کے ان کو اعمال مطابق جزا دسرا نہ دینا مستحب اور نیک ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ قیمع کے سختے ہیں جو کام غرض کے خلاف ہو سو اگر قیمع سے مراد خدا کی غرض کے خلاف ہے تو وہ اعتراض سے پاک ہے اور اگر بندوں کی غرض کے خلاف مراد ہے تو ان کی اعتراض کے خلاف ہونے سے خدا کے نزدیک اس کا قیمع ہونا لازم نہیں آتا۔ ایز ہر ایک شخص جانتا ہے کہ آقا کے لیے اپنے غلام کو اس کی حسن خدمات پر الفاظ عطا کرنا واجب ہے کیونکہ پھر یہ معاوضہ اور اجرت کہلاتے گی جو اس کی فلانی کے منافی ہے۔ سب سے زیادہ تعجب ایک معتزلہ کا یہ دعویٰ ہے کہ بندوں پر خدا کی نعمتوں کے مقابلہ میں شکر واجب ہے اور خدا پر شکر کا بدله دینا واجب ہے۔ اس پر یہ اعتراض ہے کہ اگر یہ بات ہے تو خدا کے بدله دینے پر جدید شکر بندوں پر واجب ہو گا اور پھر اسی شکر پر

خدا کو جدید بدله دینا واجب ہو گا تو پھر اسی طرح شکر و جزا کا سلسلہ الی غیر النہایت جائے گا اور یہ حال ہے اس سے بڑھ کر لغو ان کا یہ دعویٰ ہے کہ کافر ملکہ مرثکب کبیر کو جو توبہ کرنے سے پہلے مرے گا چیشہ دوزخ میں رکھ کر عذاب دینا خدا پر واجب ہے۔ ان کا یہ بے صریح دعویٰ کرم فیاضی۔ مقتضائے عقل عادت اور شریعت محمد یہ علی صاحبہما افضل الحقیقت سے ال کی تاببدی اور طفل ملکتی بہ دلالت کرتا ہے کون نہیں جانتا کہ گناہ پر سزا دینے سے معاف کردیتا اچھا ہوتا ہے اور معافی پر لوگوں کی طرف سے بخواہیں اور شناہوتی ہے وہ انتقام پر نہیں ہوتی تو پھر خدا بھی عجیب خدا ہے کہ معافی جانتا ہی نہیں۔ حب کوئی شخص گناہ کرے اور دنیا میں اسے توبہ تھیب نہ ہو تو خدا تعالیٰ اس کو چھینیشہ عذاب دیں پر مجبور ہو جاتا ہے یکس قدر حرمت اٹھیز بات ہے کہ دنیا کے باڈشاہ و علام۔ کسی کی بڑی بڑی خطابیں معاف کر دیں اور ان کو معاف کرنے میں ذرہ بھی کوئی خیال نہ ہٹے مگر وہ حکم الحاکمین غفور الرحیم اس وصف سے خودم ہو۔

انتقام کا وجب دہاں ہوتا ہے جہاں کوئی کسی درسے کو کسی قسم کا نقصان پہنچا ٹے یا اس نے کوئی ایسا کام کیا ہو جس سے درسے کھوٹ میں فرق آگیا ہو اور ظاہر ہے کہ اگرچہ ساری مختلف شب و روز اس کی عبادت میں لگ جائے یا سارے لے سارے بندے (خدا خاصست) کافر و مرتد ہو کر اس کی نافرمانی میں کوئی کسر باقی نہ چھوڑیں۔ بلکن اس کی نورانی ذات اور اس کے پاک اوصاف میں کوئی کسی قسم کا فرق نہ آئے گا اور اگر بغرضِ محال خدا نے ضرور اعمال سیہ کا بدله ہی دینا ہے اور وہ اس امر پر مجبور را دربے اختیار ہے تو سزا کی مقدار اتنی بھی ہوئی چاہیے جو گناہ کی مقدار ہے دی پر کہ گناہ تبریزیک لمحہ میں کیا گیا ہے یا مشتعل ساختہ میں تک کفر کی حالت میں لیکن انسان نہ نہدہ ملے ہے اور سزا چھینیشہ کے لیے مقرر کردی جائے یہ نہ الفاظ ہے نہ عدل

ایک اور دوسری بھی ہے جس کے متعلقہ کے مذہب کا بطلان ثابت ہوتا ہے وہ یہ کہ خدا تو در کنار انسان ہی کو ہم دیکھتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ لفیر و صدروں کے کسی گناہ اور خطای پر سزا دینی قبیع سمجھتا ہے ان دو صورتوں میں سے ایک صورت یہ ہے کہ سزا دینے میں آئندہ کے رائے جس کو سزا دینے کا ارادہ ہے اس کی ہتھی مقصود یعنی یہ عرض ہو کہ اگر اب اس کو سزا دی گئی تو آئندہ یہ اس امر شیعہ کا ترتیب نہیں ہو گا اور اگر یہ عرض نہ ہو تو اسی سزا کو ہر ایک قبیع سمجھ گا کیونکہ جو کچھ ہو تو تھاد ہو گیا ہے اور آئندہ اس امر کے ارتکاب کا موقعہ نہیں رہا اب سزا دینے سے کیا حاصل ہو گا۔

اور دوسری صورت یہ ہے کہ کسی آدمی کو کسی نے کوئی نقشبان پہنچا یا ہو جس سے اس کو سخت غصہ ہو، اس صورت میں بھی اگر مظلوم کے لئے انتقام لہا جائے تو یہ چند اس مستحسن نہ ہو گا۔ یہ دو صورتیں ہیں جن میں انتقام قبیع نہیں ہوتا مگر جب ہم خور کرتے ہیں کہ خدا تعالیٰ میں ان دونوں میں سے کوئی صورت بھی ہیں پائی جاتی کیونکہ قیامت کے ۲۴ گے نکسی بات کی تکلیف ہے اور زندگی اس کی عبادت پر مجبور ہوں گے تاکہ پہلی صورت محقق ہو۔ اور نہ خدا کو بندوں کے گناہوں سے رنج پہنچا ہے تاکہ دوسرا صورت کا احتمال ہو۔

چھٹا دعویٰ اگر فرع نہ ہوتا یعنی پیغمبروں کے ذریعہ ہم کو خدا کی معرفت نہ ہو گی تو خدا کا پہنچانا اور اس کی نعمتوں کا فلک یہ ہم پر واجب نہ ہوتا اور متعلقہ کہتے ہیں کہ عقل کے ذریعہ اس کا پہنچانا واجب ہوتا ان کا یہ دعویٰ غلط ہے کیونکہ اگر معرفت عقل کے ذریعہ خدا کی معرفت واجب ہوتی تو دو بات سے خالی نہیں یا کسی فائدہ کو جو اس کی معرفت پر مرتب ہونے والا ہے مدنظر رکھا گیا ہے یا لفیر فائدہ کے عقل اسی کی معرفت پر مجبور ہے اگر بلکہ کسی فائدہ کے ہے تو عقل کا یہ فعل عجیب ہو گا، جو اس کی شان کے خلاف ہے اور کسی فائدہ کا نشیان ہے تو وہ فائدہ یا تو اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہو گا اور یا اللہ تعالیٰ کی طرف۔ خدا کو تو اپنی معرفت سے کوئی فائدہ نہیں

اور اگر خود انسان کے لیے ہے تو یادِ دنیا میں ہو گایا آخرت میں۔ دنیا میں تو اس کی عبادت سے مفت میں اپنی جان کو طرح طرح کی تکلیفون اور مصیتیوں میں ڈالنے کے بغیر اور کوئی فائدہ نظر نہیں آتا اور آخرت میں ہے تو ہم پوچھتے ہیں کہ آپ نے یہ کہاں سے معلوم کر لیا ہے کہ اعمال صالحہ سے ضرور پہشست ہیں ملے گا کیونکہ صورت مفرد ضرر میں نہ کوئی خریعت ہے نہ بھی جس کی زبانی ہمیں علم پور گیا ہو۔

اگر کوئی یہ کہے کہ ہر ایک شخص کا لیقینہ ہے کہ میرا خالق ہے اس کے ہت سے حقوق میرے ذرہ میں اگر میں اس کی نعمتوں کا شکر یہ ادا کرو گا تو وہ مجھے مرتب عالیہ عطا کرے گا اور اگر ناشکری کروں گا تو عذاب دے گا غرض کوئی بھی اس پات کا قائل نہیں اور اطاعت اور فرمابندواری پر حذاب اور معصیت پر ثواب ملنے کا اختیال ہے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ وہ دنام شخص کو اس کی طبیعت ضرور اس امر پر غمیز رکرتی ہے کہ وہ پیش آئے والے فریے سے پچھے کی گوش کرے۔ مگر اس سے خدا کی معرفت اور اس کی اطاعت کا واجب ثابت ہیں ہوتا۔ بلکہ اس کا ثبوت اس بات پر موقوف ہے کہ کوئی ایسی چیز ہو جو جانب فعل کو اس کی حرک رائج کر دے اور جس سے لیقینی طور پر معلوم ہو جائے کہ اگر اس کی نعمتوں کا شکر یہ ادا کیا جائے تو اسی ہوتا ہے اور ناشکری سے ناراض خاصہ کر جب ہم دیکھتے ہیں کہ شکر اور عدم شکر خدا تعالیٰ کی بارگاہ میں دونوں مساوی ہیں نہ اس کا شکر پر پوشش حاصل ہوتا ہے اور نہ عدم شکر پر رنج یہ تو انسان کا خاصہ ہے کہ وہ اپنی تحریک پر غرض ہوتا ہے اور مدت اور پہنچ سے اس کے دل پر چھٹ لگتی ہے تو جب اس کی بارگاہ میں یہ دونوں ایک درجہ رکھتے ہیں تو پھر صفات اور معصیت میں سے ایک درس سے پر تزیع دینی محال ہو گی بلکہ جب ہم غور کرتے ہیں تو ہمیں دو ایسی وجہ نظر آتی ہیں جن سے بننا ہر عبادت پر عذاب ہونے کا شہر ہوتا ہے ان میں سے ایک وجہ یہ ہے کہ ممکن ہے کہ خدا نے انسان کو اس غرض کے لیے

پیدا کیا ہو کہ وہ شہودِ نفسانی اور علیش و عشرت میں اپنی زندگی بس کر کے اور جہاں تک ہو سکے ہوا مئے نفسانی کا سہاب ہمیا کرنے میں کوئی دلیقہ اٹھا نہ کے اگر اس کی پیدائش کی یہ عرض ہو تو خدا کی عبادت میں مصروف ہونا اور طرح طرح کی مشکلات میں پھنسنا نفس کو رہ پہ وریافت کی تیور میں مقید کرنا یہ سب کچھ مقتضائے زندگی کے خلاف اور اس وحدہ لاشریک لازمی مصیبت میں داخل ہو گا۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ ہر ایک شخص چانتا ہے کہ اگر کوئی شخص کسی بادشاہ کی مدح کرتے ہوئے اس کی تمام صفات اور اخلاقی و اطوار اور نیت و برخاست کے متعلق تمام رازوں کا ذکر کر دے سکتا اور اس کے حرمتوں تک کی ہاتھیں ظاہر کر دے تو بجائے اس کے کہ اسکو مدح پر کچھ انعام دیا جائے وہ زخم و توبیخ کامستقی ہو گا۔ اور بادشاہ اسے کہہ گا کہ تمہیں کیا حق ہے کہ بادشاہوں کے شخصی امور اور ان کے خانگی معاملات کے انشادر کے درپے ہو گئے ہو تم ایک ادنیٰ حیثیت کے انسان ہو کر بادشاہوں کے آگے اس قدر بے حیاتی اور بے شرمی کے ساتھ پیش آنے کی حرمت کرتے ہو تو تمہارے سزا ہے کہ تمہارا اسر فوراً اڑا دیا جائے تو جب دنیا دی پوشاہوں کا یہ حال ہے کہ اگر معمولی آدمی ان کی مدح کرے تو وہ اس کو عار مجھتے ہیں تو اس اعلم الحاکمین میں یہ وصف کیوں نہ ہو گا کیونکہ جو شخص اس کی معرفت کے درپے ہو تو اس کی صفات اور افعال اور اس کی خصوصیت کا کوئی لگاتا ہے اور اس کی حکمتیں اور مجیدیں کے ہر ہلکہ پر مقتضائے زنگاہ ڈالنا چاہتا ہے اور ظاہر ہے کہ ہر ایک آدمی کا یہ منصب ہیں ہے تو پھر اس کی معرفت کا مل معيار کس کو مقرر کیا جائے۔

اس پر ایک سوال وارد ہو سکتا ہے وہ یہ کہ اگر عقل کے ذریعہ خدا کی معرفت اور اس کی عبادت کا وجہ بہابت نہیں ہو سکتا تو انہیا علیہم السلام کا بھیجا سمجھی ہے فائدہ ہو گا کیونکہ جب انہوں نے معتبرے دکھائے تھے تو یہ کہنا درست تھا کہ اگر ان معجزات کی طرف دریختنا و اجتبہ ہیں تو جیسیں ان کو دریختنا اور ان میں غور کرنے

کرنے کی کوئی ضرورت نہیں اور اگر واجب ہے تو عقل کے ذریعہ تو واجب ثابت نہیں ہو سکتا تو پھر شرع سے ثابت ہو گا مگر شرع کا ثبوت مجزہ ہو تو موقوف ہے اور مجزہ کو دیکھنے کا واجب بغیر شرع کے ثابت نہیں ہو سکتا مفرض یہ کہ شرع کا ثبوت مجزہ ہو تو موقوف ہے اور ردیت مجزہ کا واجب شرع پر یہ رد ہے جو محال ہے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ موجب فحص ہے اور انہیا علیہم السلام صرف اہمیت دجوب کے نیچے کیجئے جاتے ہیں اور وہ اپنی طرف سے کوئی شے بند ول پر واجب ہے جیسیں کرتے وہ کہہ دیتے ہیں کہ اگر اس راستہ پر چلو گے تو نجی جاؤ گے۔ اور اگر اس راستہ کو اختیار کر دے تو ہلاک ہو جاؤ گے اور خدا تعالیٰ اور ہم کو سہاری نیقات یا ہلاکت کی کوئی پرواہ نہیں اور اگر تم کو سہاری نبوت میں ٹک کرے تو یہ مجزہ ہے جیسیں ان کو دیکھو اور ان میں غور کر داس کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی طبیب بیمار کو کھتنا ہے کیا یہ در پیزیں ہمیں جن میں ایک زہر ہے اگر تم اسے کھاؤ گے تو فوراً ہلاک ہو جاؤ گے اور ایک تمہاری دوا ہے اگر اس کو استعمال کر دے تو خدا یا ب ہو جاؤ گے اب مریض کو اختیار ہے جو ہے نہ کھلتے یادہ دوا استعمال کرے میں میں اسکو خدا حاصل کرنے کا احتیال ہے۔ عرض معمولات کو دیکھ کر شرع کا اثبات ایسا ہیجی امر ہے جس میں کسی کو بھی انکار نہیں ہو سکتا۔

ساقوان دعویٰ [انہیا علیہم السلام کی بعثت نہ محال ہے نہ دو ایجوب بلکہ جواز کے درجہ میں ہے معترض اس کو واجب اور براہمہ اس کو محال اور ناممکن کہتے ہیں معتزلہ کی تردید تو اس بات سے ہد سکتی ہے جس کو ہم پہلے ثابت کر آئے ہیں کہ خدا پر کوئی پیز واجب نہیں ہے یا قی رہے براہمہ سو جب ہم بعثت کے جواز پر دلیل قائم کر دیں گے تران کی بھی تردید ہو جائے گی کیونکہ جو چیز محال اور ناممکن ہوئی ہے وہ جائز اور ناممکن ہیں ہو سکتی سر ملا حظہ ہو جواز بعثت کی دلیل۔

بھم پہلے ثابت کیچکے ہیں کہ خدا مشکل اور قادر ہے اور اس کے مشکل ہونے سے یہی سخت ہیں کہ وہ اپنے کلام کو بعض ایسے اشخاص کے دلوں میں پیدا کر دے ہو

دیگر بندوں سے اس کی بارگاہ میں خاص تقریب رکھتے ہوں اور اس کے ساتھ ہم کلامی اور مناجات کا درجہ ان کو حاصل ہو۔ اور وہ اس کو ان لوگوں کے پاس پہنچا دیں جن کو یہ مرتبہ حاصل نہیں انہیں اپنی بعثت کا مجال ہونا اس بات پر موقوف ہے کہ خدا تعالیٰ امتکلم اور قادر نہ ہوتا جب یہ دونوں وصف اس میں پائے جلتے ہیں تو بعثت کے جواز میں کیا شبہ ہو سکتا ہے اور یہ بھی ہر ایک شخص جانتا ہے کہ بعثت کوئی تبعیع امر نہیں تاکہ اس میں سے بعثت کو ناممکن قرار دیا جائے اس سے بڑھ کر اس کا اد کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ معتزل بھی باوجود یہ کہ ہر ایک امر میں تباہت کو دھل دیتے ہیں اس کو تبعیع نہیں کہتے بلکہ اسٹا واجب کہتے ہیں۔

ہماری سمجھ میں تین وجہ ہیں جن سے بغاہر بعثت کا عدم امکان ثابت ہوتا ہے۔ اور غالباً براہمی انجی کو دیکھ کر اس کے ناممکن ہونے کے قائل ہو گئے ہیں پہلی ہم ان کو علی الترتیب ذکر کرتے ہیں اور پھر ان کی تردید کریں گے۔

(۱) اگر انہی ایسے احکام بیان کرنے کے لیے مبووث ہو گئے ہیں ہو ہماری سمجھ میں آسکتے ہیں تو پھر ان کی کیا صورت ہوئی ہمارے عقول ہی ان کو ذریافت کرنے کے لیے کافی تھے اور ایسی باتیں بیان کرنے کے لیے آئے ہیں جو ہمارے عقول سے باہر ہیں تو ان کا ناپے فائدہ ہو گا کیونکہ جن باقتوں سے ہم نا آشنا ہیں ان کے پا وجود ہم ان کی تقدیق کیونکر کریں گے کیونکہ تقدیریں بھی عقول ہی کا کام ہے۔

(۲) یہ بھی ممکن تھا کہ ایز دحل دعا خود اپنے بندوں کے ساتھ کلام کرتا اور لذی انبیاء کے تمام امور سے ان کو خود رہی مطلع کر دیتا۔ جب یہ بات بھی ممکن تھی تو انہی کا بھیجننا ممکن عیش اور ربیلہ فی المکہ تھا۔ حالانکہ خدا تعالیٰ بے فائدہ کا مولی سے صبر اور متبرہ ہے اور اگر اس کا بالمشافر کلام کرنا مجال اور ناممکن بھی تسلیم کر لیا جائے تو بھی معجزہ دل کے سوا انبیاء کی تقدیق ناممکن ہے مگر معجزہ اور جادو و ملسمات و عیزہ میں تیز ناممکن ہے یہ کیونکہ معلوم ہو سکے لا کہ یہ معجزہ ہے اور جادو یا شعبدہ نہیں ہے۔

(۲) اگر مجذہ اور جادو وغیرہ میں امتیاز کا امکان بھی تسلیم کر لیا جائے تو بھی یہ دریافت کرنا کہ انہیا رکی بعثت میں ہمارا فائدہ ہے نامنون ہے کیونکہ مکن ہے کلائد تعالیٰ کا مطلب بعثت انہیا سے ہمارا گراہ کرنا ہو، اور اس گواہی کی معیار ان کی تقدیق ہے اور مکن ہے کہ جس شخص کو انہیا عزیز سعید اور نیک بنت کہیں وہ بدجنت ہو اور جسے وہ شقی اور بدجنت بتائیں وہ سعید اور نیک بنت ہو غرض یہ امر نہ موال ہے اور نہ تشخیص خاص کہ جب یہ بھی معلوم ہو جکا ہے کہ ہدایت اور مخلافت میں سے کوئی بھی خدا تعالیٰ کی نسبت محال نہیں ہے یہ تین دجوہ ہیں جن پر بظاہر بعثت انہیا کا محال ہوتا ہیں معلوم ہوتا ہے اور جن کو دیکھ کر برا جھہ اس امر کے قائل ہوئے ہیں کہ بعثت انہیا محال اور بیسی ہے۔ اب ہر ایک کا جواب ملاحظہ ہو۔

پہلی وجہ کا جواب [انہیا علیہم السلام ایسے امور کو بیان کرتے ہیں جو ہماری سمجھ میں آسکتے اور ہمارے حلقے کے مطابق ہوتے ہیں مگر انہیا رکے بتانے اور ان کی طرف توجہ دلانے سے پیشتر بنی آدم ان سے غافل ہوتے ہیں بلکہ اگر توجہ بھی کریں تو بھی ہماری عقول ہر قسم کے امور مثلاً اعمال، اقوال اور اخلاق و اطوار کو معلوم نہیں کر سکتیں۔ مگر ان میں اتنی استعداد ہوئی ہے کہ گھر کوئی ان کو بتا دے تو اس کو سمجھ سکتی ہیں اور پھر ان کو کسی قسم کے انکار کی گنجائش نہیں رہتی۔

اس کی مثال یہ ہے جیسے کسی طبیب یا داکٹر کے جانے سے پہلے اور یہ کے مراض معلوم نہیں ہوتے مگر جب وہ بتا دیتا ہے تو ہمیں ان کی پورے طور پر تقدیق ہو جاتی ہے اور ان کو معلوم کر کے یہ انکو عمل میں لا سکتے ہیں۔ طبیب یا داکٹر کی بات پر اعتبار کرنے کے لیے اس کا حاجتی اور تجربہ کار ہونا مشروط ہوتا ہے۔ جس کا پتا لگانا کوئی مشکل نہیں۔ ویسے انہیا علیہم السلام کے قول پر اعتماد کرنے لیے بھی اسیا ب موجود ہیں اور وہ مجبور ہیں۔ ان کے ذریعے انہیا علیہم السلام کی تقدیق ہو سکتی ہے اور ان کے اقوال کی پیروی سے نجات ابدی حاصل ہو سکتی ہے۔

دوسرا وجہ کا بیان [مجذہ اور جادو وغیرہ میں تیز ہو سکتی ہے کیونکہ مردوں

کو زندہ کرتا۔ ایک سو کھی لادھی کا سانپ بن جانا پاند کا دلکشی سے ہو جانا دریا کا بھٹ جانا اور جذام اور برس کے ملینوں کا اچھا ہو جانا وغیرہ یہ میسے امور میں جن کو دیکھ کر جادو کا خیال نک ہیں آتا۔

اصل بات یہ ہے کہ یا تو ہر ایک تکن پیز کا جادو کے ذریعہ حاصل کرنا ممکن ہے یا بعض میسے امور بھی میں جن کا وقوع جادو یا خوبیات کے اصول سے نہیں ہو سکتا بلکہ جب تک خدا تعالیٰ طاقت ان میں تاثیر دے کر چہ ساری دنیا کے ساحرا پنی ساری طاقت ان پر صرف کر دیں ان کا وقوع محال ہے پہلی شق تو محال ہے کیونکہ کوئی شخص بھی یہ ہمیں کہہ سکتا کہ ہر ایک امر جادو کی طاقت سے اتنی بڑی ہو سکتا ہے اور نہ ہی علم سحر کے اصول اس بات کے مقتنی ہیں۔

تواب دوسری شق صحیح ہوگی یعنی بعض میسے امور بھی میں جن کا وقوع سحر طلسات وغیرہ کے ذریعہ نہیں ہو سکتا بسا اس سے انبیاء علیهم السلام کی جانی مقدمتی کی صورت بخوبی نکل آئے گی کیونکہ معجزات کے ذریعہ وہ امور پیش کیے جائیں گے جن کا جادو وغیرہ سے وقوع محال ہے اب اگر قابل غور امر ہے تو انہیا اور ان کے معجزوں کے شخصیات کو ملاحظہ کرنا ہے سو اس کا بہترین طریقہ یہ ہے کہ معجزات کافی سحر کے قواعد کے ساتھ مقابلہ کیا جائے اور اس میں غور کیا جائے کہ انہیا نے جو معجزہ دکھلائے ہیں کیا جادو وغیرہ کے ذریعہ ان کا وقوع پذیر ہونا ممکن ہے یا نہیں۔ اگر لقین معلوم ہو جائے کہ جادو وغیرہ کی طاقت سے یہ خارج ہیں تو سمجھ لینا چاہیے کہ یہ معجزات ہیں اور اگر کسی قسم کا خلک ہو تو اس کے رفع ہونے کے لئے بجز اس کے اور کوئی صورت نہیں کہ ان میں سے کسی بھی تے سا جوں کو عام طور پر پہنچ دیا ہو کہ اگر تم کو میری بیوت میں خلک بہے اور ان معجزوں کے متعلق نہیں یہ خیال ہے کہ یہ سحر کے قبیل سے ہیں تو اُن مجھ سے مقابلہ کر دو، جیسا سمعت موسی علیہ السلام بنے کیا تھا۔ غرض معجزے اور جادو وغیرہ میں نہایت اسان سے قیز ہو سکتی ہے۔

تیسرا ویجہ کا جواب | جب محبزہ کی حقیقت معلوم ہو جائے اور پھر محبزہ کا مشاپد بھی کر لیا جائے تو کسی کے دل میں یہ خیال نہیں گزرتا کہ خدا تعالیٰ کی طرف ہمیں دھوکہ دینا اور ہم کو گراہ کرنا ہے اس کی مثل یہ ہے کہ ایک آدمی بادشاہ کے روپ میں اس کی فوج کو خاطب ہنا کر کہتا ہے کہ بادشاہ نے تمہارے کل انتظام میرے پروردیدیے ہیں تمہاری تحریکیں اور تمہاری ہر قسم کی حرکات و سکنات میرے سکم کی تابع ہوں گی تم پر میری پیروی واجب ہے کسی بات میں میری مخالفت نہ کرنی چوگی۔ بادشاہ اس کی یہ تقریر چپ چاپ بیٹھا سن رہا ہے اور پھر وہ کہتا ہے کہ اسے بادشاہ اگر میں اپنے اس قول میں سچا ہوں اور تو نے مجھے فوج کا سردار بنایا ہے تو میری تصدیق کے لیے تم اپنے تحفظ پرستے تین وقفہ اٹھوا اور میں ہی دفعہ بیٹھو۔ بادشاہ نے ایسا ہی کیا۔ اب ہر ایک شخص جاتا ہے کہ بادشاہ کی طرف اس نشست و برخاست سے فوج کو دھکے میں ڈالنا نہیں ہے۔ بلکہ اس امر کا انہمار مقصود ہے کہ واقعی اس نے شخصی مذکور کو فوج کا سردار مقرر کر دیا ہے اور بادشاہ کا عاصم شی کی حالت میں شخص مذکور کے کچھ پر تحفظ پرستے تین وقفہ اٹھنا اور بیٹھنا ایسا ہی شخص مذکور کے قول کی صدقہ اقت پر دلالت کرتا ہے۔ یہ اس کے قول کی تائید میں بادشاہ کا اس طرح ہد زبانی کیہے دینا کہ میں نے اس کو تمہارا سردار مقرر کیا ہے۔ اس کی سچائی پر دلالت کرتا ہے۔

اسی طرح جب انبیاء علیہم السلام بتی آدم کو کہتے ہیں کہ ہم خدا تعالیٰ کی طرف سے تم کو اس کے احکام بتانے کے لیے آئے ہیں اور اگر تم کو فکر ہے تو ان محبزہ کو دیکھو۔ یہ ایسے محبزے ہیں جو انسانی طاقت سے خارج ہیں اگر ہم جھوٹے ہوئے تو ہمارے ہاتھوں پران کا ٹپو درہ گز نہ ہوتا۔

تو پھر کسی شخص کے دل میں یہ خیال نہیں گز رکتا کہ ایزو جل و علا کی طرف ہم کو گراہ کرنا اور دھوکے میں ڈالنا ہے یہی وجہ ہے کہ اس بنا پر کسی شخص نے انبیاء علیہم السلام کی تکذیب ہیں کی اور ان کے پیش کردہ محبزات کو سورا در شبدہ

بازی پر محول پہنچیں گیا خدا تعالیٰ کے مشتمل ہونے آمر و ناہی ہونے اور لذت  
نبوت سے انکار کیا گیا مگر کبھی بیوقوف سببیو قوی شخص نے یہ کہنے کی جرأت  
نہیں کی خدا تعالیٰ معاذ اللہ غدار اور دھوکہ دھے ہے اگر کہا جائے کہ کیا کرامت  
حق ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ کرامت کا درجہ جائز ہے کیونکہ یہ بھی ایک  
خالق عادت امر ہے جو اللہ تعالیٰ کے سوا اور کسی سے ظاہر نہیں ہو سکتا  
نیز یہ خود محال ہے اور نہ کسی محال امر مثلاً بطلان مججزہ کو مستلزم ہے کیونکہ  
مججزہ میں تحدی کا ہونا شرط ہے اور کرامت میں کسی قسم کا دعویٰ نہیں کیا جا  
سکتا تاکہ کرامت کا مججزے کے ساتھ التباس پڑنے کا شہر ہو سکے۔

اگر کہا جائے کہ جبوئے شخص کے ہاتھ پر بھی مججزے کا ٹھوڑا ممکن ہے یا نہیں  
تو اس کا جواب یہ ہے کہ نہیں کیونکہ مججزہ وہ خلاف عادت امر ہے جو تقدیس  
کے بعد کسی پیغمبر کے ہاتھ پر ظاہر ہو اور جو خدا کی طرف سے اس مضمون کو ادا  
کرے کہ یہ نبی یا پیغمبر اپنے دعویٰ میں سچا ہے اور واقعی میں نے اس کو  
رسول بننا کر جیجا ہے تو پھر اگر کسی جبوئے شخص کے ہاتھ پر اس کا ٹھوڑا ہو  
تو اس کے یہ معنے ہوں گے کہ یہ شخص سچا ہے لیکن جھوٹا بھی ہے اور سچا بھی  
ہے اور یہ محال ہے کیونکہ جب مججزے نے یہ بیان کر دیا کہ یہ شخص اللہ  
تعالیٰ کا رسول ہے اور اپنے دعویٰ میں سچا ہے تو پھر جھوٹا اسے کیونکہ کہا  
جائے گا، جھوٹا ہونے کے یہ معنے ہیں کہ یہ رسول نہیں اور اپنے دعویٰ میں  
جھوٹا ہے غرض یہ کہ جھوٹا ہونے اور مججزے کا اجتماع اجتماع تباہی نہیں  
ہے اور یہ محال ہے۔

--

♦

♦

♦

♦

# چوتھا باب

## پہلی فصل

حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت کا اثبات آپ کی نبوت کا اثبات ہمین تین فرقوں کے مقابلے میں کرنا پڑتا ہے۔ پہلا فرقہ عیسیٰ ہے اس فرقہ کے لوگ ان حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کو صرف عربوں پر محدود کرتے ہیں۔ مگر ان کا یہ دعویٰ صریحاً باطل اور غوہ ہے کیونکہ جب وہ آپ کو (گو اہلی عرب کے بیٹے) رسول برحق مانتے ہیں اور یہ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ جھوٹ کہنا پیغمبر کی شان کے خلاف ہے اور یہ بھی نہ ہر ہے کہ آپ نے یہ دعویٰ کیا ہے کہ آپ عالمہ خلائق کی ہدایت کے بیٹے میتوں ہوئے ہیں اور آپ نے کسریٰ اور عجم کے مختلف فرمائشوں کی طرف اپنے سفر بھیجے ہیں تو پھر آپ کی نبوت کو یہ لوگ اہل عرب پر محدود بتانے کی کس دل سے جرأت کرتے ہیں یہ ہدایت تعجب خیز بات ہے کہ ایک شخص کو رسول بھی تسلیم کیا جائے اور پھر اس کے لعفی دعاویٰ میں تکذیب بھی کی جائے۔

دوسری فرقہ یہودیوں کا ہے انہوں نے آپ کی نبوت اور معجزات کی محض اس خیال پر تکذیب کی ہے کہ ان کے دل میں یہ بات بیٹھ گئی ہے کہ حضرت مسیح علیہ السلام کے بعد نبوت کا دروازہ پیغمبر کے بیٹے بند کر دیا گیا ہے اس خلطہ بھی کی وجہ سے انہوں نے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو بھی بھی برحق نہیں مانا۔ ان کی تردید میں یہ بھیں یہ طرفی مقصنم معلوم ہوتا ہے کہ حضرت عیسیٰ کی نبوت ثابت کی جائے اس سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت بھی ثابت ہو چکی گی کیونکہ برا اور است آپکی نبوت کا اثبات اعماق قرآن کے اثبات پر موقوف

ہے اور یہ ایسی دقیق بحث ہے۔ جن کی ترتیک پہنچتا ہر ایک کام ہتھیں۔ بخلافِ احیا و نوتنی اور جذام و بر ص و والوں کا اچھا ہر جلنس کئی کوشکری اور مشاہدہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ جن کے سمجھنے میں کسی وقت کام منا ہتھیں کرنا پڑتا۔ ہم ان سے پہنچتے ہیں کہ حضرت موسیٰ نے اپنے اہل خانہ اکوسانپ بنا دیئے کا مجہزہ پیش کیا تھا اور حضرت عیسیٰ نے مردے زندہ کرنے اور جذام و بر ص سے کئی بھاروں کو اچھا کیا اب اس کی کیا وجہ ہے کہ حضرت مرتخانہ برق تھے اور حضرت صیلی اپنے دعویٰ پر نبوت میں جھوٹے تھے۔

ہمارے خیال میں صرف دو امر ہیں جنہوں نے یہودیوں کو اس در طبلہ میں ڈال دیا ہے ایک ان کا یہ قول کہ شیخ حال ہے اور یہ قول یہود موسیٰ علیہ السلام کا یہ قول کہ جب تک آسمان وزمین رہی گے میرے دین کو رہ چھوڑ دیو۔ اور یہ کہ میں خاتم النبیاد ہوں۔ بس یہ دو امر ہیں جنہوں نے یہودیوں کو اس دھمکی میں ڈال دیا ہے پہلے شبہ کا جواب یہ ہے کہ جن لوگوں نے شیخ کو محال کہا ہے انہوں نے لشکر کے یہ معنے سمجھے ہیں کہ ایک حکم صادر کرنا اور بعد میں جب اس میں عذر نظر آئی تو اس میں ترمیم کر دیتی یا اسکو بالکل اٹا کر اس کی جگہ اور حکم مناسب رکھ دیتا اس قسم کے شیخ کو ہم بھی محال سمجھتے ہیں۔ مگر جن شیخ کے ہم قائل ہیں۔ اس کے یہ معنے ہیں کہ ایک حکم صادر کیا جائے اور حکم دینے والے کو معلوم ہو کہ ایک مدت تک اس اس پر عملدرآمد رہے گا۔ اور پھر اس کی بجائے اور حکم دیا جائے گا۔ مگر جن کو حکم دیا گی ہے ان کو اس بات کی کوئی ثبرہ ہو۔ اور جب اس کی میعاد ختم ہو جائے تو اس کی بجائے دوسرا حکم صادر کیا جائے۔ یہ محال نہیں ہے۔ بلکہ اس کی ہزاروں شالیں موجود ہیں۔ مثلاً آقا اپنے نوکر کو کھڑا ہونے کا امر کرتے۔ اور اس کو یہ بھی معلوم ہو کہ اتنی مدت تک اس کا کھڑا رہنا مناسب ہے، اور پھر اس کو پلٹھد جانے کا میں امر کروں گا۔ اور نوکر کو چونکہ قیام کی مدت خلیں بتائی گئی اسی بیان وہ بھی سمجھے گا کہ یہ پھر کے لیے بھی کھڑا رہنے کا ۲۷ نے امر کو ہے۔ اور جب قیام کی مدت گزر لگی اور آقا

نے نزک کو حکم دیا تو آقا کو کوئی پیو قوف شخص بھی یہ نہیں کہہ سکتا کہ اس نے پہلے نزک کو چیزیں کیلئے قیام کا حکم دیا تھا اور جب بعد اس کو عملی معلوم ہوئی تو جھٹ پیچھے کا حکم صادر کر دیا۔ بلکہ ہر کوئی بھی کہکھ لگا کہ پہلے ہی سے اس کو قیام کی معیاد معلوم تھی اور جب وہ گزر گئی تو وہ سرا حکم صادر کر دیا۔ نزک کو اس کی معیاد صرف یہ معلوم کرنے کے لیے ہیں بتائی تھیں کہ وہ اس کے امرکی بجا آوری میں کہاں تک کوشش کرتا ہے۔

احکام شریعت کا اختلاف بھی اسی پر قیاس کر لینا چاہیے یعنی بعض ایسے احکام ہیں جن کی مدت کسی خاص مصلحت سے بتائی ہیں گئی۔ اور جب ان کی مدت پوری ہو گئی تو ان کو مخصوص کرنے ان کی بجائے اور احکام صادر کیے گئے ہیں مگر اس کا یہ مطلب نہیں کہ خدا تعالیٰ کو پہلے علم کی مدت معلوم نہ ہو بلکہ اس نے چیزیں کے لیے ان کو صادر کیا تھا اور پھر کوئی عملی معلوم ہوئی تو ان کی قریب یا نسبت کر کے ان کی بجائے اور احکام رکھ دیتے۔

کسی بنی کے مبعوث ہوتے ہی نور ۴ ہبہ شریعت کا نسخ شروع نہیں ہوا اور نہ کسی بنی کے آنس سے اصول دین یعنی عقاد میں کسی قسم کا نسخ ہوا ہے۔ البتہ بعض فروعی مسائل میں مناسب طور پر نسخ ہوا مگر اس سے اصول دین میں جس پر امر نبوت کا دار و مدار ہے کسی قسم کا ذریعہ نہیں واقع ہوتا۔

تحویل قبیلہ یا کسی حلال چیز کو حرام کر دینا یا حرام کو حلال بنا دینا وغیرہ وغیرہ بالکل معمول ہاتھیں ہیں۔ جن کو عمل میں لانے کے لیے کچھ ایسے اسہاب ہیں ہو کئے تھے کہ اگر ایسا نہ کیا جاتا تو دین خدا دادی پر بُرا اثر پڑنے کا انتہا تھا خود یہ دریوں کا یہ بہاء تب چل سکتا ہے جو حضرت موسیٰ علیہ السلام سے پیغیرہ میں تدر انبیا۔ پیغمبر السلام جیسے حضرت نزج حضرت ابراہیم حضرت ادیم دفیرہ گزرے ہیں ان سب کا یہک زبان ہو کر انکا رکر دین کیونکہ جب ان کو انبیا مانا جائے گا تو نسخ کا وجود بھی تسلیم کرنا پڑے گا۔

دوسرا سے شبہ کا جواب دو طرح پڑھئے۔ ایک یہ کہ حضرت موسیٰ نے ایسا کہا ہوتا تو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ہاتھ پر ان نے بزرگ دست مجزہ لات کا فلپور نہ ہوتا۔ کیونکہ مجزہات کا خطا ہر ہونا حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی صداقت پر دلالت کرتا ہے۔ عرض اگر یہودی مجزہات عیسیٰ سے الکار کریں تو مجزہات موسوی پر بھی یہی اختلاف آئے گا اور اگر ایک حصہ تسلیم کریں تو انکا یہ کہنا کیونکہ درست ہو گا کہ حضرت موسیٰ خاتم الانبیاء ہیں۔ اور ایک یہ کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم یہودیوں کی آسمانی کتاب (تورات) کے مطابق ونکے مقدمات کا فیصلہ کرتے تھے۔ اگر تو قریت میں حضرت موسیٰ کا خاتم الانبیاء ہوتا اور دین موسوی کے پھیشہ رہنے کا حکم ہوتا تو یہود کی اس بات کو یقینت سمجھ کر اپ کے مقابلہ میں تو قریت کی ان آیتوں کو پیش کرتے اور ونکے کی چوٹ پختے ہیں کہ جب آپ حضرت موسیٰ علیہ السلام کو شی برحق اور تورات کو الہامی کتاب مانتے ہیں تو پھر آپ کا دعویٰ نبوت علظت ہو گا کیونکہ تورات میں لکھا ہے کہ حضرت موسیٰ خاتم الانبیاء ہیں مگر ہم یقین طور پر بختے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذمگی میں یہودی کبھی اس بات کو نہیں پیش کر سکے۔ آپکی وفات کے بعد مذہب اسلام کی تردید کا یہ نیا محنگ نکلا ہے۔ یہودیوں کے ساتھ طرح طرح کے مقابلے کیے گئے اور لڑائیاں ہو گئیں مگر کبھی بھی یہودی عالم نے آنحضرت صلی اللہ علیہ کے مقابلہ میں اس بات کو پیش نہیں کیا اگر اس بات کی کوئی اصل ہوتی تو اس سے پڑھو کر مذہب موسوی کی تائید اور مذہب اسلام کی تزویہ کے لیے اور کوئی ذریعہ نہیں تھا۔

میسر افراد ان لوگوں کا ہے جو شخص کے توبہ اُنکی ہیں مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے محض اس بنا پر منکر ہیں کہ قرآن مجید ہمیں ہے۔ اس فرق کے مقابلہ میں مجید کے ذریعہ آپ کی نبوت کے اثاثات کے دو طریقی ہیں۔ پہلا طریق قرآن کو مجید ہماست کرنے کا ہے اور دو یہ ہے کہ مجید نام ہے ایسے خلاف عادت امر کا جو حقیقتی کے ساتھ کسی بھی کے ہاتھ پر اس کے منکروں کے مقابلہ

میں و تھوڑے پذیر ہوا اور یہ بات قرآن میں بھی پائی جاتی ہے کیونکہ انھر فتوح صلی اللہ علیہ وسلم نے ڈنکے کی بہوت کفار عرب کے رہبرو پیش کر کے بڑے زور سے کھا تھا کہ قرآن میرا معمور ہے۔ اگر تم کو اس میں شک ہو تو اس کے مقابلہ میں ایسا فتح و پیغام کلام بناؤ کر پیش کرو قرآن سے لکار لکار کر کفار کو اس امر پر آمادہ کیا اور انہوں نے دبڑی سے پولٹی تک دور گئے میں کوئی دقیقہ روگذاشت نہ کیا مگر اس کے مقابلہ میں ایک جملہ بھی نہ بناسکے۔

عربوں میں فصاحت و بلاغت کا پہاں تک باذ اگرم تھا کہ وہ دیگر عالم کے لوگوں کو عجمی (گوئنگے) کہتے تھے۔ شب دروز عربی انشنا پر داری کی عظیمین گرم سنتی تھیں اور اگر کوئی قصیدہ بناؤ کر اس کے بیان تیز ہونے کا عزمی کرتا تھا تو اس کے مقابلہ میں قصائد کے ڈھیر لگ جاتے تھے اور اس کے معارضہ میں کوئی دقیقہ اٹھا نہ رکھا جاتا تھا۔

جب اہل عرب کی یہ حالت بھی تو پھر قرآن کے مقابلہ میں باوجود بڑی بڑی چال فشاںیوں اور کوششوں کے انکاڑک امتحانا اور اس سے عاجز ہو گر آمادہ جنگ ہونا امید قرآنی کی روشن اور بیتن دلیل ہے۔ غرض عربوں کی فصاحت و بلاغت اور قرآن کا ان کو مقابلہ کے لیئے بلا نا اور ان کا ذکر امتحانا اور اپنے دین اور جان و مال کی حیات کے لیئے اسلام کی بیخ کعنی کو ان کا شب دروز مصروف رہنا یہ ایسی تلقین اور پختہ باتیں ہیں جو حد تواتر تک پہنچ چکی ہیں۔ اور جن میں کسی معمولی سے معمولی شخص کو بھی لکھا کی گنجائش نہیں ہے۔

اگر ہم سے کوئی پوچھے کہ قرآن کے معجزہ ہونے کی وجہ کیا ہے تو یہ اس کا جواب یہ ہے کہ قرآن کچھ ایسی دلرسا اور اکت اور فصاحت پر مشتمل ہے اور اس کا طرز کلام کچھ ایسی خوبیوں کو لیتے ہوئے ہے کہ بڑے بڑے جلیل القدر اور منعقدہ فصاحت کے کلام اس سے خالی ہیں۔ اس کے کلمات کی ترتیب اور اس کے مقابلہ میں کا تسابب کچھ ایسی تحریر التحریر میں ظاہر کرتا ہے جنہوں نے اہل عرب کے سورا احمدہ

اور الہ الفرم لکھا اور دل کو اپنا لگو ویدہ بنا دیا ہے اور اگر قرآن میں سے بعض پرسنیتی کے باعث دولتِ اسلام سے مشرف نہ ہو سکے مگر قرآن کی فصاحت و مبلغت سے کسی کو بھی انکار نہیں تھا۔ یعنی تمام اہل عرب یک زبان تھے کہ اس کی فصاحت و مبلغت طاقتِ بشریت سے خارج ہے۔ اگرچہ بعض نے اس کے مقابلہ میں قلم اٹھایا یا مگر انکا کلام پیچیکا اور خالی اذ لطف ہوتا اور اس کی نسبت مپر نسبت خاک را با عالم پاک، «کھننا بالکل بلا مبالغہ» ہے۔ چنانچہ مسیلمہ کتاب نے اس کے مقابلہ ذیل کے چند کلمات ناخنوں تک کا ذور لگا کر تیار کیے تھے۔ جن کا پیچیکا پن اور بے لطف ہونا عیاں ہے۔ وہ کلمات یہ ہیں۔ آنفیل سے دُمَاءُ ذَرَانِكَ مَا أَنْهَيْتَ لَهُ ذَبَّبَتْ وَتَنَّيْتَ وَخُرُّ طُرُّ وَطُنُّیَّتْ۔ اگرچہ اس بحث نے ان کلمات میں قرآن کے طرزِ کلام کو اڑا یعنی میں کوئی دقیقہ اٹھانا نہیں رکھا۔ تاہم اگر اس کا قرآن کی کسی آیت کے ساتھ مقابلہ کیا جائے تو دونوں میں زمین و اسمان کا ذرقی نظر آئے گا۔

اگر کہا جائے کہ ممکن ہے کہ اہل عرب کو ہنگ و جدل و عیزہ میں مشغول ہئے اور صرف و نیت کی وجہ سے آن کے مقابلے میں اس قسم کا کلام بنانے کی فرستہ نہ بیلی ہو۔ ورنہ اگر وہ اس امر کی طرف توجہ کرتے تو یقیناً اس جیسے کئی کلام بنا سکتے تو اس کا جواب یہ ہے کہ ہر ایک شخص ہماقہ ہے کہ بہ نسبت جنگوں میں طرح طرح مصائب اور تکالیف برداشت کرنے کے میتھن طرائق ہے کہ جب قرآن نے تحدی کے طور پر اہل عرب کو اپنے مقابلہ میں بلا یا تھا۔ اہل عرب بل کہ اس جیسی کوئی کتاب بنانی میتے تاکہ ہمیشہ کے لیے جنگلو اختتم، ہو جاتا۔ خاص کر جب مسلمانوں کی طرف سے اہل عرب پر طرح طرح کے ظلم و ستم ہوتے تھے۔ ان کی عورتیں کونڈیاں بنائی گئیں۔ ان کو قید کیا گیا۔ طرح طرح کی خون بیز جنگیں واقع ہوئیں تو اس وقت ان کو ضرور اس امر کی طرف توجہ کرنی چاہیے تھی۔ پس نتا بت ہوا کہ انہوں نے اپنی صرف اسی وجہ سے ایسا کرنے میں کوئی کسر

بانی نہ چھوڑی تھی۔ مگر آخر ناکامی کا منہ دیکھ کر جنگ پر آمادہ ہو گئے تھے۔ اور اگر مخصوصی دیر کے لیے اس کو تسلیم بھی کر لیا جائے تو بھی چارا مددنا شایستہ کیونکہ باد بجود قدرت کے قرآن کے مقابلہ میں ان کا نہ ۲ نا اس کی وجہ بجز خدا کی طاقت کے مانع ہونے کے اور کیا ہو سکتی ہے اور سب سے بڑا بھاری معجزہ ہی ہے کہ ایک پیغمبر با وجود اس کے مکن الو توسع ہونے کے ایک بڑی بھاری

جماعت سے دقوں پر نہ ہے۔

کون ہمیں جانتا کہ اگر کوئی بھی یوں کہے کہ میری صداقت کی علامت یہ ہے کہ میں اپنی انگلی کو حکمت دیتا ہوں اور اس وقت تم اپنی انگلیوں کو حرکت نہیں دے سکوں گے حالانکہ دوسرے وقتلوں میں سے ہماریکی یہ کام کر سکتا ہے اور جب ویحیا گیا تو ایسا ہی ہوا۔ یعنی اس فتح نے اپنی انگلی کو حکمت دے دی۔ اور دوسرے لوگ نہ دے سکے تو کیا اسکو معجزہ نہیں کہا جائیگا۔ خداور کہا جائے گا۔

دوسری طریق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کے اثبات کا یہ ہے کہ علاحدہ قرآن کے اور بھی کئی ایک یہر انگریز مجرمات کا اپ کے ہاتھ پر ظہور ہوا ہے۔ مثلاً اشفاق قمر۔ آپ کی انگلیوں سے بانی کا بھوٹ پڑنا آپ کے ہاتھ میں سنگریوں کا تسبیح کہنا۔ قمر کے طعام کا بہت سو جانا۔ دیزہ دیزہ یہ ایسے امور ہیں جو آپ کی نبوت پر شاہد ہیں۔

اور اگرچہ ان امور میں سے ایک ایک امر حد تواتر تک نہیں پہنچا۔ مگر ان کی مجموعی تعداد اس حد کو پہنچ چکی ہے۔ جس سے ان میں کسی قسم کا شک و شبہ باقی نہیں رہتا۔ اس کی مثال ایسی ہے جیسے حضرت علیؑ کی شجاعت اور حاتم طائفی کی سخاوت کے افراد فردیت کی شکل میں تواتر کی حد کو نہیں پہنچے بلکہ ان کی مجموعی تعداد اس حد کو پہنچ چکی ہے اور اسی وجہ سے حضرت علیؑ کی شجاعت اور حاتم طائفی کی سخاوت ضرب المثل مانی جاتی ہے۔ اگر کوئی افراطی کہے کہ میرے فردیک یہ امور نہ بلکہ اظہار فردیت اور نہ بلکہ اظہار مجموعی تعداد کے حد تواتر کو پہنچے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ اسی طرح کیک

یہودی تم کو کہ سکتا ہے کہ میرے نزدیک مجرمات عیسیوی نہ بلی اظفار دیت اور نہ بلی اذنا مجرمی تعداد کے حد تواتر کو پہنچے ہیں۔

اصل بات یہ ہے کہ جب تک کسی شخص کو ان لوگوں کے ساتھ میں جوں کام قدر نہ ہے۔ جن لوگوں کے نزدیک ایک بات حد تواتر کو پہنچ چکی ہے اس کو اس تواتر کا علم حاصل نہیں ہو سکتا۔ اگر نصاریٰ مسلم انہوں کے ساتھ مخالفت کریں اور پھر ان کو مہرات محمدیہ کا تواتر نہ معلوم ہو تو بے شک مسلمانوں پر الزام آ سکتا ہے۔ جن سے وہ کبھی عینہ برائی نہیں ہو سکتے۔

## دوسرے باب

اس امر کے بیان میں کہ جن امور کو شرع نے بیان کیا ہے۔ ان کی قدری و ابجہ ہے اس باب میں ایک مقدمہ اور دو فصیلیں ہیں۔

## مقدمہ

ایسے امور جو کہ مد ایشہ معلوم نہیں ہو سکتے یعنی قسموں پر منقسم ہو سکتے ہیں۔

(۱) جو معنی عقل کے ذریعہ معلوم ہو سکتے ہیں۔

(۲) جو صرف شرع ہی سے معلوم سو سکتے ہیں

(۳) جو ان دونوں کے ذریعہ معلوم کیے جا سکتے ہیں۔

پہلی قسم کی مثالیں یہ ہیں۔ حدوث عالم۔ خدا کا وجود۔ اس کی قائدت اس کا علم اور اس کا راد۔ یہ ایسے امور ہیں کہ جب تک ان کا ثبوت نہ ہو شرع کا ثابت کرنا ناممکن ہے۔ کیونکہ شرع کا اثبات کلام نفسی کے اثبات پر موقوف ہے تو وہ چیزوں کلام نفسی سے بجا طور پر کے مقدمہ میں لدن کا اثبات کلام نفسی سے بآ شرع سے ہیں کا اثبات کلام نفسی پر موقوف ہے ہرگز نہیں ہو سکتا۔

بو امور صرف شرع ہی سے معلوم ہو سکتے ہیں وہ امور ہیں جو خود بھی  
مکن الوقوع ہوں اور انکی نقیض بھی۔ کیونکہ صرف دعویٰ کا علم باوجود یہ کہ ان کی  
نقیضیں بھی مکن الوقوع ہیں وہی یا اسلام کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا۔ مثلاً  
حرث و نشر، ثواب و عقاب، جنت و زخ، عذاب قبر۔ پسراط اور میزان وغیرہ  
پر ایسے امور ہیں کہ ان کا خلاف ہونا بھی مکن ہے۔ اور جوان دلوں سے  
معلوم ہو سکتے ہیں۔ وہ وہ ہیں جو بخاری سمجھ رہیں بھی اسکتے ہوں اور  
مرتبہ کے لحاظ سے ایڈ جبل و علاء کے کلام کے اشتادات سے متاثر ہوں۔  
مثلاً روایت کا مسئلہ اور تمام جواہر و اعراض کے پیدا کرنے میں کسی چیز کا خدا  
کا شریک نہ ہونا وغیرہ وغیرہ۔ تو جب شرع ایسے امور کو بیان کرے تو اگر  
عقل ان کو جائز سمجھے اور ان کا ثبوت بھی نصوص قطبیہ سے ہو تو ان کی تصدیق  
یقینی طور پر واجب ہوتی ہے اور اگر نصوص طینیہ سے ان کا ثبوت ہو تو ان  
کی تصدیق طینی طور پر واجب ہوتی ہے۔ کیونکہ جیسے نصوص قطبیہ سے ثابت شد  
امور کی تصدیقی واجب ہوتی ہے ویسے ہی نصوص طینیہ سے ہو امور ثابت  
ہو ایسی تصدیقی بھی واجب ہوتی ہے فرق صرف یہ ہے کہ اول الذکر کی تصدیقی  
و در جو یقین کی ہوتی ہے اور موضع الذکر ایسے امور کی تصدیق طینیت سے آگئے بحق  
نہیں۔ اس کا ثبوت یہ ہے کہ جن لوگوں نے انسان کے اپنے اعمال کے خالق  
ہونے کا قول کیا تھا۔ تمام صحابہ نے اس بھائی اتفاق کر دیا تھا اور سب نے اس  
کی تردید محسن خدا کے اس قول خالق تھا ملکتے شئیں کی بناء پر کرداری تھی۔ حالانکہ  
مکلتے شئیں کا لفظ عام ہے جس میں خصیصہ کا اختصار ہے۔ لپس ثابت ہوا کہ  
کر صحابہ کا یہ اعتقاد کہ خدا ہی ہر ایک چیز کا خالق ہے۔ لپس طینی پر مبنی تھا۔ کیونکہ  
بعد میں اگرچہ یہ مسئلہ عقول پر یقینی ہو گیا ہے۔ مگر اس وقت طینی تھا اور  
اگر بظاہر عقل ان کو حوال سمجھے تو جن نصوص سے ان امور کا ثبوت ہوتا ہے۔  
ستی الوسع ان میں تاویل کی جائے۔ کیونکہ یہ بات بغیر مکن ہے کہ نصوص ایسے

امور پر مشتمل ہے جو عقل کے صریحًا مخالف ہوں۔ چنانچہ اسی بناء پر ہم کہتے ہیں کہ اکثر ایسی احادیث جن میں خدا تعالیٰ کو ممکنات کے ساتھ تشبیہ دی گئی، صحیح نہیں ہیں اور جو صحیح ہیں ان میں تاویل کی گنجائش ہے۔ سو اگر ان امور میں سے کبھی امر میں عقل کو توقف ہو ریئنے اس کو نہ محال کہہ سکتے ہیں نہ جائز تو چھر بھی اس کی تصدیق ضروری ہوتی ہے اور اس تصدیق کے وجوب کے لیے صرف یہی بات کافی ہے کہ عقل اس کو محال نہیں سمجھتے۔

## پہلی فصل

حضر - عذاب قبر - سوال منکر و نکر - پل صراط - میزان۔

**حضر** کے معنے ہیں مخلوق کو دوبارہ پیدا کرنا۔ بہت سی نصوص تقطیعیہ سے اس کا ثبوت ملتا ہے اور فی نفسہ یہ ممکن بھی ہے۔ کیونکہ پہلے یہ ایک دفعہ اس کی پیدائش ہو رچکی ہے۔ اور اس کی ابتدائی اور پہلی پیدائش میں کوئی فرق نہیں ہے۔ تو جب خدا کی ابتدائی پیدائش پر قدرت مسلم ہے تو اس کے اعادہ پر وہ بطریقہ اولیٰ قادر ہو رگا۔ چنانچہ خدا کا قول ہے ٹھنڈی کھا الذی نَشَّا هَا وَلَكَ صَرْقَۃٌ اس بات کو ثابت کر رہا ہے اگر کہا جائے کہ اعادہ کیا مراد ہے آیا جماہر اور اسناد دونوں ایک دفعہ محدود ہو کر از سر زند پیدا ہوتے ہیں یا فنا صرف اعراض ہی کو خارف ہوتی ہے اور اعادہ کے وقت صرف اعراض ہی کا اعادہ ہوتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ دونوں صورتیں ممکن ہیں اور ان میں سے کسی ایک کی تعیین شریعت سے ثابت نہیں ایک اور صورت بھی ہے وہ یہ کہ انسان میں سے زندگی، رنگ، رطوبت۔ ترکیب اور رہنمایات وغیرہ اعراضی بوقت موت محدود ہو جائیں اور اس کا جسم مٹی کی صورت میں باقی رہے اور جب

اس کے اعادے کا دفت آئے (اور جسم پر پہلے موجود تھا) تو فنا شدہ اعراض کی کل مشیں از سرنو پیدا کر کے بدن کے ساتھ ملک کر دی جائیں۔

امثال کا نفاذ اس لیے لا یا گیا ہے کہ ہمارے نزدیک ۲۰۰۰ معدوم ہوتے اور ان کی بجائے ان کی مشیں آتی رہتی ہیں۔ اب یہ انسان اپنی بسمانی حالت کے باعتبار بعینہ وہی انسان ہے ہاں اعراض کے باعتبار یہ اپنی مثل ہے۔ مگر انسان صرف اپنے جسم کے باعتبار انسان ہے نہ اڑاں کے لحاظ سے اور اعادہ کے لیے شے کے اعراض کا اعادہ ضروری نہیں چاری یہ تقریر صرف اس خیال پر مبنی ہے، جو بعض لوگوں کے دلوں میں سما یا ہوا ہے وہ یہ کہ اعراض کا بعینہ اعادہ محال ہے۔ ان کا یہ خیال بالکل بیہودہ ہے اور اگرچہ اس کی تعریف پر بہت سے دلائل ہم قائم گر سکتے ہیں مگر بغرض اعتصار ان کو نظر انداز کیا جاتا ہے۔

اعادے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جسم اور اعراض دونوں کو فنا عادہ پر اور پھر دونوں نئے سرے سے پیدا کیتے جائیں۔ اگر یہ کہا جائے کہ پھر اسے اعادہ کیوں کر کہہ سکیں گے۔ اعادہ میں پہلی پیزی کا بعینہ لٹانا شرط ہے۔ اور جب ایک پیزی نہیں تو اس کے دوبارہ لٹانے کے کیا معنے۔ تو اس کا جواب یہ ہے کہ معدوم کی دو قسمیں ہیں۔ ایک یہ کہ جس سے پہلے موجود ہو۔ اور ایک یہ کہ ایسا نہ ہو۔ عدم کی دو قسمیں ہیں۔ ایک یہ کہ جس سے پہلے موجود ہو۔ اور ایک یہ کہ ایسا نہ ہو۔ معدوم کی دو قسمیں ایسی بہی ہیں کہ کوئی بھی اکار نہیں کر سکتا۔ تو اب اعادے کے یہ معنے ہیں کہ عدم جس سے پہلے موجود آچکا ہے۔ اس کی بجائے وجود لایا جائے۔ اور مثیلت کے یہ معنے ہیں کہ عدم جس سے پہلے وجود نہیں تھا اس کی بجائے وجود لایا جائے۔ ہم نے اس مسئلہ کو اپنی کتاب تہافت الفلاسفہ میں کبھی قدر وضاحت سے بیان کیا ہے۔ نیز اس کتاب میں ہم نے اعادہ کا

کا اثبات فلاسفہ کے اس اصول کی بنا پر بھی کیا ہے کہ نفس ناطقہ جو غیر متوجہ ہے پیز ہے۔ مرنے کے بعد باقی رہتا ہے۔ کیونکہ اب اعادہ کے یہ مختہ ہوں گے کہ نفس ناطقہ کو پہلے کی طرح تولیت عذری پر "لقرف" حاصل ہو جائے اور بدن خواہ دیکھی ہو ریا اس کی مثل۔ سو یہ کوئی محال امر نہیں کیونکہ بھی زبردست نے عنان حکومت اس کے ہاتھ میں ہے اب اس کی طاقتیوں میں مطلق فرق نہیں آیا۔ وہاں تو صرف ادا فے کی دیجئے۔

اگرچہ ہمارا اعتقاد یہ نہیں مگر اس سے بہتر طریق فلاسفہ کی تردید کے لئے اور کوئی نظر نہیں آتا۔

عذاب قبر | عذاب قبر پر بہت سی قطعی نصوص دال میں اور آخرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب کا اپنی دعاویں میں عذاب قبر سے پناہ مانگنا تو اتر کو پہنچ چکا ہے اور عام طور پر کتب احادیث سے ثابت ہے کہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم ایک رود و در بردن سے گزرے تو فرمایا کہ ان میں کے مردوں کو عذاب نہ رہا ہے۔ خدا تعالیٰ کا یہ قول بھی عذاب قبر کو ثابت کر رہا ہے۔ *كَحَاقًا بِالْيَقْرَبَةِ فَرَغَّزَتْ مَسْتَوْهُ الْأَخْنَاءِ أَبِي النَّارِ يَعْيَّرُ ضَرْبَتْ عَلَيْهَا غُلُّ وَأَعْشَيَّاً*۔

اس کے علاوہ یہی نظر ممکن ہے تو بھراں پر ایمان لانا ادا جب ہوگا مفترزلہ اس سے منکر ہیں۔ اور وجہ یہ ہیان کرتے ہیں کہ ہم میت کو اپنی آنکھوں سے دیکھتے ہیں اور اس کے بدن پر عذاب کی کوئی علامت محسوس نہیں ہوتی۔ اگر اس کو عذاب دیا جاتا تو اس کے بدن میں کسی قسم کی جنبش یا کوئی اور علامت دیکھتے میں آتی۔ نیز کئی آدمیوں کو درندے سے بچا دیا گر کہا جاتے ہیں اور ان کو اپنا قمرہ بنایتے ہیں۔

اس کا جواب یہ ہے کہ دکھائی تو صرف میت کا جسم دیتا ہے اور خواب کا حساس قلب یا کسی بالغی کیفیت کو ہوتا ہے تو معلوم ہوا کہ عذاب کے لئے بدن

پر کسی علامت کا دکھائی دینا ضروری نہیں۔

آدمی عالم رویا میں بعض اوقات ہنایت لذیغ کیفیات سے محظوظ ہوتا اور بعض اوقات اس کو الم شدید لاحق ہوتا ہے اور یہ دلوں سال تین بیداری کی حالتوں سے کسی طرح کم نہیں ہوتیں مگر دیکھنے والے کو وہ بالکل بے حس و حرکت دکھائی دیتا ہے۔ اور اس کے بعد پر غم و خوشی کی کوئی علامت نہیں نہیں ہوتی۔ بلکہ اگر وہ شخص بیدار ہو کر کسی ایسے آدمی کے آگے عالم رویا کی کیفیتوں کا ذکر کرے اور یہ کہ میں نے آج خواب میں فلاں فلاں پھر دیکھی ہے جس کو سونے کا کچھ اتفاق نہ ہوا ہو تو وہ فوراً اس کا الکار کر دے گا۔ اور یہک لمحے کے نیچے بھی اس سے تسلیم نہیں کرنے کا محض اس بنا پر کہ اس کے بعد پر کوئی علامت مسترت یا غمی کی دیکھنے میں نہیں آتی اور جن کو درندے کہا جاتے ہیں ان کے نیچے قبریں درندوں کے بطن ہوتے ہیں۔ اور ان میں ان کی اجزاء کا کسی قدر حصہ موجود ہوتا ہے تو ٹھنڈا ہے کہ ان کے بطن میں کسی جزو کو زندہ کر کے عذاب والہ معاملہ کیا جائے۔

منکر و نکیر منکر و نکیر (دو فرشتوں کے نام ہیں) کا سوال حق ہے اور اس پر ایمان لاہاد اجب ہے کیونکہ یہ ممکن بھی ہے۔ بشریت سے بھی ثابت ہے کہ مقل کے تردیک بھی مقتنع ہیں کیونکہ اس میں دو باطل کی ضرورت ہے بھیانا اور سمجھنا۔ بھیانا حواہ آزاد سے ہر یا غیر آزاد سے۔ اور سمجھنے کے لیے مطلق زندگی کا ہونا ضروری ہے جو انسان کی کسی ایک جزو کے ساتھ متعلق ہو سکتی ہے تو اب اس کے منکرین کا یہ قول کہ ہم میت کو دیکھتے۔ مگر منکر و نکیر کو نہیں دیکھتے اور نہ ہی میت کی اور ان کی گھنگھو سنتے میں آسکتی ہے ایسا ہی ہے جیسا کوئی کہے کہ آنحضرت صلی اللہ پر وحی نہیں آتی تھی۔ کیونکہ ہم نے نہ کبھی جہریل کو دیکھا ہے اور نہ اس کا کلام سنایا۔ ہنایت ہیرت انگزرا مر ہے کہ یہ لوگ وحی کو

ما نہ ہے ہیں اور منکر و نیکر کے سوال سے انکار کرتے ہیں حالانکہ جس بنا پر اس کا انکار کیا جاتا ہے اگر وہ صحیح ہو تو اس سے وہی سے بھی انکار لازم نہ ہے وہی کی اصلیت یہ تھی کہ انحضرت صلیم بھری مل کا کلام سن لیتے اور اس کو دیکھ سکتے تھے اور پاس کے آدمیوں میں یہ استعداد نہ تھی پہنچنے پر انحضرت عالی اللہ صدیقہؓ کے سربرد کئی دفعہ نزولی وہی ہوا۔ مگر آپؐ نے عمر بھر نہ بھری مل کو دیکھا اور نہ اس کا کلام سننا۔

منکر و نیکر کے سوال کی بھی بعینہ یہی کیفیت ہے یعنی مردہ ان کا کلام سنتا ہے اور اس کا خواب بھی دیتا ہے مگر پاس کے لوگوں کو اس بات کی مطلق اطلاع نہیں ہوتی نیز اس کی مثال خواب میں طرح طرح کی چیزوں کو دیکھنا ہے۔ جس کو خدا ب قبر کے اثبات کے موقع پر ہم بیان کرائے ہیں خواب میں آدمی کو کئی دفعہ الٰم شدید لاحق ہوتا ہے اور کئی دفعہ اسے سرخال حق ہوتی ہے مگر پاس کے آدمیوں کو یہ بات بالکل محسوس نہیں ہوتی وہ خواب میں یہی سمجھتا ہے کہ میں بیداری کی حالت میں یہ چیزیں دیکھ رہا ہوں حالانکہ واقع میں وہ سوریا ہوا ہے۔

ہمیں ان لوگوں کی حالت سے بڑا تعجب آتا ہے جو ابڑو جبل و علاء کو ایسی معمولی باتوں پر قادر ہانتے ہے جبکہ ہیں حالانکہ اگر وہ اس کی اس سیست انگریز قدرت کا خیال کرتے جس کے ذریعہ اس نے آسمانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے تو ان معمولی باتوں پر اس کے قادر ہونے کی نسبت انکار کرنے کی ان کو جھوٹ نہ ہوتی۔

ایک اور بات دیکھئے کہ جس پیزیز کی بنا پر یہ لوگ منکر و نیکر اور صیت کے سوال دھوپ سے انکار کر دیجتے ہیں۔ اگر وہ صحیح ہو تو انسان کے ایک قطرہ منی سے پیدا شش کی نسبت بھی ان کو صاف انکار کرنا پڑے گا۔ کیونکہ ایک قطرہ اور دو بھی ناپاک قطرہ مورت کے رحم میں گرفتے سے ایسی عجیب

و غریب شکل کا پچہ کس طرح پیدا ہو گیا ہے۔ کیا انہا ہر اور کیا حقیقت ان دلوں کے لحاظ سے قتلے اور انسان میں کوئی تناسب نظر نہیں آتا مگر چونکہ یہ ہمارا روزمرہ کامشاہدہ ہے اس لیے اس سے یہ لوگ الگ انہیں کر سکتے تو پھر ایسی چیز سے انکار کر بیٹھنا جس کے حوال ہونے پر کوئی فیصلہ نہ ہو بلکہ اس کے جواز کی ہزار ہا دلائل اور روزمرہ کے مشاہدے موجود ہوں۔ اعلیٰ درجہ کی کفر دری اور کمینہ پن نہیں تو اور کیا ہے۔

**میزان** | بھی حق ہے کیونکہ علاوه اس کے مکن ہونے کے اس کا حق ہونا بہت سی قطعی اور یقینی نصوص سے ثابت ہے تو پھر اس پر بھی ایمان لانا واجب ہے۔

اس جگہ ایک اعتراض وارد ہو سکتا ہے۔ وہ یہ کہ میزان (ترازو) کے حق ہونے کے تو یہ صحت ہیں کہ اس پر لوگوں کے نیک و بدرا عمال تو نے جائیں گے اور عمال اعراض میں جو معدوم ہو چکے ہیں اور جو چیز نیست و ناولد ہو چکے ہیں کیونکہ تو لی جا سکتی ہے۔ اگر یہ کہا جائے کہ ان کو دوبارہ میزان میں پیدا کر کے تو لا جائے گا تو اس پر یہ سوال ہے کہ اول تو اعراض کا عادہ حوال ہے۔ دوم خلا انسان کے ہاتھ کی حرکت جو اس کے ہاتھ کے تابع ہے اگر میزان میں پیدا کی گئی اور میزان متوجہ ہوئی تو وہ حرکت یعنی کن حرکت شمار ہو گی۔ نہ انسان کے ہاتھ کی۔ اگر وہ ساکن دہی تو حرکت بھی اس کے ساکن ہونے کے ساتھ فنا ہو جائے گی کیونکہ اس کا بقا جسم متوجہ پر متوقف ہے نیز اس طریق سے گناہوں کا اندازہ لگانا مشکل ہو جائے گا کیونکہ اکثر دفعہ انسان کے بدن کے ایک چھوٹے سے جیتے کی کرت گناہ کے لحاظ سے باقی تمام بدن کی حرکت سے کوئی ۲ لگے دلک جاتی ہے اور میزان کے جھکاؤ کے تفاصیل کا باعث حرکتوں کی قلبت اور کثرت ہو گی نہ اجر و لذ کے مرتبہ اس کا جواب یہ ہے کہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی

یہی سوال کیا گیا تھا۔ تو آپ نے یہ فرمایا تھا کہ صرف اعمال ہی نہیں ترکے جاتیں گے بلکہ وہ صحیفے ترکے جاتیں گے۔ جن پر فرشتے (جن کو کرام) کا تبین کہا جاتا ہے) اگر کوئی کے نیک دباد اعمال لکھتے رہتے ہیں۔ وہ اجسام کے قبیل سے ہیں۔ اور حب وہ پرہیز ان پر رکھے جاتیں گے تو اللہ تعالیٰ نیکوں سے مواقف اپنی قدرت کا مدل سے اس میں ایک طرف کو جھکاڑ پیدا کر دے گا۔ ذہن کے نکلتے شیئے تھیں۔ اگر کہا جائے کہ میران سے اعمال تو نہ پر کیا فائدہ مرتب ہو گا تو اس کا جواب یہ ہے کہ اول نوکسی خدا کے کسی فعل کی نسبت کسی فائدے کا طلب کرنا چاہئے ہے کیونکہ وہ خود فرماتا ہے۔ لہ یعنی عہد یقین ذہنم لیشکوں سے — دو ملکن ہے۔ اس میں یہ فائدہ ہو آدمی اپنے اعمال کا اپنے رد بروغ خود اندازہ لگالے اور اگر اسے سزا دی جائے تو وہ سمجھ لے کہ جو کچھ مجھ سے سلوک کیا گیا ہے۔ وہ عدل کا عین مقتضی ہے اور اگر اسے معاف کر دیا جائے تو وہ سمجھ لے کہ مجھ پر خدا کا بڑا افضل و کرم ہوا ہے۔ کیونکہ میں اپنے اعمال کے لحاظ سے سزا کا مقتضی تھا یہ تاعدہ ہے کہ اگر کوئی شخص اپنے دکیل کو اس کے کسی جرم پر سزا دینا یا اس کو معاف کرنا چاہیے تو پہلے اس کے رد بروغ کو اچھی طرح ثابت کر لیتا ہے اور پھر جو کچھ کرنا چاہتا ہے کرتا ہے۔ تاکہ دکیل کو معلوم ہو جائے کہ سوکل نے سزاد یعنی میں عین عدل اور معافی دینے میں عین انسان مندی سے کام لیا جائے۔

پہلی صراط یہ بھی حق ہے کیونکہ یہ علاوہ ملکن ہونے کے بہت سی قلعی لفوص سے ثابت ہے تو پھر اس پر بھی ایمان لانا واجب ہے۔ یہ ایک ایسے پل کا نام ہے جو ہم کے اوپر رکھا جائے اور قیامت کے روز کی نیکو کار اور لیا بکار سب کو اس پر سے گزرنا ہو گا۔ جب اس پر سے گزرنے لگیں گے تو اللہ تعالیٰ فرشتوں کو حکم دے گا۔ انکو مکہ اور کیونکہ پہلے ان کا حساب دکتا ہو ہونا ہے۔

اگر کہا جائے کہ احادیث سے ثابت ہے کہ وہ بال سے باریک اور تلوار سے تیز ہو گا تو اس پر سے اہل مختصر کس طرح گزر سکتیں گے۔ تو اس کا بواب یہ ہے کہ اگر یہ اعتراض ان لوگوں نے کیا ہے جو اللہ تعالیٰ کی قدرت سے منکر ہیں تو ان کے مقابلہ میں ہم کو اس کی قدرت اور اس کے دسیع ہونے کو ثابت کرنا پڑے گا جس کو ہم پہلے ثابت کیچے ہیں اور اگر یہ اعتراض ان لوگوں کی طرف سے ہے جو اس کی قدرت کے قابل اور معرفت ہیں تو ان کو سمجھو لیں چاہئے کہ پہلے صراط پر چلتا ہوا پر چلنے سے زیادہ تعجب اور گذشتہ ہی ہے حالانکہ خدا تعالیٰ قادر ہے کہ ہر اپر چلنے کی قدرت انسان میں پیدا کر دے یعنی ایسی کیفیت پیدا کر دے جس سے انسان اپنے تعلق کی وجہ سے بچے ہو گر سکے بلکہ نہیں کی طرح اس پر بخوبی چل سکے۔ جب ہوا میں ایسا ہونا ممکن ہے تو پہلے صراط پر چلتا بطریقہ ادنی ممکن ہونا چاہئے کیونکہ وہ ہو اکی نسبت زیادہ مضبوط ہو گا

## دوسرا فصل

اگرچہ علم کی کتابوں میں بعض ایسے امور بھی بیان کیے گئے ہیں۔ جن کو اس علم سے چندال تعلق نہیں۔ مگر ہم نے ان کو ترک کر دینا بہتر سمجھا ہے کیونکہ علم کلام میں ان مستلزم کا ذکر مناسب ہے۔ جن پر صحت اعتقاد کا دار دعاوی ہو۔ اور جن کے متعلق اعتقاد نہ رکھنے سے مسائل اعتقادیہ میں ایک منایاں فرق پڑ جائے ایسے امور کے متعلق بحث کرنا کہ اول تو ان کا ذہن میں انتہا ہی ضروری نہ ہو اور اگر ذہن میں آجھی جاہلیں تو ان کو قبول نہ کرنے اور ان پر اعتقاد نہ رکھنے سے کبھی قسم کا گناہ نہ ہو۔ حقائق امور سے بحث کرنا ہے۔ جن کی پیردی علم کلام کے لیے جن کا اصولاً اعتقاد پر ہے۔ ضروری کہ نہیں۔ اس قسم کے مسائل تین قسموں پر مختص ہیں۔ عقلی۔ لفظی۔ فہمی۔ عقلی۔ فہمی۔

جیسے اس امر کی نسبت بحث کرنا کہ قدرت صندوں اور باہم تناقص اشیاء کے ساتھ متعلق ہو سکتی ہے یا نہیں اور کیا قدرت کے ایسے فعل کے ساتھ بھی متعلق ہونا جائز ہے جو عمل قدرت سے میاں ہو وغیرہ وغیرہ اور لفظی جیسے اس امر کی نسبت بحث کرنا کہ لفظ رزق کے کیا معنے ہیں۔ توفیق خلادان ایمان ان لفظوں کے کیا معنے ہیں وغیرہ وغیرہ اور فرقہ جیسے اس امر کی نسبت بحث کرنا کہ امر بالمعروف و نهى عن المکر کب اور کس صورت میں واجب ہے۔ توہہ کی تبریزیت کی کیا کیا خواستہ ہیں وغیرہ وغیرہ۔ ان ہر سے قسموں کے مسائل میں سے کسی قسم کے مسائل پر دین کا توقف نہیں ہے۔ بلکہ جن پر دین کا دار و مدار ہے۔

وہ یہ ہیں ایز و جل و علا کی ذات کی نسبت تمام شکوک کو رفع کرنا جیسا کہ پہلے باب میں ہم بیان کر آئے ہیں۔ اسی کی صفتیں کی نسبت تمام غلط فہمیں کو اپنے دل سے دور کرنا جیسا کہ دوسرا سے باب میں اس کا بیان ہو چکا ہے یہ اعتقاد رکھنا کہ اس پر کوئی چیز واجب نہیں جیسا کہ تیسرا سے باب میں ہم بیان کر آئے ہیں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو یہی برق ماننا اور ان کے بیان کردہ احکام بجا لانا جیسیں کہ چوتھے باب میں ہم اس کو مفصل بیان کر آئے ہیں۔

بس یہ ہیں وہ مسائل جن پر دین کا دار و مدار ہے اور جو مسائل ان کے علاوہ ہیں۔ علم کلام میں ان کا بیان ضروری ہیں ہے مگر تاہم ہم کو مناسب معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ ہالاتین قسموں میں سے ہر ایک قسم کا ایک ایک مسئلہ بیان کر دیا جائے تاکہ آپ کو کسی قدر وضاحت سے یہ بات معلوم ہو جائے کہ اس قسم کے مسائل علم سے کوئی کلام سے کوئی تعلق نہیں رکھتے۔

مسئلہ عقلیہ ایک شخص قتل کر دیا گیا ہے۔ کیا اس کی نسبت یہ کہنا درست ہے کہ یہ اپنی اصل مقرہ پر مراہے اور اگر اسے قتل نہ کیا جاتا تو خاں اسی وقت میں کسی اور سبب سے اس کا مرنا ضروری تھا۔ اس میں اختلاف ہے۔ اب یہ ایسا مسئلہ ہے جس کے ماننے یا نہ ماننے پر ایمان کا توقف

نہیں ہے۔ لگر ہم اس مسئلہ کی اصلیت آپ پر منکشf کرنی چاہئے ہیں۔ دنیا کی جو شخصی دوچیزیں دو دو صورتوں سے باہر نہ ہوں گی۔ یا ان میں کوئی خاص قسم کا ربط اور تلازم ہو گا یا نہیں۔ سو اس قسم کی دوچیزیں جن میں باہمی کوئی ربط نہ ہو اگر ان میں سے ایک فنا ہو جائے تو ایک کی نقی سے دوسرے کی نقی لازم نہیں ۲ قی یا اگر دونوں فنا ہو جائیں تو بھی ایک کی فنا دوسری کی فنا کو مستلزم نہ ہو گی۔ مثلاً زید اور عمر ایسے دو شخص ہیں جن میں باہم کوئی ربط نہیں۔ سو اگر نزید اور عمر دونوں مر جائیں اور زید کے مرنے سے ہم قطعی نظر کر لیں تو اس سے ز عمر کی دفات کا پتہ چلتا ہے ورنہ اس کی زندگی کا اسی طرح نزید کی دفات اور کسوف قریبی اسی قسم کی دوچیزیں ہیں۔ سو اگر ہم زید کی دفات سے قطعی نظر کر لیں تو اس کے کسوف کا عدم لازم نہیں آتا اور اگر کسوف واقع ہو تو اس سے نزید کے سرنے کا پتہ چھین چلتا اور حن دوچیزوں میں باہم کسی قسم کا علاقہ اور ربط ہو دہ تین قسموں پر منقسم ہیں۔ پہلی قسم یہ ہے کہ ان میں تباہی کا علاقہ ہو۔ یعنی ان میں سے ہر ایک کا موجود ہونا دوسرے پر موقوف ہو۔ مثلاً یہیں دشمال فوقی و تحتی اس قسم کی ہر ایک دوچیزوں میں سے ایک چیز کا متحقق ہونا یا فنا ہونا دوسری چیز کے متحقق ہونے یا فنا ہونے کو مستلزم ہوتا ہے دوسری قسم میں اس قسم کی چیزوں میں جن میں تباہی کا علاقہ تردید ہو لگر ان میں سے ایک کے لیے پہنچت دوسرے کے تقدم کا درجہ حاصل ہو جیسے شرط اور مشروط۔ سو شرط کی نقی مشروط کی نقی کو مستلزم ہوتی ہے مثلاً انسان کے عالم ہونے کے لیے زندگی کا ہونا اور اس کے ارادے کے لیے عالم ہونا شرط ہے تو زندگی کی فنا سے علم کی فنا اور علم کی فنا سے ارادے کی فنا کا لازم آنا ضروری ہو گا۔ جسمی قسم جس میں علائم معلوم کا علاقہ ہو۔ سو اگر کسی معلوم کے لیے صرف ایک ہی حلقت ہو تو اسی نقی سے معلوم کی نقی ضرور

ہو گی اور اگر اس کے لیے بہت سی علیتیں ہیں تو کسی ایک علت کی نفع سے اس کی نفع لازم نہ آئے گی۔ بلکہ اس کی نفع کے لیے تمام علقوں کی نفع ضروری ہو گی۔ جب یہ بات اپ کی سمجھ میں آگئی تو ہم مسئلہ تنادر و فیہ کی طرف رجوع کرتے ہیں مثلاً قنادرع فیہ میں دو چیزیں ذیر بحث ہیں قتل اور موت۔ قتل کے معنے ہیں گردن کو دھڑ سے اٹا دینا یا جان کو ہلاک کر دینا۔ یہ فعل کئی فعلوں کے ملنے سے وقوع میں آتا ہے، مثلاً قابل کے ہاتھ اور آکر قتل کی حکمتیں مقتول کے اجزاء کا ایک دوسرے سے علیحدہ ہونا۔ ان کے ساتھ ایک اور چیز بھی آملتی ہے۔ جس کی موت سے تغیر کی جاتی ہے۔ سو اگر موت اور قتل (جن کے معنے اد پر بیان ہو چکے ہیں) کے درمیان کسی قسم کا علاقہ نہ ہو تو ایک کی نفع سے دوسرے کی نفع لازم نہ آئے گی۔ اور اگر قتل موت کی علت ہو اور یہ بھی مان لیا جائے کہ موت کی علت صرف قتل ہے تو قتل کی نفع سے موت کی نفع ضرور لازم آئے گی۔ مگر اس میں سب لوگ مت肯 ہیں کہ قتل کے سواب اور پیغمبر کی طویں بجاہ یاں اور باطنی اسباب موت کی علیتیں ہیں تو جب تک قتل کی نفع کے ساتھ باقی علقوں کی نفع دفڑن کی جائے صرف قتل کی نفع سے موت کی نفع لازم نہ کرے گی۔ یہ کچھ بیان کیا گیا ہے۔ تقسیم مذکورہ بالا چھیس صرف سرسری نظر سے کام لیا گیا ہے۔ اب ہم اس مسئلہ کی اصلیت پر غور کرستے ہیں۔

اہل السنۃ والجماعۃ میں سے جن لوگوں کا یہ اعتقاد ہے کہ مخلوق کی علت صرف خدا ہے اور مخلوق میں سے کوئی چیز ایک دوسری کی علت نہیں۔ ان کے نزدیک موت ایک ایسی چیز ہو گی جس کو اور قتل کو خدا تعالیٰ نےاتفاقی طور پر جمع کر دیا ہے تو اور قتل کی نفع سے موت کی نفع ضروری نہیں اور حق بات بھی بھی ہے اور جن لوگوں کا یہ اعتقاد ہے کہ قتل موت کی علت ہے کیونکہ ظاہر میں قتل کے سوا اور کوئی وجہ موت کی نہیں پائی گئی۔ ان کے نزدیک

اگر اس وقت قتل کا درجہ درج ہوتا اور اس کے سوا اور کوئی علت بھی نہ ہوتی تو یقیناً موت بھی نہ ہوتی۔ مخلوق کے ایک دوسرے کی علت معلوم ہونے کی نسبت ہر ان لوگوں کا اعتقاد ہے۔ اگر وہ درست ہو اور یہ بھی یقیناً معلوم ہو جائے کہ موت کی علتیں صرف اسی قدر ہیں جو قتل کے عدم فرض کرنے کے وقت پہلے ہی سے مفقود ہیں تو ان کا یہ اعتقاد درست ہے۔ مگر ہم اس مسئلہ کو اس قالون پر منطبق کرنا چاہتے ہیں جو پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی تدریت عام اور وسیع ہے اور اس کے سوا مخلوق کے لیے اور کوئی علت نہیں ہے۔ اس قالون پر اگر عین نظرِ دُنیٰ جائے تو اس بات کا بخوبی پتہ چلتا ہے کہ یہ شخص اپنی اجل مقررہ پر مرا ہے کیونکہ اجیل وقت کا نام ہے جس میں خدا تعالیٰ نے اس کا مرنا مستقر کر دیا ہے۔ خواہ اس وقت اس کی مگردن کا اڑا یا جانا ممکن ہو ریا کسونہ ہو یا نزولی باراں یا کوئی پیز بھی نہ ہو۔ اسی قسم کے سب امور ہمارے نزدیک التفاقیات کے قبیل سے ہیں جیسے اگر کسی کے مقتول ہونے کے وقت میز بر سر پہنچو تو اس کو التفاقی امر سمجھا جاتا ہے ہمارے نزدیک قتل بھی اسی قبیل سے ہے۔

**مسئلہ** اس میں اختلاف ہے کہ ایمان یہیں کی بیشی ہوئی ممکن ہے یادہ ہمیشہ ایک ہی حالت پر رہتا ہے۔ اس اختلاف کا مشاء بجز اس کے اور کوئی تھیں کہ لفظ ایمان کے معنے لوگوں نے نہیں سمجھے۔ اس لفظ کے تین معنے ہیں (۱) یقین جو کسی توکی دلیل سے حاصل ہو (۲) یقین جو تقلید طور پر ہو (۳) یقین اور اس کے مطابق عمل کرنا۔ لفظ ایمان کے پہلے معنے پہنچ لاجاتے کی یہ دلیل ہے کہ اگر کسی شخص کو اللہ تعالیٰ کی توحید کا اقرار پذیری کسی دلیل کے حاصل ہو اور پھر وہ مر گیا ہو تو ہم اسے یہیں کہیں گے کہ یہ بحالت ایمان مرا ہے۔ درست ہے معنے پر اس کے اطلاق کی یہ دلیل

ہے کہ اندر اہل عرب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر محض آپ کے احسان اور آپ ظاہری کی رکھ کو دیکھ کر ایمان لائے ہیں۔ انہوں نے توحید پر کسی قسم کے دلائل آپ سے طلب نہیں پہنچئے اور ان کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم مون ہی سمجھتے ہے نیز خدا تعالیٰ نے اپنے اس قول دعا اٹھتے ہمُؤمن ہے۔

یہ یہ نہیں بتلا یا کہ ایمان میں اس قسم کی تقدیریت ضرط ہے اور اس قسم کی نہیں۔ عمل پر اس کے اطلاق کی دلیل آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا یہ قول لا یزدِ المُرْتَاب وَ هُمْ مُوْمِنُهُ حسین یہ لفظ۔ نیز آپ کے اس قول سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے۔ الا یہمانے بعضۃ وَ سَلَوْنَتْ بَابَا النَّا هَا امامۃ الادارے عن الطریق۔

جب لفظ ایمان کے تین معنے آپ کے ذہن نشین ہو گئے تو اگر ایمان سے پہلے معنے مراد ہیے جائیں تو اس معنے کے لحاظ سے ایمان میں کمی دبیشی نہیں ہو سکتی کیونکہ جب انسان کو کسی پیشہ کا مکمل طور پر تعین حاصل ہو جاتا ہے تو پھر اس میں کمی دبیشی کی مطلق گنجائش نہیں رہتی اور اگر کامل طور پر اس سے تعین حاصل نہ ہو تو وہ تعین ہی نہ ہو گا کیونکہ تعین میں کامل غیر پہنچنا شرط ہے۔ ہال اگر زیادتی سے مراد دفعاً ساخت اور ایمان ہو تو بیشک ایسا ہو سکتا ہے۔ کیونکہ یہ بات تجربہ سے ثابت ہے کہ اگر ایک پیشہ پر صرف ایک دلیل سے معلوم ہوا اور جب پھر اس پر بہت سی دلیلیں قائم کی جائیں تو خود اس تعین میں دفعاً ساخت اور روشنی آجائی ہے جو صرف پہلے دلیل سے تعین حاصل ہوا تھا۔

اوہ اگر ایمان سے مراد تقدیری تقلیدی ہو تو اس میں کمی دبیشی ہو سکتی ہے۔ کیونکہ ہم مشاہد کے طور پر کہتے ہیں کہ یہودی اور لفڑانی اور مسلمان اتنی تینوں شخصوں کی اندر واقع اور اعتمادی حالت میں بہت کچھ فرق ہوتا ہے۔ کسی کی تواریخ حالت ہوتی ہے کہ اس کی قلبی کیفیت پر طرح طرح کی دھمکیاں اور

علی تحقیقات دیگرہ متعلق اپنا اخیر نہیں ڈال سکتیں۔ اسے ہزار کھو جوں کا توں پڑا رہتا ہے اور جو کچھ اس کے دل میں ایک دفعہ آگیا ہے مردیت حاتمی ہے کوئی توی سے قوی اور ذہن دست سے زبردست طاقت بھی اس کے معتقدات میں جنتش نہیں دے سکتی اور ایک اکیلا ہے کہ اگرچہ اپنے اعتقاد پر پکا ہے لگر اس ہر نفس میں قبول حق کی بھی استعداد ہوتی ہے۔

اصل بات ہے کہ اعتقاد بعیدہ گرد کی سی ہے جو خدات اور صرف کو قبول کرتی ہے یہ ایسی بات ہے جس سے کوئی منصف انکار نہیں کرنے کا۔ وہاں ایسے لوگ اگر انکا کر کریں جھوٹی نے علوم اور اعتقادیات کے نام سے ہیں اور ان کی تھہ تک پہنچنا تو درکھار ان کی صرف ظاہری شکلوں کا دیکھنا بھی ان کو نصیب نہیں تو یہ چند اس بعیدہ نہیں۔

اور اگر ایمان سے تیسرے معنے یعنی تصدیقیہ اعمال مراد ہوں تو اس میں کوئی مشکل نہیں کہ اعمال میں کم دبیشی ضرور ہوتی ہے۔ بعض لوگ صرف ہر روزی عبادات (فرائض) کو ہی طریقہ مشکل سے عمل میں لاتے ہیں اور بعض ایسے ہوتے ہیں کہ عبادات کا کوئی پہلو عمل میں لاشے ہیں چھوڑتے۔ ہاں یہ بات البتہ قابل ہو رہے کہ ہیا ایک فعل کو بار بار کرنے سے اعتقاد اور وہنگشت اور روشنی پیدا ہوتی ہے یادہ چھیشہ ایک ہی حالت پر رہتا ہے سو اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے کہ کثرت طاعات سے دل کی اعتقادی حالت پر نایاں اثر پڑتا ہے اور اس میں ایک خاص قسم کی رکشنا اور رہنگشت محسوس ہونے لگتی ہے۔ اس بات کا ان لوگوں کو تجربہ ہے جن کو اپنے نفس کی عملی اور غیر عملی حالتوں کا اندرازہ لگانے کا موقع ملا ہے۔ یہ لوگ اچھی طرح جانتے ہیں کہ کثرت طاعت سے قلب میں ایک ایسی خلکلکی اور ترد تازگی پیدا ہوتی ہے جو مصیبت کی صورت میں ہرگز معلوم نہیں ہوتی۔ بلکہ مصیبت اور یہ جا باگوں کے ارتکاب سے قلب تاریکیوں کا گینجن جاتا ہے اور رفتہ رفتہ اس کی تحریکیت

بالکل خوب ہو جاتی ہے۔ بزرگ طاعات سے قلب کی نورانیت میں ترقی اور معصیت میں انحطاط اور تزلیل ہوتا ہے۔

ہر ایک الفداف پسند شخص فرد اس بات کو مان لے گا کہ جو شخص طاعت میں شب و روز مصروف رہے اس کے محقدات پر بڑے بڑے فیصلے لے گا۔ میں اپنے اخلاق اور تقریر مطلق اخراجیں داخل سکتی۔ بخلاف اس شخص کے جس کی عملی حالت بہت گری ہو گئی ہو۔ کیونکہ معمولی سے معمولی شخص بھی اس کے دل پر فرار قابلہ پاس کتا ہے اور آن کی آن میں اس کے اعتقادی امور کی بجائے اس کے دل میں درسرے امور بھر کر جاتے ہیں۔

جو شخص یقین پر ترس اور رحم کرنے کا معتقد ہو اگر کبھی اس کے سر پر ہاتھ پھیرنے یا اس کو اپنی گود میں بٹھانے کا موقعہ ملے تو یقیناً اس کے العقاد میں ایک خاص قسم کی جھلک اور رہبخت پیدا ہو جائے گی یا جو شخص کبھی شخص کی نسبت تنظیم اور محبت کا اپنے دل میں اعتقاد رکھتا ہو۔ اگر اس کو اس کے آگے تنظیم بجالانے کا موقعہ ملے تو اس کے دل میں اس کی تنظیم اور محبت میں اور بھی دیا دلی ہو گی۔ یہی وجہ ہے کہ تم ایسے اعمال کو بجالانے کے لیے ما مر کیجئے گئے ہیں۔ جن کی بجا آوری سے ہمارے دلوں میں خدا تعالیٰ کی تنظیم اور محبت بڑھے۔

مسئلہ فقیر اس میں اختلاف ہے کہ فاسق شخص کبھی درسرے کو اپنے المعرفت و رہنمی عن المکر کر سکتا ہے یا نہیں۔ یہ سنت الہی ایک فقیری مسئلہ ہے۔ جس کی نسبت علم الكلام میں بحث کرنا مناسب ہے۔ مگر تاہم ہم اس کی نسبت کچھ تکفیر کے بغیر نہیں رہ سکتے۔ ہم کہتے ہیں کہ فاسق ایسا کر سکتا ہے اور ایسا کرنے کا مجاز ہے۔ کیونکہ ہم پوچھتے ہیں کہ امر بالمعروف اور رہنمی عن المکر میں امر کرنے والے اور رہنمی کرنے والے کا چھوٹے اور بڑے گناہوں سے معصوم ہوتا شرط ہے یا نہیں۔ ظاہر ہے یہ بات ضرط نہیں کیونکہ درسرے لوگ تو درکنار۔

انبیا علیہم السلام کے چھوٹے گناہوں سے معمول ہونے میں اختلاف ہے۔  
 تو جب معمولیت شرط نہ ہوئی تو پھر مثلاً ایسا شخص جو ریشمی لباس (جو شرعاً  
 پہننا حرام ہے) پہنے ہوئے ذائقہ کو زنا سے اور شراب پینے والے کو شراب  
 سے منع کرنے کا محاذ ہو گا تو ہم پورچھتے ہیں کہ شراب پینے والا کافر کو اس  
 کے کفر سے منع کر سکتا ہے یا نہیں۔ ظاہر ہے کہ منع کر سکتا ہے۔ کیونکہ  
 مسلمان یحییشہ کا فردوں سے چاد کرتے رہے ہیں حالانکہ ان میں سے بعض  
 متلقی اور بعض فاسق اور گنہگار تھے۔ اور ان کو نہ آخرت صلی اللہ علیہ وسلم  
 کے عہد مبارک میں ایسا کرنے سے منع کیا گیا ہے اور نہ صراحتاً تعالیٰ عین  
 کے زمانہ میں ان کو جہاد سے روکا گیا ہے۔ تو پھر ہم پورچھتے ہیں کہ شراب پینے  
 پینے والا کسی شخص کو قتل کرنے سے منع کر سکتا ہے یا نہیں ظاہر ہے کہ  
 کر سکتا ہے۔ کیونکہ جب ریشمی لباس پہننے والا زنا اور شراب نوشی سے روک  
 سکتا ہے تو شرابی قتل سے منع کرنے کا کیوں مجاز نہ ہو گا ضرور ہو گا۔  
 بعض لوگ اس بات کے تو قابل ہیں مگر ساختہ ہی یہ بھی کہتے ہیں کہ جو شخص  
 کسی فعل کا ناجائز مرتكب ہو وہ اس شخص کو منع کر سکتا ہے۔ جو ایسے امر  
 شفیع کا مرتكب ہو جو اس کے فعل ناجائز سے عدم جواز میں بڑھ کے ہو۔  
 مگر اپنے مسادی یا نیچے شخص کو منع نہیں کر سکتا۔ ان کا یہ قول بالکل لغو ہے  
 کیونکہ زنا شراب پینے سے نیادہ گناہ ہے اور جائز ہے کہ زنا کرنے والا دوسرے  
 کو شراب پینے سے منع کرے۔ بلکہ تجربہ سے ثابت ہے کہ آقا خود شراب  
 پیتا ہے۔ مگر اپنے لذکر دل اور پیڈل کو ہرگز یہ کام کرنے نہیں دیتا۔ اور  
 ان کو یہ کہتا ہے کہ ہم سب پر شراب کا ترک کرنا واجب ہے، اور اسی  
 طرح تم کو شراب نوشی سے روکنا بھی مجبور داوجب ہے۔ ایک امر واجب  
 تو مجھ سے ترک ہو رہا ہے مگر ایک کا ترک دوسرا ہے واجب کے ترک  
 مستلزم نہیں ہے۔ اس پر ایک اعتراض دارد ہوتا ہے وہ یہ کہ اگر یہ جائز

ہوتونئی ایک خرابیاں لازم ہیں گی۔ مثلاً ایک شخص کسی عورت کے ساتھ  
جہڑا ناکر رہا ہے۔ عورت نے جو اپنے منہ سے کپڑا اٹھایا تو وہ کہتا ہے  
منہ نہ کھولو۔ کیونکہ میں تمہارا حرم نہیں ہوں اور عورت کو نا حرم کے آگے  
منہ کھولنا حرام ہے اور تجھے پرداگر جبیر ہے تو زما کے بارہ میں ہے نہ منہ سے  
کپڑا اٹھانے میں۔ اسی طرح ایک شخص کہتا ہے کہ مجھ پر دھیزیں دا جب  
ہیں جو خود عمل اور دوسروں کو امر کرتا۔ پہلی بات کا تو میں تارک ہوں مگر  
دوسری کو ادا کر تا رہتا ہوں۔ ایسا ہی ایک کہتا ہے کہ وضو اور نماز ملخت  
مجھ پر دا جب ہیں۔ وضو تو نہیں کر سکتا۔ مگر منا نپر صلیتتا ہوں۔ ایسا ہی  
ایک کہتا ہے کہ سحری کھانا اور روزہ رکھنا دلوں محمد پر دا جب ہیں۔ بھی  
تو کھا لبنتا ہوں مگر روزہ نہیں رکھا جاتا۔ غرض اگر فاسق امر بالمعروف کا  
محاذ ہو تو ایسی بعید اذقیاں با توں کو صحیح مانتا پڑے گا۔ حالانکہ پیور قوف  
سے بیو قوف شخصی سمجھی ان کو تسلیم نہ کرے گا۔

مختصر یہ کہ آدمی کو پہلے اپنے نفس کی اصلاح کر لیتی چاہئے اور جب  
خود ہی عملی حالت آدمی کی گری ہو تو دوسروں کو پند و نصیحت کرنے  
کا اس کو کیونکہ حق حاصل ہو۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ذاتی کا عورت کو منہ سے کپڑا اٹھائے سے  
منع کرنا کوئی بری بات نہیں بلکہ اچھی بات ہے۔ کیونکہ ہم پوچھتے ہیں کہ ذاتی  
کا یہ کہنا کہ اپنے منہ سے کپڑا نہ اٹھاؤ ایسا کہ ما تمہیں حرام ہے۔ حرام ہے  
یا دا جب ہے یا مباح ہے۔ اگر دا جب ہے تو مدعا نا بات ہے۔ اگر مباح  
ہے تو ایک مباح امر کے متکب ہونے میں کیا گناہ ہے اور اگر حرام ہے  
تو کوئی دلیل قائم کرنی ضروری ہے۔

یہ عجیب بات ہے کہ ذات سے پہلے تو اس کا یہ قول دا جب اور دو جب  
فواب تھا اور زنا کرتے وقت یہ کا ایک حرام ہو گیا ہے اس کلید قول شرح کے

کے ایک حکم کی بحثیت ہے۔ اب دیکھنا یہ امر ہے کہ یہ بحثیت تک عذر سے مطابق ہے یا نہیں۔ اگر مطابق ہے تو صاف دو نہ کافی ہوگی مگر ہر ایک شخص جانتا ہے کہ مطابق ہے مثلاً اور روزے کو اس پڑھنیا س کرنا قیاس معن الفارق ہے۔ یکو نکھلے نہ از فرض ہے اور دھنو اس کے لیے شرط ہے۔ تو پھر نہاد بغیر دھنو کے د ہوگی بلکہ سر اسر گتا ہ اور معصیت۔ اور سحری کھانا روزے کے لیے بزرگ ہ پیش نہیں کے ہے اور پیش نہیں اپنے نام کا مصاقی تب ہی بن سکتا ہے جب عمل میں لایا جائے جس کا دہ پیش نہیں ہے۔ اور تمہارا یہ کہنا کہ دوسرے شخص کی اصلاح کے لیے پہلے اپنی اخلاقی اور مذہبی حالت کو درست کرنا ضروری ہے۔ یہ ایسا دعویٰ ہے کہ جس پر تم کوئی دلیل قائم نہیں کر سکتے بلکہ یہ تو عمل نہ اڑ ہے۔ جب تک کوئی دلیل اس پر قائم نہ کرو مرف تمہارا ذباقی کہہ دینا ہمارے تردیک کوئی وقعت نہیں رکھتا۔

اگر ایک کافر دوسرے کافر کر کے کہ ایمان لا د اور کفر چھوڑ د د تو اس نے اس طرح کہنے کا حق نہ ہو گا کہ پہلے تم خود مسلمان بزر اور پھر مجھے اسلام کی پدایت کرنا بلکہ یہ بھی ناجائز ہے کہ پہلے وہ خود مسلمان ہوئے اور پھر کسی دوسرے کو مسلمان ہونے کے باوجود میں پدایت کرے اور یہ بھی جائز ہے کہ خود تو نہ مسلمان ہوگر دوسرے شخص کو مسلمان ہونے کی ترغیب دے

## تیسرا فصل

خلافت مسئلہ خلافت علم کلام کا مسئلہ نہیں ہے بلکہ یہ نکھلے ہمارے علماء اپنی تصانیف کو اس مسئلہ پر ختم کرنے چلے آئے ہیں۔ ہم نے بھی اسی طریق کو مستحسن سمجھا ہے۔ اول تو ان حضرات کی تقليید کی وجہ سے اور دوم اس لیے کہام طور پر دیکھا گیا ہے کہ جس امر کی طرف طبائع کا رجحان ہو اگر اس کے خلاف کوئی روشن اختیار کی جائے تو وہ وقعت کی نگاہ سے نہیں دیکھی جاتی

اس مسئلہ کی تحقیق تین پہلو رکھتی ہے۔ اور جب تک ہر ایک پہلو پر روشنی نہ ڈالی جائے اس کی تک پہنچنا محال ہے۔  
پہلا پہلو امام المسلمين یا خلیفہ المسلمين مقرر کرنا واجب ہے اور اس کا وجوب شرع سے ثابت ہے، عقل سے۔ کیونکہ ہم پہلے ثابت کر چکے ہیں کہ کسی شئ کا وجوب یا عدم وجوب صرف شرع ہی سے ثابت ہوتا ہے اور بیس۔ ہاں اگر وجوب کے یہ معنے کیسے جانیں کہ جس کے کرنے میں فائدہ اور نہ کرنے میں دینا میں قدر سے نقصان ہو تو اس معنے کے مطابق عقلًا بھی خلیفہ المسلمين مقرر کرنے کا وجوب ثابت ہو سکتا ہے۔ کیونکہ دنیادی فائدوں اور نقصانوں کا اندازہ عقل لگا سکتی ہے۔

اگرچہ اجماع سے بھی اس کا ثبوت بلتا ہے لگر ہم یہاں وہ شرعی دلیل بیان کریں گے۔ جس پر ایمان کا دار و مدار ہے۔ وہ یہ ہے کہ دین کا انتظام شارع علیہ السلام کا سب سے ذیادہ مہتم بالشان کام ہے اور یہ امر خلیفۃ المسلمين کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتا ہے۔ نتیجہ یہ ہو اکہ خلیفۃ المسلمين کا مقرر کرنا واجب ہے اس دلیل کا پہلا مقدمہ اب یہی ہے اور دوسرے مقدمہ کی دلیل یہ ہے کہ دین کا انتظام دنیا پر موجود ہے اور دنیادی انتظام خلیفۃ المسلمين کے سوا نہیں ہو سکتا۔

پہلے مقدمہ کی دلیل یہ ہے کہ دنیا سے ہر دلیل اور عیش عشرت میں مشغول ہونا نہیں بلکہ اس سے مراد صرف قوت لا موت ہے اور یہ ظاہر ہے کہ اگر انسان کے پاس ستر عورت کے لیے کپڑا اور کھانے کے لیے کچھ چیز ہے تو خدا کی عبادت مطلق نہیں ہو سکتی۔ اور دوسرے مقدمہ کی دلیل یہ ہے کہ اگر دنیا میں کوئی فرمادے اسے ہو تو دن میں ہزار افراد ہو جائیں سائیں اور عرب بارے سے سہے مال چھین یا لیتے جائیں۔ ہر قسم کے فتنے اور شور شدید واقع ہوں۔ ان تمام خانہ جنگیوں اور رکشت چون میں عبادت کی

فرصت لوگوں کو نہ ملے غرض یہ ایسی بہی بات ہے جو محتاج دلیل نہیں  
تجربہ شاہر ہے کہ جس علاقہ یا ملک میں ملکی انتظام میں ایسی قسم کا بکار ڈھونگی  
ہے تو لاکھوں جانیں تباہ ہو گئیں۔ تراستیں خراب کر دی گئیں۔ مولیشی تباہ  
کرنے لگئے۔

دوسرے اپہلوا یہ ہر ایک شخص ہاتھا ہے کہ ہم اپنی خواہشوں کے مطابق کسی  
کو خلیفہ ہمیں بنایا سکتے۔ جب تک اس میں ایسی خوبیاں نہ پائی جائیں تو  
دوسرے میں نہ ہوں اور جن کی وجہ سے وہ دوسروں سے ممتاز ہو۔ یہ  
استیاز تب حاصل ہو سکتا ہے جب انسان میں ملکی انتظام اور رعایا کی  
وینی اور دنیاوی تجاذب نے کو سوچنے کی کامل استعداد ہو اور اس قسم کی  
استعداد بکفایت شعاری اور اعلیٰ درجہ کی پڑھیزگاری پر مبنی ہے اور  
آن کے علاوہ خلیفہ کے لیے قوم قریش سے ہونا بھی ضروری ہے۔ کیونکہ  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے الائمة منہ قریش۔ آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول سے خلیفہ کے لیے عام لوگوں سے ایک  
استیاز کی صورت پیدا ہو جاتی ہے مگر ممکن ہے قریش میں بھی بہت سے  
اشخاص ان صفتتوں سے موصوف ہوں تو پھر اس معاملہ کے تفصیل کے  
لیے کوئی ایسی بات ہوئی چاہیے۔ جو خلیفہ بنائے کا اصلی اور صحیح معیار بن  
سکے اور جب ہم اس میں غور کرتے ہیں تو معلوم ہوتا ہے کہ خلیفہ بنانے کا  
اصلی معیار یا تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا صریح قول یا خلیفہ وقت کا اپنی  
اولاد یا قریش سے کسی کو ولی عہد کر دینا یا چند ایسے سر بر آور دہ اشخاص  
کا کسی کے ہاتھ پر بیعت کرنا اور اسکو اپنا خلیفہ تسلیم کرنا ہے۔ جن کے اس  
فعل پر تمام لوگ بیعت کر لیں اور اس کو اپنا خلیفہ تسلیم کر لیں۔

اور بعض دفعہ صرف ایک ہی جلیل القدر اور مقتدر شخص کے کسی کے  
ہاتھ پر بیعت کرنا اور اس کو خلیفہ تسلیم کرنا ہی دوسروں کی طرف سے کافی

سمجھا گیا ہے اور بعض دفعہ دو یا تین اشخاص یا ایک مسلمانوں کی جماعت کو ایسا کرنا پڑتا ہے۔

اگر کہا جائے کہ جب خلیفہ مقرر کرنے سے یہ عرض چہ کہ لوگوں میں کشت و خون نہ ہونے پائے ان کو دنیا وی اور دینی مصالح کی طرف متوجہ کی جائے۔ اگر کوئی کسی پر نظم کرے تو مظلوم کی فریاد رسی کی جائے۔ ملک میں امن و امان قائم کیا جائے۔ لوگوں کی دنیا وی اور دینی ترقی کے اسباب ہم پہنچائے جائیں تو چرا یہ شخص کا کیا حکم ہو گا۔ جس میں قضا کی شرطیں مفتوہ ہیں۔ مگر علماء سے وہ فتوی لے کر ملک کا انتظام کرتا ہے۔ کیا یہ شخصی اطاعت واجب ہے یا اسے معزول کرنا واجب ہے اس کا جواب یہ ہے اگر کسی قسم کی شورش اور جنگ کے بغیر اسے معزول کرنا ممکن ہو تو اسے معزول کرنا اور اس کی بجائے ایسے شخص کو کھڑا کرنا جس میں قضا اور خلافت کی تمام شرائط موجود ہوں وہ جب ہے اور اگر شورش اور جنگ کے سوا کرمانا ممکن ہو اس کو اپنی حالت پر رکھ کر اس کی اطاعت واجب ہے۔ یکوئی جنگ د جمل سے ہزار ہزار لاکٹ کی ہلاکت اور کئی ایک ملیٹی کی تباہی ہوں ضروری ہے۔ جس کے درپے ہونا شرعاً منزوع و ناجائز ہے اور ادھر قضا اور خلافت کے لیے مطلق علم ضروری ہے۔ جس کے لیے علماء کافی ہیں۔ اگر کہا جائے کہ بیسے علم کی قید کو آپ نے ادا دیا ہے۔ ویسے ندادت اور نقوی کی قید کو بھی اٹا دینا چاہیئے ورنہ تنیج بلا مرتع لازم آئے گی اور یہ موال ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ علم کی قید میں ہم کو جبکہ اُ مسامحت کرنی پڑی ہے اور ندادت کی صفت میں کون سی مجبوری ہے۔ جس کی وجہ سے ہمیں اس میں بھی مسامحت کرنی پڑتے۔ اگر کہا جائے کہ یوں تم کیوں نہیں کہتے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہر اپنا خلیفہ مقرر کرنا واجب ہے جیسا کہ بعض اما میہ کا قول ہے تو یہم کہیں کے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ایسا کرنا واجب ہوتا۔

تو ضرور اس امر کے متعلق اپنی زندگی میں قطعی فیصلہ کرتے مگر ایسا آپ نے نہیں کیا۔ حضرت ابو بکرؓ حضرت عقان عقی اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی خلافت الفاقہ رائے اور اجماع امت پر مبنی تھی اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس بارہ یہی کوئی نص شنا بت نہیں۔ بعض شیعہ جو یہ کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت علی کرم اللہ وجہہ کے حق میں خلافت کا فیصلہ کیا تھا مگر دوسرے صحابہ نے اس صریح نفس کا خلاف کیا ہے۔ اور وہیہ داشتہ اس کی مخالفت کی ہے۔ یہ ان کی بے وقوفی اور تنگ ظرفی کا نتیجہ ہے کہ ہم بھی کہتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت ابو بکرؓ صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اپنا خلیفہ مقرر کرنے تھے، مگر حضرت علی اور ان کے طفیلاروں نے بدیدہ والستہ آپ کے حکم کی خلاف درزی کی۔ ماہو جوابکہ نصر جواب۔ اصل بات یہ ہے کہ آنحضرت سلی اللہ نے اس بارہ یہیں کوئی فیصلہ نہیں کی حضرت ابو بکرؓ کے خلیفہ بننے کے وقت حضرت علیؓ نے مخالفت کی تھی۔

تمیسا پہلو | صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی نسبت لوگوں نے بہت کچھ افراد و تقریباً شش کام لیا ہے۔ بعض نے تو ان کی درج سراہی میں یہاں تک ٹلو سے کام لیا ہے کہ ان کو کہاں سے کہاں پہنچا دیا ہے۔ لگا ہوں اور عطاؤں سے ان کو بالکل معصوم قرار دیا ہے اور بعض اس حد تک ان کے سزا ملتے ہیں کہ ان کے حق میں دردیدہ اور گندہ دہنی اور بیہودہ گوتی کی کوئی کسر باقی نہیں پھر ٹوکی مگر اہل السنۃ والجماعۃ جیسا کہ دیگر مسائل میں میاں زردی سے کام لینے کے عادی ہیں یہاں بھی انہوں نے اس درز میں پالیسی کو راستے ہے جانے نہیں دیا اور واقعات بھی اسی کے مقتنی ہیں۔ کیونکہ قرآن اور احادیث بغیر مہا جرین اور انعام کی درج سراہی سے بھری ٹوکی ہیں تو اس سے ثابت ہے کہ آنحضرت مسی اسد علیہ وسلم نے ہر ایک صحابی کو توصیقی سلمات سے یاد فرمایا ہے آپ فرماتے ہیں اصحابے کا بعوہد بالیتما قتل یتم محتل یتم۔ (میسرے

اصحاب ستاروں کی مانند ہیں جس کی پیر وی کر دے گے پہايت پاؤ گے) بیز آپ  
کا ارشاد ہے۔ خیر الناس ترقیت شد الذین یلو نعم۔ (میراقرن بخلاف برکات  
کے اچاقرن ہے پھر ان لوگوں کا جو بعد میں آئیں گے) جب یہ بات ہے  
 تو صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کے حق میں حسن طفل سے کام لینا چاہیے۔ بعض صحابہ  
 کی طرف ہجوج ناگوار ہاتھیں فسوب کی گئی ہیں ان میں اکثر حصہ تو بعض شریعت نفس  
 رانفیوں کے تعصب اور ہبہ دھرمی اور تنگ ظرفی کا نتیجہ ہے اور اگرچہ ان  
 میں سے بعض ہاتھیں صحیح ہیں۔ مگر ان کو صحیح اور مناسب طور پر محول کرنا چاہیے  
 اور تاویل سے کام لینا چاہیے جو حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہہ اور حضرت  
 علی کرم اللہ وجہہ کی جنگ۔ حضرت عائشہ صدیقہؓ کا بھرہ کی طرف جانا یہ الحیی  
 بائیں ہیں جن سے ہر ایک مسلمان واقف ہے مگر عائشہ صدیقہؓ کی نسبت یہ  
 خیال رکھنا چاہیے کہ آپ صلح کرنے اور آتشش جنگ کو بھانے کے لیے  
 تشریف لے گئی تھیں۔ اگرچہ آپ اس ارادہ میں کامیاب نہ ہو سکیں۔ حضرت  
 معاویہ رضی اللہ عنہ کی غلطی بھی اجتنادی غلطی سمجھنی پا رہیے۔

اس کے علاوہ جو جو غلط اتفاقات بعض صحابہ پر لگائے گئے ہیں۔

ان میں زیادہ حصہ رانفیوں اور خارجیوں کی گیوں کا تجوڑ ہے۔ جو بالکل بے  
 سرو پا ہیں۔ کلمیہ قاعدہ یہ ہے کہ اگر کوئی روایت تباہ رہے تو اگر کسی روایت کا اسناد  
 تو پہلے اس کی صحت اسناد کی طرف توجہ کرنی چاہیے تو اگر کسی روایت کا اسناد  
 تباہ رہے تو دیکھ کوئی پیچ جائے تو اس کو کسی اچھے محل پر محول کر داول اگر  
 ایسا نہ کر سکو تو اتنا کہہ دو کہ اس میں کوئی ضرور تاویل ہے۔ جو میری سمجھے میں نہیں  
 آئی۔ مگر خیال رکھنا چاہیے کہ کسی صحابی کی نسبت بطلی کا خیال تباہ رہے ولے  
 میں نہ گزرنے پائے۔ کیونکہ دو ہاتھیں ہیں۔ ایک یہ کہ کسی مسلمان کی نسبت تباہ رہے  
 دل میں کچھ بد فتن ہو اور تم اس پر یعنی وطن کرتے رہو اور داقع میں وہ  
 ایسا نہ ہو اور ایک یہ کہ کوئی مسلمان کی نسبت تباہ میں فتن ہو اور داقع میں

وہ برا ہو۔ اب تم ہی بتاؤ کہ تمہیں کسی حالت میں اچھا کہنا چاہیے یقینت دوسری حالت میں تم اچھا کہلانے کے سختی ہو گے۔

اگر انسان شیطان یا البر جیل یا البر جیب وغیرہ پر تباہی مازی اور منہ آئے سے اپنے آپ کو روک رکھے تو اس کا یہ سکوت اُسے کوئی ضرر نہ دے گا۔ بخلاف اس کے اگر کوئی شخص کسی مسلمان کے حق میں بیہودہ گئی اور دریہ وہی سے کام لے گا تو اس سے وہ یقیناً ناتقابل معاشر اخلاقی جرم کا مرتكب ہو گا اور اپنے ایمان کو اپنے ہاتھوں سے برباد کر دے گا۔

یہ تو عام صحابہ کا حال ہے۔ اب ہر ہے خلفاً می راشدین۔ سو وہ تمام صحابہ اور دیگر افراد امت سے افضل ہیں اور جیسے ان کی خلافت یکے بعد دیگرے متحقق ہوئی ہے۔ اسی ترتیب سے ان کو ایک دوسرے پر فضیلت حاصل ہے۔ مگر ان کو ایک دوسرے پر فضیلت حاصل ہونے کے یہ معنے نہیں کہ ہمیں بذریعہ وحی یا کسی اور ذریعہ سے معلوم ہوا ہے کہ ایزو جل دعلاء کے تردیک حضرت ابو بکرؓ سب سے افضل ہیں کیونکہ یہ اخبار من الغیب ہے جس کا علم سوائے خدا کے اور کسی کو نہیں ہے اور نہ ہی قرآن اور احادیث میں ایسی صریح اور قطعی نصوص دیکھنے میں آتی ہیں جن سے لفڑا معلوم ہو جائے کہ فلاں صحابی سب سے افضل ہے اور فلاں اس سے فیض درج کا ہے۔ بلکہ قرآن و احادیث میں تمام صحابہؓ کی تعریف کی گئی ہے اور اعمال بھی کسی کی افضلیت کا معیار نہیں قرار دیئے جاسکتے۔ کیونکہ بہت سے ایسے آدمی ہوتے ہیں جن کی ظاہرؓ عملی حالت بہت کچھ گرسی ہوئی ہوئی ہے۔ مگر کسی باطنی کیفیت کے لحاظ سے اللہ تعالیٰ کی ہمارگاہ میں انہیں خاص طور پر مقبولیت حاصل ہوتی ہے اور بہت سے ایسے بھی ہوتے ہیں جو دیکھنے میں اعلیٰ درجہ کے متفق۔ ممتاز کی۔ روزہ دار اور پرہیزگار ہوتے ہیں مگر کسی باطنی نفاق اور صفات کے باعث خدا کا عذاب ان پر نازل ہونے

و الا ہوتا ہے۔ غرض اندرونی حالتوں کا خدا ہی واقف ہے۔ ہماری سمجھوں میں کچھ ہوتا ہے اور ہر کچھ ہاتا ہے۔ افضلیت کا اگر کوئی امر معیار بن سکتا ہے تو یہ ہو سکتا ہے کہ یہ بات تلقین طور پر معلوم ہو جکی ہے کہ کسی کی افضلیت دحی کے لغیر نہیں معلوم ہو سکتی اور دحی کا پتہ بغیر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سنن کے نہیں چل سکتا اور یہ ظاہر ہے کہ صحابہؓ سے بڑھ کر نہ کوئی شخص آنحضرت کے حالات سے واقف ہیں اور نہ ان سے بڑھ کر کوئی اپ کا کلام سمجھ سکت تھا اور تمام صحابہ کا حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی افضلیت پر اجماع ہو چکا ہے اور حضرت ابو بکر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بارہ میں افضلیت کی نصی کر دی ہے۔ اور اس کے بعد حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی افضلیت پر اور پھر حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی تمام امت سے افضلیت پر کل صحابہ کا اجماع ہو چکا ہے اب یہ ہے خلاف، کے ایک دوسرے سے افضل ہونے کا معیار جس کی بناء پر اہل السنۃ والجماعۃ خلاف ہے اربعہ میں سے ایک کو دوسرے پر فضیلت دیتے ہیں۔

## پھوٹھی فصل

کس فرقے کے لوگوں کو کافر کہنا واجب ہے؟ اس امر میں علماء تمام مذاہب کے پردوں نے عین عموم مبالغہ امیزی اور تقصیب سے کام لیا ہے۔ بعض فرقوں کے لوگ تو یہاں تک در نکل گئے ہیں کہ تمام خلاف عقیدہ لوگوں پر کفر کا قوتی لگادیا ہے اور سب کو ایک ہی لاطھی سے ہانک دیا ہے اور اگر اپ اس مشہد کی اصلاحیت معلوم کرنا چاہتے ہیں تو پہلے آپ کو یہ سمجھ لینا چاہیئے کہ یہ فقہی مشہد ہے لیعنے کسی شخص کی نسبت اس کے کسی قول یا فعل پر کفر کا فتویٰ دینا یہ ایسا امر ہے جو سماں دلیلوں اور روایات کے بغیر معلوم نہیں ہو۔

سکتا اور جس میں عقل کو کرنی دخل نہیں۔ کسی کو کافر کہنے کے یہ مخفی ہیں کہ یہ شخص بھی شریعہ دوزخ میں رہے گا۔ اس کے قتل سے قصاص واجب نہیں ہوتا۔ اس کو مسلمان عدالت سے نکاح کرنا ناجائز ہے۔ اس کا مال اور جان مخصوص نہیں دیغیرہ دیغیرہ۔ نیز اس کا قول جھوٹا اور اس کا اعتقاد جھل مرکب ہے اور عقل کے ذریعہ کسی کا جھوٹا ہونا یا اس کے اعتقاد کا جھل مرکب پہنچاتا تو معلوم ہو سکتا ہے مگر کسی خاص مجموعت اور جھل مرکب کا باعث کفر ہونا یہ دوسرا امر ہے۔ یہ اچھی طرح سمجھ لینا چاہیے کہ کسی کا مومن یا کافر اور اس قسم کے تمام امور شرعی امور ہیں اور جیسے شرع سے یہ بات ثابت ہے کہ مومن جنت میں اور کافر دوزخ میں جائے گا۔ دیجئے شرع سے اس کا خلاف بھی ثابت ہونا ممکن تھا یعنی کافر جنت میں اور مومن دوزخ میں جائیگا۔ ہاں مجموعت کا تبع ہونا اور جھل مرکب کا علم ہوتا ہے فنک شرع سے ثابت ہیں ہو سکتے مگر اس سے ہمیں یہاں کوئی مطلب نہیں دیکھنا تیری ہے کہ یہ خاص مجموعت اور جھل مرکب شرعاً موجب کفر ہے یا نہیں۔ سو اس بات کا علم بغیر شرع کے نہیں ہو سکتا۔

جب یہ ہمیں آپ کی سمجھ میں آگئیں تو اب یہ بات زیر نظر رکھنی چاہیے کہ اصول فقہ کا مسئلہ ہے کہ شرع کا ہر ایک مسئلہ قرآن، حدیث، اجماع اور قیاس میں منحصر ہے اور جب کسی کافر ہونا بھی ایک شرعی مسئلہ ہے تو یہ بھی قرآن یا حدیث، یا اجماع یا قیاس سے ثابت ہو گا۔ حقیقت میں کفر کا معیار آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب ہے۔ جو شخص آپ کی کسی بات میں تکذیب کرے دہ لیقیناً کافر ہے۔ مگر تکذیب کے چند مراتب ہیں اور ہر ایک مرتبہ کے الگ الگ احکام ہیں۔

پہلا مرتبہ یہ دیوں، لفڑائیوں، مجسیوں اور بُت پرستوں کی تکذیب کا ہے۔ ان کا کافر ہوتا قرآن، حدیث اور اجماع سے ثابت ہے اور یہ ایک

کفر ہے جب کوئی شخص سے ثابت ہوئے کافر خرماء صلی اللہ علیہ وسلم

**دوسری مرتبہ** دوسرا مرتبہ بر ایمہ (منکر میں ثبوت) اور دوسری مرتبہ منکر میں صاف کی تکذیب کا ہے۔ یہ پہلے مرتبہ کی تکذیب کے ساتھ متحقیق ہے بلکہ بر ایمہ بیہودی مطلق سے اور دوسری بر ایمہ سے کفر میں بڑھتے ہوئے ہیں۔ کیونکہ بیہودی مطلق بیوت کے تو قائل ہیں اگر منکر ہیں تو صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ثبوت کے منکر ہیں اور بر ایمہ سرے سے اصل بیوت سے ہی منکر ہیں۔ اور ادھر بر ایمہ صاف عالم کے وجود کے قائل ہیں اور دوسری برے سے خدا ہی کا انکار کر بیٹھے ہیں۔

**تیسرا مرتبہ** تیسرا مرتبہ ان لوگوں کی تکذیب کا ہے جو خدا اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بیوت کے تو قائل ہیں۔ لیکن ساتھ ایسی باتوں کا مجھی انہیں اعتقاد ہے۔ جو شخصوں میں شرط علیہ کے خلاف ہیں۔ ان کا یہ دعویٰ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بیشک بنی بحر قبیحے اور جرجیچہ آپ نے بیان کیا ہے اُس سے آپ کی یہ عزیز حقیقتی کہ مخلوق کی اندرونی حالت کی اصلاح ہو جائے۔ مگر آپ نے چونکہ لوگوں کو ایسا پایا تھا کہ جد اگلی اسرار کو اچھی طرح سمجھ سکتے تھے۔ اس لیے بعض امور کی آپ نے تغیریح نہیں کی۔ اس قسم کے خیال کے لوگ فلاسفہ کہلدا تھے میں اگرچہ بعض مسائل میں ان پر کفر کا دھنیہ نہیں لگ سکتا۔ مگر ذیل کے تین مسئلتوں میں ان کو یقیناً کافر کہنا پڑتا ہے اور یہی تین مسئلے ان کے نزدیک معکر کہ آلاسا مسئلے کہلاتے ہیں۔

(۱) جس طریق پر اہل السنۃ والجماعۃ حشر کے قائل ہیں۔ اس سے انکار (۲) خدا اونہ تعالیٰ کلمیات کو جانتا ہے۔ جزویات کو نہیں جانتا۔ ان کا علم صرف تھوڑے عشرہ ہی کو ہے۔

(۳) عالم قدیم ہے اور خدا اونہ مخفی اس سے تقدم ذاتی زمانی نہیں ان مسائل میں یہ لوگ یقیناً کافر ہیں کیونکہ ان کے یہ تینوں مسائل اخوض قطعیت سے صریحاً مخالف ہیں۔

بچو تھا مرتبہ اجڑ تھا مرتبہ فلاسفہ کے سوا معتزلہ و عیزیزہ دیگر فرقوں کے لوگوں کا ہے اس قسم کے لوگ جھوٹ کو خواہ کسی مصلحت کی وجہ سے ہو یا بالاصلحت بالسلک ہائٹ نہیں رکھتے اور نہ بھی فلاسفہ کی طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نسبت ان کا یہ خیال ہے کہ آپ بعض دفعہ حق کی بالوں کو مصلحت کی وجہ سے ظاہر نہ کرتے تھے۔ بلکہ جہاں کوئی آیت یا حدیث اپنے مطلب کے خلاف دیکھتے ہیں۔ وہاں اس میں تاویل کرتے ہیں اور اس کو اپنے مطلب کے مطابق بنانے میں کوئی دقیقہ اٹھا نہیں رکھتے۔

ان لوگوں کو صحتی اوسی کافرنہ کہنا چاہیئے۔ کیونکہ ایسے لوگوں کے ماں اور جانیں صلاح کر دینی یحور و لقبیلہ ہو کر نماز ادا کرتے ہیں اور رہاں سے لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ کہتے ہوں۔ کوئی معمولی بات نہیں۔ یہ اچھی طرح سمجھ لینا چاہیئے کہ اگر ہزار ہزار کافروں کو کافرنہ کہا جائے بلکہ ان کی نسبت ناموشی اختیار کی جائے تو اس میں کوئی بڑا گناہ نہیں۔ بخلاف اس کے ایک مسلم کو کافر کہہ دیا جائے یہ ایسا گناہ ہے جو تمام گناہوں سے خطرناک۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ امرتے اتنے اتنا تک النساء حثیٰ یقولا اکا اللہ اکا اللہ (عجیب) لوگوں کے ساتھ جنگ کرنے کا امر کیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ کلمہ پڑھ لیں)

اس قسم کے تمام فرقوں نے افراط و تفریط سے بہت جگہ کام لیا ہے اور اگر ہر ایک مشد کو ملیحدہ ملیحدہ بیان کیا جائے تو علاوہ اس کے کہ اس مخفی سی کتاب کا جنم بڑھ جائے۔ طرح طرح کے فتنوں اور شورشوں کے برا پا ہونے کا احتمال ہے۔ کیونکہ عمر مأ اس قسم کے لوگ تعصب اور ضد کی پیماری میں بنتلا ہوتے ہیں نیز ان کا بھروسہ چاہیے کہ ہیں۔ ان کو کافر نہیں کہنا چاہیئے کیونکہ کفر کی بنا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حکمہ ہے بہ پر ہے۔ تا ویل کفر کا باعث نہیں بن سکتی۔ اور نہ اس کا باعث کفر ہونا کہیں سے ثابت ہے۔

پانچواں مرتبہ پانچواں مرتبہ ان لوگوں کی تکذیب کا ہے جو صریح "کرتکذیب" نہیں کرتے مگر کسی ایسے شرعاً حکم سے منکر ہیں۔ جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بذریعہ تو اتر ثابت ہے، مثلاً کوئی کہے کہ نماز واجب نہیں۔ قرآن یا حدیث نبوی کا سے دھائی جائے تو پہر دے کہ میرے نزدیک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کا ثابت ہو نا مسلم نہیں۔ لکھن ہے کہ آپ نے کچھ اور فرمایا ہو۔ اور بعد میں اس میں تحریف کی گئی ہو۔ اسی طرح ایک شخص کہہ دے کہ حج کے فرض ہونے کا تو میں قائل ہوں مگر مجھے یہ مسلم نہیں کہ مکہ (معظمہ) اور کعبہ کہاں ہے اور جس مکہ کی طرف منہ کر کے نماز ادا کی جاتی ہے اور جس میں مسلمان سالانہ فریضہ حج ادا کرنے کو جاتے ہیں آیادہ وہی مکہ ہے جس کا ذکر قرآن اور احادیث میں آیا ہے اور جس میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے جا کر فرمادیجع ادا کیا ہے۔ ایسے لوگوں کو بھی کافر کہنا چاہیے۔ کیونکہ ان سے ایسے امور کی تکذیب واقع ہوئی ہیں جو تو اتر سے ثابت ہیں اور جو امور تو اتر سے ثابت ہوں ان کے سمجھنے میں عام اور خاص لوگ برابر ہوتے ہیں۔ معتبر بھی اگر چہ بعض امور کے منکر ہیں، مگر ان کے انکار اور ان کے انکار میں لجھ المشرقین ہے۔ کیونکہ جن بالوں پر ان کے انکار کی بناء ہے۔ ان کا سمجھنا ہر کہ دم کا کام نہیں۔ ان کی باقی میں نہایت سمجھیدہ اور مستین ہوتی ہیں۔ ہاں اگر کسی شخص کو مسلمان ہوئے تھوڑا اعرضہ ہو رہا ہے۔ اور ابھی تک اس کو تو اتر سے یہ امور پڑھنے ہوں اور وہ ان سے انکار کرے تو جب تک تو اتر کے ذریعہ اس کو یہ امور پڑھنے لیں اس کو کافر کہا جائے گا۔ ہاں پھر بھی اگر وہ اپنے انکار پر اٹا رہے تو یقیناً کافر ہو گا۔ اور اگر کوئی شخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے کسی مشہور غزدے یا مثلاً حضرت حفصہ بنت عمر کے ساتھ آپ کے نکاح یا حضرت الیکبر رضی اللہ عنہ کی خلافت سے انکار کرے تو اسے کافر کہنا ناجائز ہے۔ کیونکہ اس نے کسی ایسے امر سے انکار نہیں کیا۔ جس پر اسلام کا دار و مدار ہوا اور جس پر

ایمان لانا ضروری ہو۔ بخلاف اور نماز کے کیونکہ یہ اسلام کے رکنوں میں سے اصلی درجہ کے رکن ہیں۔ اجماع کے انکار سے بھی کفر لازم نہیں آتا کیونکہ اجماع کی قطعی محبت ہونے میں بہت سے شبہ ہیں۔

چھٹا مرتبہ ان لوگوں کی تکذیب کا ہے بہر اصول دین میں سے کسی یقینی اور تو اتر سے ثابت شدہ امر کی تکذیب ہیں کرتے مگر اجماع یا اس سے ثابت شدہ ۱۵ امور کی تکذیب کرتے ہیں۔ مثلاً نظام اور اس کے پروار اجماع کی محبت قطعی ہونے سے انکار کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اجماع کرنے والوں سے خطا ممکن ہے۔ کیونکہ اس کے مجال ہونے پر ذکری عقل دلیل ہے اور نہ ایسی شرعی دلیل ہے جس میں تواتر کی شرط پاٹی جائیں اور اس میں تاویل کی گنجائش نہ ہو۔ نظام کے آگے جس قدر آیات یا احادیث پیش کی جاتی ہیں وہ ان کی تاویل کر دیتا ہے اور تم نے اپنے اس دعویٰ میں تابعین کے اجماع کے خلاف کیا ہے۔ کیونکہ کل تابعین کا اس بات پر اجماع ہے کہ جس مسئلہ پر صحابہ رضی اللہ عنہم کا اجماع ہو وہ یقینی ہوتا ہے اور اس کا خلاف کرنا ناجائز ہے۔

اگرچہ اس قسم کی تکذیب ہاعث کفر نہیں ہے۔ لیکن اگر اس قسم کی تاویلوں کا دروازہ کھول دیا جائے تو اس کے ساتھ اور بھی بہت سے ناگوار امور کا دروازہ بھی کھل جائے گا۔ مثلاً کوئی شخص کہہ سکتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی رسول کا بیوٹ ہونا جائز ہے۔ کیونکہ عدم جائز میں جو آنحضرت کی حدیث لا تکھی بقدر ہے اور خدا تعالیٰ کا خاتم النبیین پیش کیا جاتا ہے۔ ممکن ہے کہ حدیث میں بنی کے معنے رسول کے مقابل ہوں اور آنحضرت سے الواعزم پیغمبر مراد ہوں یعنی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی ابوالعزم پیغمبر نہیں آئے گا۔ عام پیغمبروں کی نقی ہیں۔ اگر کہا جائے کہ آنحضرت کا لفظ عام ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ عام تفہیص بھی ممکن ہے اس

قسم کی تاویلوں کو الفاظ کے لحاظ سے باطل کہنا ناجائز ہے کیونکہ الفاظ ان پر ساف دلالت کر رہے ہیں۔ علاوه اذیں قرآن کی آیتوں (جن میں بظاہر خدا کی ایسی صفتیں مذکورہ ہوئی ہیں جو حکمات کی صفتیں کی سی ہیں) میں ہم ایسی دراز قیاس تاویلوں سے کام لیتے ہیں جو ان تاویلوں سے نیادہ بعید ہیں۔ ہاں اس شخص کی تردید یوں ہو سکتی ہے کہ ہمیں اجماع اور مختلف قرآن سے معلوم ہوا ہے۔ لذجی بعدی سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت اور رسالت کا دروازہ ہمیشہ کے لیے بند کر دیا گیا ہے۔ اور خاتم النبیین سے مراد بھی مطہن ہنسیا ہیں۔ عذر من ہمیں یقینی طور پر معلوم ہوا ہے کہ ان لفظوں میں کسی قسم کی تاویل اور تخصیص کی کنجما تغیر نہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ یہ شخص بھی صرف اجماع کا منکر ہے۔)

ہم نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کے چھ مرتبے بیان کر دیے ہیں جو کمزدِ اصول کے ہیں۔ ہر ایک مرتبہ مختلف پڑھادی ہے اگر کہا جائے کہ بتوں کے آگے سجدہ کرنا کفر ہے۔ اور یہ ایسا لعل ہے۔ جو تکذیب کے ان چھ مرتبوں میں سے کسی مرتبہ کے پیچے مندرج ہنہیں ہو رہا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ بتوں کے آگے سجدہ کرنے والے کے دل میں بتوں کی تعظیم ہوتی ہے اور یہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور قرآن کی تکذیب ہے۔ ہاں بتوں کی تعظیم کا اظہار کیجیہ ذیان سے ہوتا ہے اور کبھی اشارے سے۔ اور کبھی ایسے لعل سے مجھی اظہار تعظیم کیا جاتا ہے جو اس قطعی طور پر دلالت کرتا ہے۔ اور وہ سجدہ ہے کیونکہ قرآن سے پتہ چلتا ہے کہ بتوں کے آگے سجدہ کرنے والا بتوں ہی کو سجدہ کرتا ہے۔ نہ یہ بات کر سجدہ تو خدا کو کرتا ہے اور بہت اس کے آگے دیوار کی طرح پڑتے ہوئے ہوتے ہیں۔ اور اس کی نیت ان کو سجدہ کرنے کی ہیں

ہوتی۔ اس کی مثال بعینہ ایسی ہے جیسے کافر نماز باجماعت ادا کرے اور ہمیں پختہ طور پر معلوم ہو کر یہ کافر ہے۔

موجباتِ کفر کے اسی قدر بیان پر ہم اکتفا کرتے ہیں اور ان کے تعلق ہم نے جو کچھ لکھا ہے اس کی وجہ سے علم کلام سے ان کو کوئی تعلق نہیں ہے ان پر کوئی روشنی نہیں مل کی اور بعض نے اس لیے ان پر کوئی توجہ نہیں کی کہ ان کا معرفت سے تعلق ہے کیونکہ اگر موجباتِ کفر اس بہت سے دیکھ جائے کہ یہ نہ سب اور بھالٹ پر مبنی ہیں تو بے شک علم کلام کے داخلے آجائے ہیں لیکن اگر ان کو اس پہلو سے دیکھا جائے کہ ان کے مرتکب ہونے پر کفر لازم آتا ہے تو فقر سے شمار ہوں گے

---



---

# حَبِيبُ الْمُقَالَةِ

فِي

## تَرْجِيمٍ لِّمُتَقدِّمَاتِ الصَّالَانِ

لامام الخامنئی حامد محمد غزالی حضرت امام حسین

جس کو

مولوی سید ممتاز علی صاحب مترجم چیف کورٹ پنجاب لاہور  
لے

نبان عربی سے ترجمہ کیا

مع

عواشری مغیدہ از مُترجم

شماره ۶۹



# فہرست مضمون

| صفحہ | مضمون                                                                      |
|------|----------------------------------------------------------------------------|
| ۱    | امام صاحب کے ایک دوست کا سوال دربارہ تحقیق مذہب ..                         |
| ۲    | اُس کا جواب ..                                                             |
| ۳    | کل ملود یولڈ علی النظر ..                                                  |
| ۴    | علم یقینی کی تعریف ..                                                      |
| ۵    | غلطی حواس کی بناء پر امام صاحب کو عالم محکمات کے باب میں شکوک پیدا ہوئے .. |
| ۶    | امام صاحب کے شکوک دربارہ عقلیات و نظریات ..                                |
| ۷    | خواب کی بناء پر کسی اور ادراک نوق بغل کا اسکان ..                          |
| ۸    | شاید یہ ادراک صوفیہ کو حاصل ہوتا ہے ..                                     |
| ۹    | یا شاید یہ ادراک بعد الموت حاصل ہو ..                                      |
| ۱۰   | دو ماہ تک امام صاحب سفلی خیالات رکھتے تھے ..                               |
| ۱۱   | مدعیان حق کے چار فرقے ..                                                   |
| ۱۲   | تدوین علم کلام ..                                                          |
| ۱۳   | کتب کلام میں لا طالیں ترقیقات فلسفیات ..                                   |
| ۱۴   | کسی علم پر مختصر پیشی کرنے سے پہلے اُس میں لذل پیدا کرنا چاہئے ..          |

| صفحہ | مضمون                                                                                                                |
|------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۸   | امام صاحب تحریل علم فلسفہ میں صروف ہوئے.....                                                                         |
| ۲۹   | فلسفہ کے تین اقسام ہیں.....                                                                                          |
| "    | ۱- دہراتی.....                                                                                                       |
| ۳۰   | ۲- طبیعیہ.....                                                                                                       |
| ۳۱   | ۳- انسیبیہ.....                                                                                                      |
| ۳۲   | مکفیر بوعلی سینا و یونصر فارابی.....                                                                                 |
| ۳۳   | فلسفہ کے پچھے اقسام.....                                                                                             |
| "    | ۱- ریاضی.....                                                                                                        |
| ۳۴   | علم ریاضی سے دو آفتیں پیدا ہوئیں.....                                                                                |
|      | آفت اول - یہ خیال پیدا ہوتا ہے کہ اگر اسلام بحق<br>ہوتا تو اُس کی حقیقت فلسفہ ریاضی والی پر مخفی                     |
| ۳۶   | نہ ہستی.....                                                                                                         |
|      | آفت دوم - بعض جاہل نخیز خواہان اسلام نے انکا<br>علوم ریاضی کر کے اسلام کو پذیرا اور مخالف علم<br>حکمیہ شہود کیا..... |
| ۳۷   | ۲- منطق.....                                                                                                         |
| ۳۸   | قواعد منطق سے دین کو کچھ تعلق نہیں بلکہ اُنکے<br>انکار سے خوف براعتمادی ہے.....                                      |
| ۴۰   |                                                                                                                      |

## مضمون

|      |                                                                                     |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| صفحہ |                                                                                     |
| ۵۱   | - طبیعت .....                                                                       |
| ۵۲   | بجو چند مسائل انکار طبیعت شرط دین نہیں ہے .....                                     |
| ۵۳   | - الہیات .....                                                                      |
| ۵۴   | تین مسائل میں سمجھنے واجب ہے .....                                                  |
| ۵۵   | (۱) انکار حشر اجسام .....                                                           |
| ۵۶   | (۲) باری تعالیٰ عالم بالجزئیات نہیں ہے .....                                        |
| ۵۷   | (۳) عالم قدیم ہے .....                                                              |
| ۵۸   | ویگر مسائل میں سمجھنے واجب نہیں .....                                               |
| ۵۹   | - سیاست مدن .....                                                                   |
| ۶۰   | - علم اخلاق .....                                                                   |
| ۶۱   | اس علم کا مأخذ کلام صوفیہ ہے .....                                                  |
| ۶۲   | امتزاج کلام صوفیہ و فلاسفہ سے دو آفتیں پیدا ہوئیں .....                             |
| ۶۳   | آفت اول - ہر قول فلاسفہ سے بلا امتیاز حق و بطل انکار کیا گی .....                   |
| ۶۴   | آفت دوم - فلسفہ کے بعض اقوال کے ساتھ وجوہ سے احوال بڑا بھی قبول کرنے جاتے ہیں ..... |
| ۶۵   | امام صاحب نذیر اہل تعلیم کی تحقیق شروع کرتے ہیں .....                               |

| صفحہ | مضمون                                                                                           |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۴   | خلیفہ وقت کا حکم امام صاحب کے نام .....<br>امام صاحب سے بعض اہل حق سمجھیدہ ہوئے کہ ترمذی محدثین |
| ۹۵   | سے ان کے شبہات کی اشاعت ہوتی ہے .....<br>شبہ نذکورہ بالا کا جواب .....                          |
| ۹۶   | بعض خدشات اہل تعلیم کا جواب .....                                                               |
| ۹۷   | امام صاحب کی تصانیف ترمذی مذهب اہل تعلیم میں .....                                              |
| ۹۸   | طریق صوفیہ کی تکمیل کے لئے علم اور عمل دونوں کی ضرورت ہے۔                                       |
| ۹۹   | امام صاحب نے قوۃ الغلوب و دیگر تصانیف شائخ عظام کا مطابع                                        |
| ۱۰۰  | شروع کیا .....                                                                                  |
| ۱۰۱  | صوفیہ کا درج خاص ذوق و حال سے گال ہوتا ہے .....                                                 |
| ۱۰۲  | امام صاحب سعادت آخرت کے لئے دنیا سے قطع تعلق کرنا ضروری<br>سمجھتے ہیں .....                     |
| ۱۰۳  | بغداد سے نکلنے والے عزم شہر بھری .....                                                          |
| ۱۰۴  | امام صاحب کی زبان بند ہو گئی اور وہ سخت بیمار ہو گئے .....                                      |
| ۱۰۵  | امام صاحب سفر تک کے بہانہ سے بغداد سے نکلتے ہیں .....                                           |
| ۱۰۶  | امام صاحب کا قیام دمشق میں .....                                                                |
| ۱۰۷  | زیارت بیت المقدس .....                                                                          |
| ۱۰۸  | سفر حجاز .....                                                                                  |

| صفحہ | مضامون                                                                              |
|------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۱۶  | امام صاحب داپس وطن کو آئے اور گوشہ نشینی اختیار کی .....                            |
| ۱۱۸  | امام صاحب کو خلوت میں مکاشفات ہوئے .....                                            |
| ۱۱۹  | طہارت کی حقیقت .....                                                                |
| ۱۲۰  | حقیقت نبوت ذوق سے معلوم ہوتی ہے .....                                               |
| ۱۲۲  | حقیقت نبوت کیا ہے .....                                                             |
| ۱۲۳  | خواب خاصیت نبوت کا نمونہ ہے .....                                                   |
| ۱۲۴  | مشکلین نبوت کے شبہات کا جواب .....                                                  |
| ۱۲۵  | نبوت کا شہود اس عام اصول پر کہ امام ایک مکر ہے جس کا تعلق کل علوم سے ہے .....       |
| ۱۲۶  | کسی خاص شخص کا نبی ہونا بذریعہ مشاہدہ یا تواتر ثابت ہو سکتا ہے .....                |
| ۱۲۷  | محض معجزات شہود نبوت کے لئے کافی نہیں .....                                         |
| ۱۲۸  | ارکان وحدود شرعی کی حقیقت .....                                                     |
| ۱۲۹  | اسباب فتوراء اعتقاد .....                                                           |
| ۱۳۰  | بعض مشکلین کے اواام .....                                                           |
| ۱۳۱  | امام صاحب خلوت ترک کرنے اور لوگوں کے ملحدان خیالات کی اصلاح کا ارادہ کرتے ہیں ..... |
| ۱۳۲  | سلطان وقت کا حکم امام صاحب کے نام کر نیشاپور جائو اور                               |

## مضمون

### صفحہ

|     |                                                        |
|-----|--------------------------------------------------------|
| ۱۴۲ | بداعتقادی کا علاج کرو .....                            |
| ۱۴۳ | امام صاحب ذی القعدہ ۷۹۹ ہجری میں نیشاپور پر چوچے ..... |
| ۱۴۵ | تہہ ذکر اسباب فتوح اعتماد اور اُس کا علاج .....        |
| ۱۴۶ | ثبوت ثبت ایک مثال سے .....                             |
| ۱۴۹ | ایک اور مثال .....                                     |
| ۱۵۰ | ارکان احکام شرعی کی توضیح بذریعہ لیک تملیک کے .....    |
| ۱۵۲ | ہمارے کل معتقدات کی بناء سمجھیہ ذاتی پر نہیں .....     |
| ۱۵۷ | صفت ایمان پرچہ بد اخلاقی علماء اور اُس کا علاج .....   |
| ۱۵۶ | خاتمه .....                                            |
|     | <b>بعض جواشی</b>                                       |

|     |                               |
|-----|-------------------------------|
| ۵۳  | بحث تلازم اسباب طبی .....     |
| ۷۹  | مسئلہ حشر اجداد .....         |
| ۸۸  | مسکنگیت علم باری تعالیٰ ..... |
| ۸۱  | مسکن قیم عالم .....           |
| ۱۲۵ | حقیقت ثبت .....               |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## دِسَاحَةٌ پُپُپُ

نام مجتہ الاسلام ابو حامد محمد بن محمد بن عزیز رحمۃ اللہ علیہ  
اکابر علماء دین سے ہوئے ہیں۔ ششہ بھری میں بمقام طوس پیدا  
ہوئے۔ اور ششہ بھری میں انھوں نے رحلت کی۔ وہ اپنے زمان  
کے فاضل مجتہد اور حاوی علوم معقول و منقول تھے۔ یہ پہنچنے  
ہیں جنھوں نے تطبیق بین المقول والمتقول کا طریق ایجاد کیا اور اسکو  
کمال پر پہنچایا۔ کتاب المنقد من الضلال امام صاحب کی  
تصانیف سے ہے جو انھوں نے آخر عمر میں بمقام نیشاپور یعنی  
انتقال سے کچھ عرصہ پہلے تحریر فرمائی۔ اگرچہ یہ نہایت مختصری کتاب  
ہے۔ مگر اس میں بعض نہایت ضروری مطالب اور مضامین اہم بیان  
کئے گئے ہیں۔ ایک خاص بات جو امام صاحب کی کسی اور تصانیف

میں نہیں پائی جاتی۔ اور صرف اسی تصنیف میں پائی جاتی ہے یہ ہے کہ اس میں امام صاحب نے اپنے خیالات کی مسئلہ تاریخ بیان کی ہے۔ اور اُن میں جو جو تبدیلیاں اور انقلاب و تماً فوقتاً واقع ہوئے اُن کا عبرت انگریز طریق میں ذکر کیا ہے۔ غرض یہ کتاب آئینہ ہے امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کے واردات قلبی کا جسے اُن لوگوں کو جو تعمیل علم فلسفہ کے شائق ہیں نہایت عمدہ نصیحت حصل ہو سکتی ہے ۵

نصیحت گوش جانل کن کہ انجام وست واثر ۶ جوانان سعادوتمند پسند پیر دانا را میں نے مناسب سمجھا کہ اس کتاب کا اردو نیان میں با محاورہ سلیس ترجیح کروں تاکہ خاص و عام اُس سے فائدہ اٹھا سکیں  
الحمد للہ کہ یہ کام ادا خر بیج الادل ۷ متنہ هجری میں نتم ہوا ۸

امام صاحب نے اپنے نہاد کے علاوہ اور ان کے طریق جمل اور لوگوں کے فتوح اعتقد وغیرہ کی نسبت بعض ایسے امور تحریر فراہم ہیں جو اس نہاد کے حالات سے مشابہ ہیں یا باہمک تغیر اُن پر منطبق ہو سکتے ہیں۔ میں نے ایسے ستامات پر حوشی لکھے ہیں جن میں بتایا ہے کہ یہ امور اس نہاد کے حالات پر کس طرح منطبق ہوتے ہیں ۹

امام صاحب کے حالات سے جو اس کتاب میں دیج ہیں معلوم ہوتا ہے کہ اُن کو ابتداء علم فلسفہ سے سخت معرفت پہنچی تھی اور

اُن کی حالت نہایت خطرناک ہو گئی تھی۔ مگر اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل سے اُن کی شکلات آسان کر دیں اور اُن کو ایسی نہایت بخشی کہ وہ باعث ہدایت خلقت ہوئے۔ اور قبولیت عام نے ان کو امام حجۃُ الْاسلام کا لقب دیا۔ چونکہ امام صاحب فلسفہ کے ملک اثر کا ذاتی سمجھہ حاصل کر چکے تھے اس لئے جہاں تک اُن کے بس میں تھا انہوں نے مسلمانوں کو اس کی آنات سے ڈالیا اور تردید فلسفہ اپنی زندگی کا اعلیٰ مقصد قرار دیا۔ یہ بخشش درجہ غلو تک پہنچ گی تھا اور کیونکہ نہ پہنچتا۔ جبکہ فلسفہ کے نہیلے اثر سے امام صاحب سے جیت عالم کے خیالات مذہبی محفوظ نہ رہ سکے تو عوامِ انس کی نسبت کیا کیا اندیشے تھے جو تھیں ہو سکتے تھے۔ اور ایسے شخص کے دل میں جو محبتِ اسلام سے مرشار ہو اور خداوتِ اسلام کو اعلیٰ ترین عبادت سمجھتا ہو فلسفہ کی طرف سے کیا کیا بغض و بدگمانیاں تھیں جو پیدا نہیں ہو سکتی تھیں؟ خلفاءِ عباسیہ کا دور حکومت تھا۔ لوگوں کی طبیعتیں فلسفہ و حکمت کے ذوق و شوق سے بیرون ہو رہی تھیں اور اُس ناز کی مجالسِ علی اور اُنہاں کی صحبتوں میں بھی حکمت و فلسفہ کے چرچے رہتے تھے۔ غرضِ ناز کا عام میلان شیعی حکمت و فلسفہ کی طرف معلوم ہوتا تھا۔ امام صاحب جو خود اپنے نفس پر علومِ حکمیہ کے بد نتیاج اور اُن کا مخدان اثرِ محسوس کر چکے تھے۔ اس حالتِ ناز کو دیکھ کر نہایت سراسیر ہوتے تھے۔ آخرِ انہوں نے بلا خیال اس

بات کے کہ جس عظیم الشان مسم کو وہ اٹھئے ہیں وہ یاں جو یہ شخص  
کا کام نہیں ہے تزوید فلسفہ کا بڑا اٹھایا اور صرف قرآن مجید کی  
قوت پر بھروسہ کر کے تمام علمی دنیا سے جنگ کیا ۔ امام صاحب نے  
اہل اسلام کے دلوں کو فلسفہ سے بیزار کرنے کے لئے اور اُس کی  
نفرت اُن کے دلوں میں بھانے کے لئے صرف اُن سائل کی تزوید  
کافی نہیں سمجھی جو علاویہ اسلام کے برخلاف تھے۔ بلکہ اُنھوں نے  
کوئی پہلو بس سے فلسفہ کی مخالفت واجب یا نادو اجب ممکن معلوم ہوتی  
تھی اختیار کئے بغیر نہ چھوڑا۔ چنانچہ امام صاحب کی کتاب تہذیف الفلاہ  
کے ملاحظہ سے واضح ہو گا۔ کہ اُنھوں نے بعض ایسے سائل میں بھی جو  
خود اہل اسلام کے نزدیک مسلم ہیں مغض بس بنانے پر مخالفت کی ہے  
کہ وہ سائل گوئی نفس صحیح ہیں اور دلائل فلسفیہ سے اُن کا ثبوت  
ناممکن ہے۔ جس شے سے اس درجہ کا سخت عناوہ ہو تو اُسکی نہت  
میں کبھی نادو اجب مبالغہ ہو جانا ایسا امر ہے جو بتقاضائے فطرت انسانی  
ہر انسان کو پیش آتا ہے۔ چنانچہ امام صاحب بھی کہیں کہیں  
اس کتاب میں فلسفہ کی نہت میں حد مناسب سے تجاوز کر گئے  
ہیں۔ میں نے حاشی میں ایسے مقولات پر گفت کی ہے۔ مگر حاشا  
کہ مجھ کو امام صاحب کی تحریر پر اس قسم کی بہتہ چینی کرنے سے  
اُن کی شان میں کسی طرح سے سور ادبی کرنا یا اُن کی تحقیق کی نسبت  
استخفاف کرنا یا اپنی نسود منظور ہو۔ میں خود اُن کی تصانیف کا

خوش چین ہوں - اور ان کو اپنا مقیدا و پیشوا جانتا ہوں - بعض امور میں جو میں نے امام صاحب سے اختلاف لائے کیا ہے وہ آس قسم کا ہے کہ اگر امام صاحب اس وقت زندہ ہوتے اور ان امور پر ٹھنڈے دل سے غور کرتے تو وہ یقیناً انی رائے کو بدلتے + اس مختصر سی تحریر میں امام صاحب کے حالات زندگی بیان کرنا بے موقعہ ہے - اگر حیات ستuar باقی ہے - تو انشاء اللہ ہم سیرۃ العزالی بالاستیغاب علیحدہ لکھیں گے - نقطہ +

### العبد المذنب

متاز علی

ترجم چیف کرٹ پنجاب

لاہور

## بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

سب تعریف اللہ کو بڑیا ہے۔ جس کی تایش ہر ایک تحریر و تقریر کا آنماز ہے اور دودھو حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم پر جو صاحب نبوت و رسالت کے ہیں اور ان کی آل و اصحاب پر جنمول نے خلفت کو ہدایت کر کے گراہی ہے کھلا امام صاحب کے ایک دوست کا سوال مدعاہ تحقیق نہب سمجھ پر علوم کے سر زاد و غایات اور مذاہب کی کٹھن رائیں اور صعوبات نظائر کروں۔ اور تجھے کو اپنی سرگذشت شاذیں کہ میں نئے مختلف فرقوں سے جن کے رہ اور طریق ایک دوسرے سے مقاوض تھے۔ حق بات کو کطخ پنگکار اختیار کیا اور تقليد کے گھٹھے سے نکل کر کن آوج بصیرت پر پوچھنے کی جائزات کی۔ اور اول علم کلام سے کیا کیا استفادہ کیا اور ثانیاً اہل تعلیم کے طریقوں پر جن کے نزدیک اور کیا ایک حق صرف تقليد امام پر موقوف ہے کہ سقدر حادی ہوا اور ثالث علم فلسفہ کی کیا کیا بُرا بُایاں ظاہر کریں اور سب سے آخر کس طرح طریقہ تصوف

مجھے کو پسندیدہ ترین نظر آیا۔ اور اقوال خلقت کی بے انتہا تفہیش میں مجھے کو کی حق الامر معلوم ہوا۔ اور وہ کونسا امر تھا جو باوجود اس امر کے کہ بعد ادھیں کثرت سے طلبہ تھے مجھے اشاعت تعلیم سے مانع آیا۔ اور جبکی وجہ سے بعد عرصہ دراز میشائپور واپس جانے پر مجبور ہوا۔ سو میں اس امر کو معلوم کر کے کہ تیری رغبت صادق ہے تیرے سول کا جواب دیتا ہوں اور انہے سے مدد مانگ کر اور اُس پر بھروسہ کر کے اور اُس سے طلب توفیق کی لتجا کر کے آغاز سخن کرتا ہوں ۴

جواب جانتا چاہئے۔ خدا تعالیٰ تکو پڑیت بخشتے اور اتباع حق کے لئے قلب سلیم عطا فواز سے۔ کہ اختلاف خلقت درباب دین و ملت اور پھر اختلاف امت درباب مذاہب جس سے پے شمار فرقے اور تناقض طریقے پیدا ہو گئے ہیں ایک دیائے عیق ہے۔ جس میں بہت لوگ غرق ہوئے ہیں۔ اور بہت ہی کم ہیں جو اس سے سلامت نکلے۔ اور ہر فرقہ کا یہی نعم ہے کہ ہم ہی ناجی ہیں ۵ حَنْدِ حَنْبَلِ اللَّهِ تَعَالَى فِي حُوْنَنَ۔ اسی تفرقہ کی نسبت مخبر صادق حضرت سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم نے پیشیں گئی فما لَمْ تَعْمَلْ فَإِنَّمَا تَعْمَلْ بِمَا يَرَى۔ وقت تقویب ہے کہ میری امت کے تمثیل زریعے ہو جائیں گے۔ جن میں سے صرف ایک فرقہ ناجی ہو گا۔ پس یہ وعدہ اب پورا ہوتا نظر آتا ہے۔ ابتدائے شباب سے یعنی ایام بلوغت سے جبکہ میری عمر ابھی بیش سال کی بھی نہیں ہوئی تھی۔ اس وقت تک کہ اب بیڑا ہیں پہچاس سال سے تجاوز ہوا میری ہمیشہ یہ عادت ہی ہے کہ میں اس دریاء عیق کے مندرجہ میں یہے دھڑک گھستا اور اُس کے گھر سے گھر سے اور خزانہ ک مقامات میں ڈرپک بُنڈوں کی ماں دنیں بلکہ بڑے دل چلے لوگوں کی ملچ شوط لگتا تھا۔ میں

ہر تاریکی میں جا وخت تھا اور ہر شکل پر ہاتھ ڈالتا تھا ہر بھتھور میں ٹیکے کو ڈپتا تھا۔ اور ہر فرقہ کے عقیدہ کی جستجو میں رہتا اور ہر فرقہ کے نہب کے اسرار دیافت کیا کرتا تھا۔ کچھ باطل اور سفت اور بدعت میں تینزیر کر سکوں کوئی اپل یاطن میں نے ایسا نہیں چھوڑا۔ کہ اُس کے اسرار پر مطلع ہونے کا مجھے کو شوق نہ ہوا ہو۔ اور کوئی اپل غواہر میں سے ایسا نہیں رہ کہ اُس کے علم کی حامل معلوم کرنے کا میں نے ارادہ نہ کیا ہو۔ کوئی فلسفی نہیں جس کے فلسفہ کی ماہیت سے واقف ہونے کا میں نے قصد نہ کیا ہو۔ اور کوئی اپل کام ایسا نہیں جس کی تغیری اور محاولہ کے انجام پر مطلع ہونے کی میں نے جدوجہد نہ کی ہو۔ میں ہر ایک صوفی کے اسرار تصوف پر واقف ہونے کا حریص رہتا تھا۔ ہر ایک عابد کی نسبت میں یہ سوچتا تھا کہ اُس کی عبادث کا آمل کیا ہگا۔ اور ہر ایک نبیت متعلق کی نسبت میں یہ جستجو کیا کرنا تھا کہ وہ کیا اسباب ہیں جن سے

لہ انتہ تعالیٰ کی صفات و ہجدی و صفات تنزیہ میں مبالغہ کرنے سے دو متناوی نہب پیدا ہوئے ہیں۔ ایک نہب والوں کا تو یہ اعتقاد ہے کہ انتہ تعالیٰ نباتات خود ہر مکان میں موجود ہے اور ہستی خلوتات عین ہستی خالی ہے۔ اس نہب کو نہب حلول و آخاؤ کہتے ہیں۔ ہر اوت کا نہب اور تمام دیگر نہب جن کے نو سے یہ یعنیں کیا جانا ہے۔ کہ انتہ تعالیٰ نے کسی صفت خاص میں خود کیا اُسی نہب مدلول و آخاؤ کی مختلف

شاخیں ہیں ۴

دوسرے نہب جو انتہ تعالیٰ کے تنزیہ و تقدیم میں مبالغہ کرنے سے پیدا ہوا ہے یہ ہے کہ خدا تعالیٰ بقیہ کی بہت سے منزوہ ہے۔ وہ نہ عالم میں داخل ہے نہ اُس سے خارج۔ نہ ذقیم

اُس کو زندگی اور معلم بننے کی جرأت ہوئی ہے۔ حقائق امور کی ادراک کا میں ہمیشہ سے پایا تھا۔ ابتدائے عمر سے یہ شوق میرے دل میں گھبا ہوا تھا اور خدا تعالیٰ نے میری فطرت اور سرثت میں ہی یہ بات رکھ دی تھی جسپر میرا کسی قسم کا بس اور اختیار نہ تھا۔ یہاں تک کہ لاکپن کے زمانہ کے قریب ہی رابطہ تقلید مجھ سے چھپھٹ گیا۔ اور عقاید موروثی ٹوٹ گئے **کل مَوْلَدِ يُولُذَ** میں نے دیکھا کہ نصاریٰ کے بچوں کا نشوونما میں **عَلَى الظَّرْرَةِ** نصرانی پر ہی ہوتا ہے اور یہود کے بچوں کا نشوونما یہودیت پر ہوتا ہے۔ اور مسلمانوں کے بچوں کا نشوونما اسلام پر ہوتا ہے میں نے وہ حدیث بھی سنی ہوئی تھی۔ جو رسول خدا صلم سے بیس مضمون مردی ہے کہ جو بچوں پر پیدا ہوتا ہے فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے پھر اسکے والدین اُس کو یہودی یا نصرانی یا مجوسی بنایتے ہیں۔ پس میرے دل میں عالم ہے زنسون عالم۔ نہ اُس کے پاس سے کوئی شے آسکتی ہے۔ نہ اُس کے پاس کوئی شے جاسکتی ہے۔ نہ اُس کا قوب مکن ہے۔ اُس کا ویدار۔ اس ذہب کے قائمین کو اہل فنی و جھوڈ یا اہل تعییل یا فرقہ سلطانہ کہتے ہیں۔

ذہب حق یہ ہے کہ تو اثبات صفات میں اس تدریخ کرنا چاہئے کہ بُت پرستی تک ذہب پہنچ جاوے اور نہ تنزیہ و تقدیس میں اس تدریخ تدقیقات نفس کمالی چاہیں۔ کہ ائمہ تعالیٰ کو عدم محض ہی تصور کیا جائے۔ ذہب سلف صالحین و آئمہ اسلام یہی تھا یعنی ثابت بلا تشییہ و تنزیہ بلا تعطیل + ترجمہ +

ای تحریک پیدا ہوئی کہ حقیقت فطرت اصلی اور حقیقت ان تعابید کی جو  
سلیے سوال جو امام صاحب کے دل میں پیدا ہوا تھا نہیں وچھپ سوال تھا  
اور زمانہ حال میں بھی فلاسفہ تسلیمیں وہی ہررو نے اس کے جواب دینے پر طبع  
آزمیاں کی ہیں۔ امام صاحب اس سوال پر نعمہ کرتے کرتے ایک اور دلیق بحث  
میں جا پڑے۔ یعنی وہ نفس علم و ادراکات حواس اور اس امر پر کہ وہ کس حد تک  
قابلِ ثبوت ہیں نظر کرنے لگے۔ افسوس ہے کہ ان کے سلسلہ نیات کا انجام سفط  
پر ہوا۔ اور وہ عالم مادی کے وجود فی الحتاج میں شک سکھنے لگے۔ امام صاحب  
تحیر کرتے ہیں کہ امام سفط سے اُن کا جلد پھٹکانا ہو گیا۔ گراس رسالہ میں  
پھر ہے نہیں بتایا کہ اُن کے نزدیک حقیقت فطرت اصلی کی ہے جس پر انسان مولو  
ہوتا ہے اور جو بعد میں بوجہ عارض ہونے تعابید تقلیدی و خیالات تلقینی کے دب  
جاتی ہے۔ خدا تعالیٰ نے قرآن مجید میں بھی دین قیم کو بلطف نظر تعبیر کیا ہے  
جملہ فرمایا ہے کہ ﴿فَطَّهُ اللَّهُ الَّتِي كَطَّدَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾۔ اس امر کے تواریخ یعنی میں  
کفطرت سے اس آیت میں اور حدیث مذکورہ بالا میں کیا مراد ہے ہمارے علماء  
میں اختلاف ہے بعض علماء کا قول ہے کہ فطرت سے مراد وہ استعداد ہے جو  
خدا تعالیٰ نے ہر انسان میں ارجمند کے قبول کرنے اور اُس کے اور اک کر سکتے  
کی ودیت رکھی ہے بعض دیگر علماء کا یہ قول ہے کہ فطرت سے مراد دین اسلام  
ہے کیونکہ اگر انسان اپنی حالت فطری پر چھوڑ دیا جاؤں تو وہ حالت اُس کو  
دین اسلام تک پہنچا سکتی ہے۔ ایک دیگر گروہ علماء اسلام اس طرف گیا ہے  
کہ فطرت سے مراد وہ ہدایت ہے جو بروز یتائق خداوند تعالیٰ نے ذرت آدم سے میا

نقید والرین یا استاد سے عارض ہوتے ہیں معلوم کروں اور ان تقلیدات

تحت نام عزوالی صاحب احیاء العلوم میں لکھتے ہیں کہ فطرت سے مراد توحید و معرفت،  
آئی ہے کیونکہ باعتبار جلت صلاحیت اور لکر توحید ہر ایک قلب میں موجود ہے۔

شah ولی العصر صاحب حجۃ الشدابالله میں لکھتے ہیں کہ فطرت اللہ سے اصول پر  
واثق بطور کلیات مراد ہیں نہ کہ ان کے فروع و حدود اور یعنی وہ دین ہے جو

اختلاف اذنہ سے بدل نہیں سکتا۔

عبدالله بن مبارک نے حدیث ذکر کردہ باب کے یہ سنتے کئے ہیں کہ ہر ایک بچہ

پنی خلقت جلی پر پیدا ہوتا ہے جس کو اللہ جانتا ہے خواہ وہ سعادت ہو یا شقاۃ  
غرض سب کا انجام کار پنی خلقت بشری پر ہوتا ہے اور دنیا میں اُس کی خلقت  
کے مناسب اعمال اُس سے صادر ہوتے ہیں۔ علامت شماوات یہ ہے کہ اُس کی  
ولادت یہودیوں کے گھر ہو۔

اگر ان خلقت اتوال کو نظر متن دیکھا جاوے تو ان میں آسانی سے  
تطبیق کی جاسکتی ہے اور صرف تطبیق ہی ہو سکتی ہے بلکہ وہ جو اعتراضات  
بھی منبع ہو جائے ہیں جو فخر الاسلام سید احمد خاں صاحب کے اس قول پر کئے  
گئے ہیں کہ الاسلام ہو الفطرۃ والمعطرۃ ہو الاسلام۔ ہم کو صرف دو امور  
پر غور کرنا ہے۔

(۱) آیا یہ قول کہ Islam ہو الباطرۃ والمعطرۃ ہو الاسلام قول جدید

ہے یا علماء قدیم میں سے بھی کوئی اس کا قائل ہوا ہے؟

(۲) آیا علیؑ کے بھی اختلافات جن کا اوپر ذکر کیا گی ہے کسی طرح رفع

میں تین کروں جن کی ابتلاء امور تلقینات سے ہوتی ہے اور جن کی

ہو سکتے ہیں؟

پہلا امر نہیت صاف ہے - جن علماء کی رائے ہے کہ آیت مذکورہ باہ میں نظرت سے مراد دین اسلام ہے جیسا کہ قاضی بصیاہی نبیوکی رائے ہے تو وہ

ظاہر سید صاحب کے ہمراہ اس امر میں متفق الرائے ہیں کہ الفطرة پر اسلام پس اُربیعہ و مگر علماء کی رائے اس کے خلاف بھی ہوتی ہے بہ حال یہ

تسلیم کرنا ہو گا کہ قول مذکورہ باہ کا پہلا جزو کوئی قول جدید نہیں ہے +  
را دوسرا جزو یعنی اسلام پر الفطرة نہیں کی تشبیہ صرف اس قدر لکھنا کافی

ہو گا کہ اگر اسلام اور فطرت میں بانہیں سے تساوق کی ہے تو اس جملہ اور پہلے جملہ میں کچھ فرق نہیں ہے - لیکن اگر مشمول فطرت بہ نسبت مفہوم اسلام عام ہے جیسا کہ سید صاحب پر اعتراض کرنے والوں کا خیال ہے تو مورہ اعتراض زیادہ تر پہلا جملہ ہے یعنی الفطرة ہو اسلام - جب ہمارے علماء محققین نے اس قول کے اختیار کرنے میں تأمل نہیں کیا تو یہ کہنا کہ اسلام ہو الفطرة بطریق اولی درست ہے - فا قاله فخر اسلام حق و علیہ اعتقادی +

بفرض اس امر کے کہ ان مختلف احوال میں تطبیق دی جائے منشأ اخلاق اپنے غیر کرتا ضرور ہے - کچھ شک نہیں کہ : اخلاق اس اعتراض سے بیچنے کے واسطے اکیا گیا ہے جو فطرة سے دین اسلام مراد یعنی کی صورت میں وارد ہوتا ہے - معتبر کہ اسکت ہے کہ اگر انسان کے بچپن کو اپنی جبلت پر چھوڑ دیا جاوے اور اُسے کسی نام نہیں کی تلقین نہ کی جاوے تو اس کا کوئی تمبہ نہ ہو گا اور وہ ہرگز مسائل صلح

وجو سے تمیز حق و باطل میں اختلافات ہوتے ہیں۔ پھر میں نے اپنے دھرم کا دللوہ حب دین اسلام اپنے ذہن سے اخراج نہ کر لیکا۔ پس یہ کہنا کب صحیح ہے کہ انسان دین اسلام پر پہلا ہوتا ہے اور والدین کی تلقین سے وہ ویگر ذہب شفا یہودی یا مجوسی یا نصرانی اختیار کر لیتا ہے؟

اس اعتراض کے خوف سے اور یہ یقین کر کے کہ فی الواقع بچے دین اسلام پر پیدا نہیں ہوتا ہمارے علماء نے طبع طبع کے ساتھ اختیار کئے میں کسی نے کہا کہ فطرت سے مراد عدم میثاق ہے۔ کسی نے کہا کہ فطرت سے قبل حق کی عام استعداد مراد ہے۔ کسی نے توجید کہا۔ کچھ شک نہیں کہ ہمارے علماء نے اختلاف کرتے وقت مدلل بقطط اسلام پر کافی غور نہیں کی۔ ہم مسلمانوں کے عقیدے کے متعلق دین اسلام وہ دین ہے جو تمام انبیاء علیهم السلام کا دین تھا۔ یعنی اسلام وہ دین ہے جو ابراہیم و آہماں و یعقوب و موسیٰ و عیسیٰ اور خاتم النبیین حضرت ﷺ مقصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کا دین تھا۔ ظاہر ہے کہ اگر ان انبیاء علیهم السلام کی شریتوں پر تفصیل نظر کی جاوے تو پہلی شریتوں اور شرع محمدی میں بہت تفاوت معلوم ہوگا اور پہلی شریتوں میں بھی اختلافات ملیں گے۔ باوجود اس کے بہب ہم مسلمان سب انبیاء کے دین کو دین اسلام قرار دیتے ہیں تو بلکل ظاہر ہے کہ اسلام سے مراد اُس قدر مشترک ہے جو جمیع انبیاء علیهم السلام کے ادیان میں پایا جاتا ہے اور وہ یہ ہے کہ انسان خدا کے واحد مطلق شرکیہ کی حقیقت کا اور بالسان اور تصدیق بالقلب کر کے اور اُسی کو اپنا مسیود متعین کر کے۔ یہی اُسی کی ابراہیم و آہماں نے حق تعالیٰ سے انجام کی تھی کہ "رَبِّنَا وَاجْلَّنَا مُسْلِمِينَ"

ول میں کما کہ جب سب سے اول مجھ کو حقایقیں امور کا علم مطلوب  
 لک و میں دیپتیا امکنہ مُثیلمہ لک اسی دین کی طرف اشارہ کیا گی ہے اس ایسا  
 خداوندی میں لاذ قالَ لَهُ رَبُّهُ أَسْلَمَهُ فَلَمَّا أَسْلَمَتُ لِرَبِّ الْحَلَمَيْنِ - اسی دین کے  
 انتیار کرنے کی حضرت ابراہیم اور سعویت نے اپنے بیویوں کو وصیت فرمائی تھی۔ کما  
 قالَ اللَّهُ تَعَالَى وَدَعْتُ إِلَيْهَا إِبْرَاهِيمَ وَسَعْوَيْتَ يَا بُنْيَانِي أَنَّ اللَّهَ تَكْفِلُكُمُ  
 الَّذِينَ فَلَا تَسْتَوْنَ إِلَيْهِمْ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُوْنَ هَذِهِ كُنْتُمْ شَهِدَكُمْ إِذْ حَصَرْتُمْ  
 الْمَوْتَ إِذْ قَالَ لِيَنْتَهِيَ مَا تَبَدُّلُونَ مِنْ بَعْدِ رَبِّيِّ - قَالَوْا نَعَيْدُ إِلَيْهِنَّ وَإِنَّهُ  
 آبَائِكُمْ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ إِلَيْهَا وَاحِدًا وَمَخْنَنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ  
 پس سو دادہ پر ہجیع صفاتہ ایمان لانا اصل اسلام ہے اور اسی واسطے سب  
 انبیاء کا دین اسلام کہا جاتا ہے وہ ان کی شریعتیں ازبیں مختلف تھیں۔ مگر باوجود  
 اس اختلاف کے خداوند تعالیٰ فرماتا ہے آمَّا مَعْلُومُنِّيَ أَنَّ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَ  
 إِسْحَاقَ وَلَيَقُوَّيْ وَلَمَّا سَبَّطَ كَانُوا هُودًا أوْ نَصَارَى۔ پس بے شک اس حدیث  
 شریف میں جہاں فرمایا کہ ہر پنج نفرت پر معلوم ہوتا ہے اور اسی آیت میں جہاں  
 دین کو نظر سے تعبیر کیا ہے نظر سے مراد خواہ عمدی شناق ہو۔ خواہ اقوار برپیت  
 خواہ توجید یہ سب اسی اصل اسلام کے ظہمار کے مختلف طریق ہیں اور  
 کچھ شک نہیں کہ خداوند تعالیٰ کی ہستی کہ قائل ہونا احمد اُس کو «حد مطلق یقین  
 کذا انسان کے لئے ایک طبعی و نظری اپر ہے۔ جن لوگوں کو آیت و حدیث مذکورہ باہ  
 پر شدید ہوا ہے انہوں نے اسلام سے مراد دین محمدی سمجھی ہے حالانکہ مفہوم اسلام  
 اُس سے اعم ہے۔ باعتبار وضع لفظ حب استعمال قرآن مجید ہر محمدی مسلمان ہے

ہے تو ضرور ہے کہ حقیقت علم معلوم کیجائے۔ پس مجھ کو معلوم ہوا کہ علم یقین کی تعریف علم یقینی وہ علم ہے جس کے ذریعہ سے معلومات کا ایسا انکشافت ہو جاوے کہ اُس کے ساتھ کسی قسم کا شبہ باقی نہ رہے۔ اور عملی اور وہم کا اسکان بھی اُس کے پاس نہ پڑھنے پائے۔ اور ان امور کے احتیاط کی دل میں گنجائش ہی نہ رہے۔ بکھر غلطی سے محفوظ رہنے کے ساتھ اس قسم کا یقین ہو کہ اگر کوئی شخص اُس کے ابطال کے نئے شلا یو دعوے کرے کہ میں پتھر کو سونا کر دیتا ہوں یا لاٹھی کو سانپ بنا دیتا ہوں تو اس امر سے بھی کوئی شک یا انکار پیدا نہ ہو سکے۔ کیونکہ جب میں نئے یہ بات جان لی کہ وہ زیادہ ہوتے ہیں تین سے تو اب اگر

اَللّٰهُ هر مسلمان محمدی نہیں ہو سکتا۔ حضرت ابراہیم کی اُمت مسلمان تھی گرے ابراہیم مسلمان نہ کر محمدی مسلمان۔ علی ہذا تیاس موئی کی اُمت سو سوی مسلمان تھی۔ اور ہم خاتم النبیین کی اُمت محمدی مسلمان کہلاتے ہیں۔ اللہ جو کوئی سریاج انبیاء، مبیب خدا ہو مصطفیٰ صلن اللہ علیہ وسلم نے تعلیم اسلام کا بوجہ اتم و اکمل فرمائی اس لئے علی بسیل التلبیب یا علی بسیل الاخصال عوًّا اہل مسلمان وہی سمجھے جاتے

ہیں جو دین محمدی کے پیرو ہیں +

پندار سعدی کہ راو صفا۔ توں رفت جز در پے مصطفیٰ

مگر جہاں خدا نے انسان کے فطری دین کی طرف ارشاد فرمایا ہے۔ وہاں یقیناً اسلام بہ معنی اعم ہے نہ بمعنی دین محمدی جو عموماً بطور مرادف ہسلام ہستمال کیا جاتا ہے، (ترجم)

کوئی آکر بوج سے کہے کہ نہیں بلکہ تین نیادہ ہوتے ہیں۔ اور اُنکی دلیں یہ ہے کہ میں اس لامبی کو سانپ بنایتا ہوں چنانچہ اُس نے بنا بھی دیا۔ اور میں نے یہ امر مشاہدہ بھی کریا۔ تب بھی اس مشاہدہ سے میں اپنے علم میں کچھ شک نہیں کرتے کا۔ البتہ مجھے کو اس امر سے صرف تعجب لاحق ہو گا۔ کہ اُس شخص نے کس طرح یہ کام کیا۔ لیکن شک یہ رہے علم میں ذرا بھی نہیں آتے کا۔ پس مجھ کو معلوم ہوا کہ جس چیز کا اس طرح علم تھیں ہے اور جس چیز پر میں اس طور سے یقین نہیں رکھتا ہوں اُس علم پر کچھ اعتماد نہیں ہو سکتا۔ اور ایسے علم کے ذریعہ سے غلطی سے محفوظ رہنا ممکن نہیں ہے اور جس علم سے غلطی کی خلافت نہ ہو وہ علم یقینی نہیں ہے ۴

## اقسام سفسطہ و انکار علوم

جسے میں نے اپنے علوم کو ٹوٹا تو میں نے غلطی جو اس کی باد پر امام  
صاحب کو عالم ہمسروں ساتھ میں نے اپنے علوم کے ذریعہ سے محفوظ رہنا ممکن نہیں ہے اور جس علم سے غلطی کی خلافت نہ ہو جب سب طرف سے ڈیسی ہو گئی تو یہی تھیریا کہ بجز اس کے اُذر کچھ توقع نہیں ہے کہ جو امور بکل صاف ہیں اُنہی سے امور مشتمل نہ ہو اخذ کیا جائے۔ اور وہ صاف امور وہی محسوسات اور پدیدهات ہیں۔ اس لئے ضرور ہے کہ اول یہی مشتمل قرار پاویں تاکہ یہ معلوم ہو کیا۔

محسوسات پر جو میرا اعتماد ہے اور بدبیات میں غلطی سے محفوظ رہنے کا یقین ہے وہ اُسی قسم کا تو نہیں ہے جو قبل ازیں امور تقليدی میں تھا۔ یا جیسا اکثر عوام النس کو امور عقلی میں ہوا کرتا ہے یا یہ غلطی سے محفوظ ہونا پتی قسم کا ہے۔ جس میں کوئی دھکو اور شک و شبہ نہیں۔ پس میں حسوسات اور بدبیات میں سی بینے کے ساتھ خود کرتا اور اس بات کو سوچا کرنا تھا کہ دیکھوں میرے دل میں ان امور کی نسبت بھی شک پیدا ہو سکتا ہے۔ آخر سوچتے سوچتے شک کے

لہ علم فہنم کے پڑھنے والے معلوم کریں گے کہ فرانش کے شہر فلمنی ڈے کارٹ کو جس نے سائل ذہنیات کی تحقیق میں انقلاب عظیم پیدا کر کے فلسفہ جدید کی بناءً عالمِ ادی کے وجودِ نظرِ الخارج کے باب میں بینہ اسی قسم کے خیالات پیدا ہوئے تھے۔ اس حکیم نے بھی اپنی تحقیق کا آغاز اس طرح کیا تھا کہ جو امور بدبیات سے نہیں ہیں وہ ان پر ہرگز یقین دکریے گا۔ چنانچہ اُس نے یہی امام صاحب کی طرح شک و شبہ کو یہاں تک دل دیا کہ آخر اُس کو حواسِ غمہ، ظاہریہ، و باطنیہ پر بھی دشوق نہ رہا۔ خیال کیا گیا ہے کہ اگر امام غزوی الی کی تصنیفات اُس کے زمانہ میں فرانش میں پہنچی ہوتیں تو یقیناً یہی سمجھا جاتا کہ ڈے کارٹ کے فلسفہ کا مأخذ تحریرات امام غزوی الی ہیں۔ مگر ڈے کارٹ امام صاحب کی طرح گھبڑے والا شخص نہ تھا وہ اپنے اصول پر نہایت استحکام و استقلال سے قائم رہا اور نہایت خوبصورتی سے اُس نے عالمِ ادی کا وجود ثابت کیا۔ ڈے کارٹ نے سوچا کہ آیا کہل ایسی بُشے ہے جس کی نسبت شک و شبہ کی بکل گنجائش نہ ہے۔ اُس نے ہر طرف نظر

نے اس قدر ملول کمینچا پر کہ میرے دل کو اس بات کا بھی یقین نہ رہا کہ محسوسات میں بھی عملی سے بخچ سکتے ہیں۔ میرا یہ شک در بابِ محسوسات پڑھتا جاتا تھا اور کہتا تھا کہ محسوسات پر کس طرح اعتقاد ہو سکت ہے؟ وہ کیجھوب ب سے قوی قوت بینائی ہے مگر اُس کا بھی یہ حال ہے کہ وہ سایہ کی طرف رکھیتی ہے تو اُس کو مسلم ہوتا ہے کہ وہ تھیلیر ہوا ہے ہتا نہیں۔ اور نفی حرکت کا حکم دیتی ہے۔ لیکن ایک ساعت کے درمیانی مگر کوئی ایسی نظر نہیں آئی۔ پھر اُس نے خیال کیا کہ اُس کا شک دربارہ وجودِ عالم مادی صرف اُس صورت میں لگیتہ راست ٹھیک رکھتا ہے۔ جب اُس کو کم ان کم اس شک کے وجود کی نسبت کوئی شک نہ ہو۔ اس طرح پر اُس نے ب سے اول اپنے شک کا وجود یقینی قائم کیا مگر شک ایک قسم کا خیال ہے اور خیال کے لئے ذی خیال کا ہوا ضرور ہے اس لئے وجود شک سے اُس کو وجودِ نفسِ ذہن کا بھی قابل ہونا پڑا۔ پھر بتدیجِ نفسِ ذہن سے استبدال کرتے کرتے وجود باری تعالیٰ ثابت کیا ہے۔

امام عزوی الح صالح فسفیان تدقیق میں ٹوٹے کارٹ سے کسی طرح پر کم نہ سکتے مگر اتنے تعالیٰ کی صرفت اور اُس کی توحید کا یقین اور خشیت اللہ جو اس صرفت و یقین کا خروجی نتیجہ ہے اُن کے دفعہ میں اس طرح بخچ ہوا تھا کہ وہ لحد بھر کے لئے فرضِ حال کے طور پر بھی اُس سے انکار کے متھل نہ ہو سکتے تھے اس لئے وہ صحت اور ایک حواس کا انکار کر کے اور اُس کے خلف تاکہ نتایج دیکھ رہت گم برائے اور صحتِ رعنی بکہ نوبت پہنچی۔ مگر انھوں نے جلد میں کے سلسلہ تلوہ میں پناہ لی۔ (مُترجم)

بعد اُس کو تجربہ اور شاہد سے معلوم ہوتا ہے کہ سایہ متھک ہے۔ گویہ حرکت یک لخت دفعۃ نہیں بلکہ بتدیر بیچ و رفتہ رفتہ ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ کسی وقت بھی اُس کو حالت سکون نہیں ہوتی۔ پھر ستاروں کو بکھرو۔ وہ دلیل ہے میں نہایت چھوٹے چھوٹے اشیٰ کے بلابر نظر آتے ہیں۔ لیکن دلیل ہندسیہ سے ثابت ہوا ہے کہ ہر ایک ستارہ مقدار میں اس نہیں سے بھی بڑا ہے۔ غرضہ اس قسم کی اور بہت سی شایعہ محسوسات کو! ہیں جن میں حواس اپنے احساس کے سیچ ہوتے کام کر رہے ہیں۔ مگر عقل اُس حکم کی تکنیک کرتی ہے اور حواس پر خیانت تکنیک کا ایسا الزم لگائی ہے جن کا کوئی جواب بن نہیں پڑتا۔ \*

امام صاحب کو عقیلات و بس یہ حال دیکھ کر میں سمجھا کہ محسوسات سے تو اعتماد نظریات کے باپ میں گیا اور شاید اگر اعتماد ہو سکتا ہے تو بجز عقلیات شکوک پیدا ہوئے کے بعد اندر فطری ہیں اور کسی پر نہیں ہو سکتا۔ شکا یہ کہنا کہ دن تین سے زیادہ ہیں یا یہ کہنا کہ نفی اور ثبات ایک شے میں جمع نہیں ہو سکتے اور ایک ہری شے حادث و قدمیم یا موجود و معدوم یا وابس و محال نہیں ہو سکتی۔ مگر محسوسات نے کہا تجھے کو کس طرح تسلی ہے کہ امور عقلی پر تیرا اعتماد کرنا ویسا ہی نہیں ہے جیسا تیرا اعتماد محسوسات پر تھا؟ تجھے کو ہم پر وثوق کامل تھا مگر حاکم عقل آیا۔ اور اُس نے ہماری تکنیک کی۔ لیکن اگر حاکم عقل نہوتا تو تو ہماری تصدیق پر بستور قائم رہتا۔ کیا تجسب ہے کہ علاوہ اور اک عقل کے ایک اور

ایسا حاکم ہو کر جب وہ تشریف لاویں تو عقل نے جو حکم کئے ہیں اُس میں وہ جھوٹی ہو جاوے۔ جیسے کہ حاکم عقل کے آنے سے حصہ اپنے حکم میں جھوٹی ہو گئی تھی اور ایسے ادراک کا اس وقت معلوم نہ ہوا اس امر کی ولیں نہیں ہو سکتا کہ ایسا ادراک حاصل ہونا محال ہے۔ پس میں اس بات کے جواب میں کچھ عصہ دم سنجود رہا۔ اور حالت خواب کی وجہ سے خواب کے بنا پر کسی آہر ان کا انکال اور بھی زیادہ ہو گیا۔ میرے دل نے ادراک ذائقہ کا بخان کیا کہ کیا تم خواب میں بت سی باتیں نہیں دیکھتے اور بت سے حالات خیال نہیں کرتے اور ان کو ثابت و موجود یقین نہیں کرتے؟ اور حالت خواب میں ان پر ذرا بھی شک نہیں کرتے؟ پھر جب جائے ہو تو معلوم ہوتا ہے کہ تمہارے وہ تمام خیالات اور مستقدّات بے اصل و بے بُتیاد تھے۔ یہ اندیشہ کس طرح رفع ہو سکتا ہے کہ بیداری میں جن امور پر تم کو بذریعہ حاصل یا عقل کے اعتقاد ہے ممکن ہے کہ وہ صرف تمہاری حالت موجودہ کے لحاظ سے سمجھ ہوں۔ لیکن ممکن ہے کہ تم پر ایک اور حالت طاری ہو جس کو تمہاری حالت بیداری سے ہی نسبت ہو جو اب تمہاری حالت بیداری کو حالت خواب سے ہے اور تمہاری موجودہ بیداری اُس کے لحاظ سے بنزٹے خواب ہو۔ پس جب یہ حالت وارد ہو۔ تو تم کو یقین آتے کہ جو کچھ میں نے اپنی عقل سے سمجھا، تھا۔ وہ سمجھ نیابت «حال تھے» +

شاید یہ ادراک صوفیہ کو جعل ہتا ہے

کیا عجب ہے کہ یہ حالت وہ ہو جس کا صرفی

لوگ دعویٰ کرتے ہیں۔ کیونکہ وہ گان کرتے ہیں کہ جب ہم اپنے نفسوں میں خوط زن ہوتے ہیں۔ اور اپنے حواس (ظاہری) سے غایب ہو جاتے ہیں ترہم اپنے حالات میں ایسے امور پاتے ہیں جو معمولات میں نہیں۔ اور شاید یہ حالات موت ہو۔

بشاپی ہے اور اک بدلات حاصل ہر موجودہ کے موافق نہیں۔ اور شاید یہ حالات موت ہو۔

کیونکہ رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ تمام لوگ حالات خواب میں ہیں جب موت آئیں تو وہ بیدار ہوں گے۔ سو شاید زندگی دنیا میں جو اخراجات حال نظر آئیں گی اور اُس کو کہا جائیگا گلگشنا عنک غلطائیکت فصڑک الیومِ حدید۔ جب میرے دل میں یہ خیالات پیدا ہوئے تو میرا دل ٹوٹ گیا اور میں نے اُس کے علاج کی تلاش کی مگر نہ ملا۔ کیونکہ اس مرض کا دفعہ بجزر دلیل کے بکن نہ تھا اور تما وقتیک بدیهات کی ترکیب سے کلام مرب نہ کیا جاتے۔ کوئی دلیل قائم نہیں ہو سکتی تھی۔ لیکن دو ماہ تک امام ماصبِ سفلی جب ہر ہی سلم نہ ہوں تو دلیل کی ترتیب ہی ممکن خیالات رکتے تھے +

دو ہمینہ سے زیادہ کا عرصہ گزندگیا۔ چنانچہ ان دو ہمینوں میں میں نہیں سخط پر تھا لیکن ہر دوئی خیالات و حالات دل نہ بروئے تقریباً و غفتگو۔ اتنے بیس اتھ تھالے نے مجھے کو اس مرض سے شفا بخشی۔ اور نفس پھر صحت و اعتدال پر آگئی۔ اور بدیهات عقیلیہ مقبول اور سعد بن کر پھر امن و یقین کے

ساتھ و پس آئیں۔ لیکن یہ بات کسی دلیل یا ترتیب کلام سے حاصل  
 لہ یہ تمام تقریر امام صاحب کی نہایت بودی ہے۔ امام صاحب کے یہ خیالات صرف  
 قریب دو ماہ تک رہے۔ پھر ان کو خود ان خیالات کی نبوت ظاہر ہو گئی۔ جیسا کہ  
 ان کی اگلی تحریر سے ظاہر ہے یہاں یہ بات بھی بیان کرنی شروع ہے کہ جو شبیہ  
 مذہب سفط امام صاحب کے دل میں پیدا ہوئے تھے وہ تحقیقت میں اُسی قسم  
 کے نہ تھے کہ از زمے دلیل عقلیہ ان کا شق بہنا محال ہو۔ امام صاحب  
 کا یہ کہنا کہ میں نے اس میش سے بحد دلائل عقلیہ نجابت نہیں پائی بلکہ محض  
 فضل خدا سے صفت اپنی کیفیت دل کی حکمت ہے نہ اندرار ضعف دلائل  
 عقلیہ۔ اہل سفالہ حاجات ضروری و بدبیات جلیہ سے انکار کرنا خود تناقص  
 وہ تناقص پیدا کرتا ہے۔ ہم نے فرض کیا کہ حواس و عقل کے بے ادراکات  
 مقابل اعتبار ہیں اور کوئی علم ایسا نہیں ہے جس کو یقینی کہ سکیں تاہم  
 سفطی کو کم از کم یہ تسلیم کرنا ضرور ہو گا کہ اُس کا علم نسبت عدم و ثقہ حواس  
 کے یقینی ہے۔ کیونکہ اگر یہ بھی یقینی نہ ہو تو خود ان کا انکار ضروریات پبل  
 ٹھیک ہے۔ لیکن اگر اُس کا علم نسبت عدم و ثقہ حواس یقینی ہے تو کوئی  
 وجہ اس امر کی ہوئی ضرور ہے کہ خاص یہ علم باستثناء دیگر علوم و ادراکات  
 کے کیوں یقینی سمجھا جائے۔ پس اس طریق استدلال سے نام آتا ہے  
 کہ یا تو اس علم کو ترجیح یقینی نہ سمجھا جاوے یا دیگر علوم کو بھی اُسی قسم  
 کا تصور کیا جائے۔ ہاں یہ وجہ ہے کہ حواس اپنے ادراکات میں بعض اوقات  
 غلطی کرتے ہیں لیکن اس غلطی کے ساتھ ہی یہ بھی سمجھا جانا ہے کہ کبھی ایک

نہیں ہوئی بلکہ اُس نور سے حاصل ہوئی جو اللہ تعالیٰ نے دل میں ڈالا اور یہی نور اکثر معارف کی کلید ہے۔ جس شخص نے یہ گمان کیا کہ کشف مجرّد دلائل بدر متوفّ ہے تو اُس نے اللہ کی وسیع رحمت کو نہایت تنگ سمجھا۔ اور جب رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ سوال کیا گیا کہ شرح صد کیا ہے اور اس قول خداوندی میں کہ فتنہ

حادث کے ادراکات سے دوسرے ناشے کے ادراک کی ناظری اور کبھی ایک شخص کے ادراک سے دوسرے شخص کے ادراک کی نظری نہ ہو جاتی ہے۔ غلطیوں کی شایدیں جو پیش کی جاتی ہیں وہ یا تو ایسی ہوتی ہیں جن میں جسم میں باعث مرض و عیروں کوئی نتیجہ واقع ہو گیا ہو یا ایسی ہیں جن میں ادراک بجائے وقعت مائل ہونے کے اس قدر تدیج سے حاصل ہو کہ کسی آن واحد میں شے مُرکِ محسوس نہ ہو سکے یا شے مُرکِ ایسی قلیل القدر ہو کہ وہ غایت صفر کی وجہ سے محسوس ہونے کے مقابل نہ ہو مگر انسان کا اس قسم کے ملاحظات سے آگاہ ہو جانا اور یہ کہنا کہ جسم سے اس اس قسم کی غلطیاں واقع ہوا کرتی ہیں اس بات کی دلیل ہے کہ گو فڑا فڑا شخص خامس اس قسم کی غلطیوں میں ٹپسکتے اور دصوکا کھا سکتے ہیں مگر آخر کار گروہ انسانی اُن غلطیوں کی خود ہی صحت کر لیتا ہے اور صحت کرنے کے واسطے ملک و معیار ٹھیرا لیتا ہے۔ پس یہ شایدی درحقیقت ادراکات انسانی کے صحیح اور واقعی ہونے کی تائید کرتی ہیں نہ کہ تردید۔ کیونکہ یہ کہنا ہی کہ ہم نے فلاں امر میں عملی کی ہے اُس عاطل سے نکلا ہے + (ترجمہ)

بِسْمِ اللَّهِ الَّذِي لَا يَشَرُّجُ صَدَرَةً لِلْإِسْلَامِ مِنْ شَرٍّ سَعَى  
تَوَآپَنَّتْ فَرَيَاكَ اَسَ سَعَى مَرَادَهُ نُورٌ هُوَ جُوْهَرُ تَعَالَى دُلَّ مِنْ ۝  
جَبَهَهُ - اُور جَبَ پُوچھا گیا کہ اُس کی کیا علامت ہے؟ تو فرمایا کہ اس دار  
غُور سے کنہ کشی اختیار کرنا اور اُس ابلا آباد گھر کی طرف بوجوں کرنا۔ اور  
اُسی کی طرف علیہ التسلوہ والسلام کا اشارہ ہے جہاں فرمایا کہ اِنَّ اللَّهَ  
عَلَىٰ خَلْقَهُ اَنْخَلَقَ فِي ظُلْمَتِهِ ثُمَّ رَسَّ عَلَيْهِمْ مِنْ نُورٍ هُوَ - پس لازم  
ہے کہ اس نور کی مدد سے کشف حائل کیا جائے اور یہ نور خاص خاص  
اوکات میں چشمی جو دُنی سے فوارہ کی طرح نکلتا ہے اور اسی کا منتظر  
رہنا لازم ہے جیسا کہ رسول خدا صل اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے اِنَّ  
لَوْبَيْكُمْ فِي آيَاتِنِّي ۚ هُنْدِرُ كُمْ تَفَخَّاتُ ۚ هَلَّكَ فَقْعَرُ ضُوَّا لَهَا ۖ

اِن حکایات سے مقصود یہ ہے کہ طلب کرنے میں تمام ترجید و چیز  
کرنی چاہیے۔ یہاں تک کہ پنجام کارکوش ایسے درجہ پر پہنچ جاؤے  
کہ رہشیا ناقابل طلب کے طلب کرنے کی نوبت آجائے۔ کیا وجہ کہ بدیہیات  
یہ ہے جس کو اللہ تعالیٰ داد راست دکھانا چاہتا ہے تو اُس کا سینہ اسلام کے  
لئے کمول دیتا ہے ۱۲ +

مو اللہ تعالیٰ نے نعمت کو حالت نعلت میں پیدا کیا۔ پھر اُن پر اپنا نور

چھڑکا ۱۳ +

۱۴ تمہاری نہدگی کے آیام میں بسا اوکات نیس رحمت پروردگار چلتی ہے پس تم  
اُس کی تک میں لگے رہو ۱۵ +

تو مطلوب نہیں ہیں۔ کیونکہ یہ خود حاضر و موجود ہیں اور حاضر و موجود کو اگر طلب کیا جادے تو وہ اور بھی مفقود و مستور ہو جاتا ہے۔ اور جو شخص اُس چیز کو طلب کرتا ہے جو طلب نہیں ہو سکتی تو اُس پر کوئی یہ الزام نہیں لگا سکتا کہ اُس نے قابل طلب چیز طلب کرنے میں کیوں کوتاہی کی ہے ۴

## اقسام طالبین

میان نت کے جب اللہ تعالیٰ نے اپنے فضل اور بے انتہا وجود سے چار فتنے مجھ کو اس مرض سے شناجھی اور اقسام طالبین میری رائے میں چار قرار پائے یعنی

اول - اہل کلام جن کا یہ دعویٰ ہے کہ ہم ہی اہل الراء اور اہل النظر ہیں ۴

دوم - اہل باطن جن کا یہ نزعم ہے کہ ہم اصحاب تعلیم ہیں اور ہم میں یہ خصوصیت ہے کہ ہم نے بھی امام معصوم سے سینہ بینہ تعلیم پائی ہے ۴

سوم - اہل فلاسفہ جن کا یہ گلان ہے کہ ہم ہی اہل منطق و بڑان ہیں ۴

چہارم - صوفیہ جن کا یہ دعویٰ ہے کہ ہم خاصان بارگاہ اینروی و اہل مشاہدہ و مکاشفہ ہیں ۴

تو میں نے اپنے دل میں کہا کہ حقِ الامر ان چهار اقسام میں سے  
خواج نہ ہوگا کیونکہ یہ سالکانِ راوی طبیعتِ حق ہیں۔ پس اگر حق ان پر بھی  
ٹکاہرنا ہوا تو پھر ادراکِ حق کی کبھی اُمید نہیں ہو سکتی۔ کیونکہ بعدِ ترک  
تقلید کے پھر تقلید کی طرف بجوع کرنے میں تو کسی فائدہ کی امید نہیں  
وہ یہ یہ کہ شرطِ مقلد یہ ہے کہ اُس کو اس بات کا علم بھی نہ ہو کہ میں مقلد  
ہوں لیکن اگر یہ معلوم ہو گیا تو اُس کی تقلید کا شیشہ ثوٹ گیا اور وہ  
ایسا نرم ہے جس کی اصلاح نہیں ہو سکتی اور ایسی پریشانی ہے کہ کسی  
تاїف یا تبعیق سے اُس کی درستی نہیں ہو سکتی بجز اس کے کہ اوس  
شیشہ کو پھر آگ میں پکھلایا جاوے اور ازسر نو آور شیشہ بنایا جائے  
یہ سوچ کر میں نے ان طریقائے متذکرہ بالا پر چلنے اور جو کچھ ان فتوحوں  
کے پاس ہے اُس کی انتہا معلوم کرنے کی طرف قدم ٹھڑایا۔ اور علم کلام  
سے آغاز کیا اور اُس کے بعد طریق فلسفہ اور پھر تعلیمِ اہل باطن اور بے  
آخر طریق صوفیہ کی تحقیق کی ۔

## مقصود و حاصل علم کلام

مدونِ علم کلام میں نے علم کلام سے آغاز کیا اور اُس کو حاصل کیا۔ اور  
خوب سمجھا۔ اور محققین علم کلام کی کتابوں کا بسطاں کیا اور جو کچھ میرا ارادہ  
تحاصل میں نے اس علم میں کتابیں تصنیف کیں میں نے دیکھا کہ یہ ایک  
ابسا علم ہے کہ اُس سے اُس علم کا مقصود اصل تو حاصل ہوتا ہے لیکن

یہ میرے مقصود گئے لئے کافی نہیں۔ اس علم سے مقصود یہ ہے۔ کہ عقیدہ اہل سنت و جماعت کی خلافت کیجاۓ۔ اور اہل بُرعت کی تشویش سے اُس کو بچایا جاوے۔ اللہ تعالیٰ نے اپنے بندوں پر اپنے رسول صلیم کی زبان مبارک سے عقیدہ حق نازل کیا۔ جس میں اُس کے بندوں کی صالح دینی و دنیوی ہر دو بیس جیسا کہ قرآن مجید میں اور احادیث میں مفصل موجود ہے۔ لیکن شیطان نے اہل بُرعت کے دوں میں وسوسے ڈال کر ایسے اور پیدا کئے جو مخالف سُنّت ہیں۔ پس اہل بُرعت نے اس باب میں زبان درازی کی۔ اور قوبہ تھا کہ اہل حق کے عقیدہ میں تشویش پیدا ہو۔ کہ اللہ تعالیٰ نے گروہ علماء اہل کلام کو پیدا کیا۔ اور انہیں یہ تحریک پیدا کی کہ فتحیاب سنت کے لئے یہاں کلام مرتب کام میں لایں جس سے تبلیفات بُرعت جو خلافت سنت ماثورہ پیدا ہوئی ہیں سنکشف ہو جائیں۔ غرض اس طور پر علم کلام و علماء علم کلام کی ابتداء ہوئی پس ان میں سے ایک گروہ جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف بلایا ہوا تھا۔ اور انہوں نے دشمنوں سے عقیدہ سُنّت کی خوب خلافت کی۔ اور اہل بُرعت نے اُن کے نورانی چہرہ پر جو بد نما فاغ لگادیئے تھے اُن کو دور کیا لیکن ان علماء نے اس باب میں آن متفقہات پر اعتماد کیا جو انہوں نے سنبھلہ عقاید مخالفین خود تسلیم کر لئے تھے۔ اور وہ اُن کے تسلیم کرنے پر یا تو بوجہ تقلید مجبور ہوئے یا بوجہ اجماع و سُنّت۔ یا محض بوجہ قبول قرآن مجید و احادیث۔ زیادہ تر مبحث اُن کی اس باب میں تھی کہ اتوال مخالفین میں

مناقضات نکالے جائیں اور ان کے سلسلہ کے لوازم پر گرفت کیجائے۔ لیکن یہ امور اُس شخص کو بست ہی تھوڑا فائدہ پہونچا سکتے ہیں جو سوار بدبہت کسی شے کو مطلق تسلیم نہیں کتا۔ اس نے علم کلام میرے حق میں کافی نہ تھا۔ اور نہ جس درد کی وجہ کو شکایت نہیں اُس سے اُس کو شفا ہو سکتی تھی ۔

كتب کلام میں **«طائف»** نیز جب علم کلام نکلا اور اُس میں بہت خوض ہوتے ترقیات فلسفیہ **لگا** اور مدت دراز گذگئی تو اہل کلام بوجہ اس کے کہ وہ حقایق امور کی بحث اور جوابرو داعراض اور ان کے احکام میں خوض کرنے لگے۔ محافظت سنت کی حد سے تجاوز کر گئے۔ لیکن چونکہ یہ ان کے علم سے مقصود نہ تھا اس لئے ان کا کلام اس باب میں غایبت حد تک نہ پہونچا اور اُس سے یہ حالت نہ ہوا کہ اختلاف خلق سے جوتا یکی حریت پیدا

لے جس نہ میں مسلمانوں کا نیز اقبال ایج پر تھا تو ان میں علوم حکیمہ یونان کا کثرت سے رواج ہوا۔ اور اُس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان علم کے سائل حکیم اور اس زبان کے سائل مجتبده اسلام میں اختلاف دیکھ کر بہت سے اہل اسلام کے عقاید غہبی میں تزلزل آگیا تھا۔ ان علوم حکیمہ کے ملحدان اثر دوکنے کے لئے ہمارے علماء سلف رحمۃ الرحمہ علیہم اجمعین نے علم کلام نکالا ۔

مقدمین علماء کلام کی تصنیفات تہیات سلیں و مختصر و کار آمد ہوئی تھیں مگر رفتہ رفتہ فلسفی مذاج تکمین نے اُس کو ایک بسوٹ فن توارد سے یا جو جملہ و متن سائل مطلق و فلسفہ و طبعیات کا مشکل ہو گیا ہے۔ چونکہ یونانی فلسفہ و

ہوتی ہے اُس کو بالکل محو کر دے۔ بعید نہیں کہ میرے سوا کسی اور کو یہ بات حاصل ہوئی ہو بلکہ مجھے کو اس بات میں شک نہیں کہ

آئیات کے مسائل عقلی و قیاسی دلائل پر بنی ہوتے تھے۔ ہمارے تسلیم ان کے مقابل میں ویسی ہی عقلی و قیاسی دلائل لاکر ان کے مسائل کو تورٹ پھوٹ دلتے تھے

گرچہ کمکت اعراض و جواہر وغیرہ کی فضول و وقیق بحثوں سے سوار پریشانی خاطر خفاظت و نصرت دین میں کچھ مدد نہیں ملتی لہتی امام صاحب نے یہی تصنیفات کو نہایت ڈاپنڈ فرمایا ہے۔ معلوم نہیں کہ اگر امام صاحب اس زمانہ میں ہوتے اور علم کلام میں ہیولی - صورت - جزء الہیجڑی - ابطال خرق و الدیام - استخار خلادر - کردیہ اجسام بیسطہ وغیرہ کی وقیق بحثیں اور مُوشکانیاں ملاحظہ کرتے تو کیا فرماتے +

امام صاحب کے زمانہ کے بعد کتب کلامیہ میں غیر ضروری فلسفیات تدوینیات آور بھی کثرت سے داخل کی گئیں اور اب زیادہ خرابی ہو ہوتی ہے کہ اصول فلسفہ یہاں جس کے مقابلہ کے لئے علم کلام وضع ہوا تھا غلط ثابت ہو گئے۔ پس اب اُس بوسیدہ و اذکار نزد علم کلام کو علوم جدید کے مقابلہ میں جو بجا ہے قیاسی دلائل کے سرسر تجربہ و مشاہدہ پر بنی ہیں پیش کرنا وضاحتی خیلے ہے۔ دیکھتا چاہئے کہ جس علم کو نظرِ اسلام سیدھا چاہیں تعاون نے اس زمانہ کے علوم کے مقابلہ میں بیکار وغیر مفید ٹھیک رہا ہے اُس کو امام صاحب نے اُن سے ۰۰۰ ہزار پلے حالت و نعمت دین کے لئے ناکافی سمجھا تھا۔ اس سے خیال کرنا پاہئے کہ اہل اسلام کو جدید علم کلام کی کیس قدر خست ضرورت ہے۔ (ترجمہ)

کسی نہ کسی گروہ کو ضرور حاصل ہوئی۔ گویہ حصول ایسا ہے کہ بعض امور میں جو فطری و بدیعت سے نہیں ہیں تنتید کی اُس میں آئیزشن ہوگی۔ فی الحال یہی غرض یہ ہے کہ میں اپنی حکایت حال بیان کروں۔ زیر کہ جن لوگوں کو اُس کے ذریعہ سے شنا ہوئی اُن کی نہست کروں۔ کیونکہ دو اشنا بمحاذ مختلف امراض کے مختلف ہوتی ہے۔ بہت سی دوائیں ایسی ہوتی ہیں کہ اُن سے ایک مریض کو فتنہ پہنچتا ہے اور دوسرا سے کو ضرر پڑتا ہے۔

## حاصل علم فلسفہ

اس میں یہ بیان کیا جاوے گا کہ کونسا علم فلسفہ مذکوم ہے اور کونسا مذکوم نہیں ہے۔ اور علم فلسفہ کے کس قول سے کفر لازم آتا ہے اور کس قول سے کفر لازم نہیں آتا۔ یا اُن میں سے کونسا امر بدعت ہے اور کونسا امر بدعت نہیں۔ اور نیز وہ امور بیان کئے جائیں گے جو اہل فلسفہ نے کلام اہل حق سے چولنے ہیں۔ اور اپنے خیالات باطل کی تعریج کے لئے اُن کو اپنے کلام میں طایا ہے۔ اور اس وجہ سے کس طرح پر لوگوں کی طبیعتوں کو اس حق سے نفرت ہوگئی۔ اور تعالیٰ حقہ خالص کو اُن کے فاسد اور غیر خالص احوال سے کس طرح علیحدہ کیا جاوے ہے۔

|                                            |                                     |
|--------------------------------------------|-------------------------------------|
| کسی علم پر نکتہ پیشی کرنے سے پہلے          | علم کلام سے فارغ ہونے کے بعد میں نے |
| علم فلسفہ شریع کیا اور مجھ کو یہ امر لیتیا | ہُس میں کمال پیدا کیا چاہئے۔        |

علوم تھا کہ جب تک کوئی شخص اصل علم میں اُس علم کے سب سے بڑے عالم شخص کے بلبر ہو کر درجہ انتہا کو نہ پہنچ جاوے۔ اور پھر ترقی کر کے اُس کے درجہ سے سنجاوہ نہ کر جاوے۔ اور اُس علم کی دشواریوں اور آفات سے اس قدر اطلاع حاصل نہ کر لے کہ ان سے وہ عالم بھی واقف نہ ہو۔ تب تک علم فلسفہ کی کسی قسم فساد سے دلت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ صرف اسی صورت میں یہ امر ممکن ہے کہ علم مذکور کے فساد کی نسبت جو کچھ اُس کا دعویٰ ہوگا وہ صحیح ہوگا۔ لیکن میں نئے علماء اسلام سے کوئی ایک بھی ایسا شخص نہیں لہ دیکھا جنے

لہ اس زندگی میں بھی ہمارے علماء اہل اسلام کو اسی آفت سے محفوظ رکھا ہے۔ وہ علوم جدید سے محض جاہل ہیں۔ مگر باوجود اس کے ان مسائل پر جو ان علوم پر بنی ہیں گلتنگو کرنے پکد ان کی تردید کرنے اور ان مسائل کے بطلان میں کتابیں لکھنے اور ان مسائل کے قائلین کی نسبت کفر کے فتنے دینے کے لئے ہر وقت آزاد ہیں۔ ہندوستان بھر میں ہمارے علماء دین کے گروہ میں ایک بھی ایسا شخص موجود نہیں ہے جس نے حصہ بلند خدمت دین کی خرض سے علوم جدید میں دستگاہ کامل پیدا کرنے کی محنت لپٹتے اور اٹھائی ہو۔ اور جو اختراءات ان حلوم کے رو سے ان پر وارد ہوتے ہیں ان سے کما تھوڑا تفہیم پیدا کی ہو۔ اور پھر ان اختراءات کے اٹھانے میں حتی المقدور کوشش کی ہو۔ اس زندگی میں ہمارے علماء کی تحقیقات صرف اس امر میں محصور ہے کہ اگر کوئی شخص واقعات نفس الامری کی بناء پر جو حسب تحقیقات علوم جدید تجربہ اور مشاہدہ سے ثابت ہوئے ہیں اسلام پر کوئی اعتراض

اس کی طرف بہت کی ہو۔ یا تکلیف اٹھائی ہو۔ اور کتب اہل علم کرے تو یہ ثابت کیا جاتا ہے کہ ادراکات حواس انسانی میں غلطی کا ہونا لکھن ہے پس یہ ایک منتر سا انچھر ہے جو زبانہ بھر کے کل علوم حکیمی کی تردید کے لئے کافی ہے اگر کوئی آور شخص اپنی استعداد کے سوانح اُن اعتراضات کے باغ کرنے کی سوچش کرتا ہے۔ تو ہمارے علماء اُس کی تکفیر کرتے ہیں ۴

جب تک ہمارے علماء دین مخالفین کے علوم میں اُس درجہ تک نہیں کرتے کہ جو امام غزالیؒ صاحب نے تحریر فرمایا ہے۔ یعنی جب تک وہ اصل عالمان علوم جدیدہ کے پبلبر سلوبات کا ذخیرہ مجع نہ کریں۔ اور اُن سلوبات کے پڑھانے کے وسائل اپنے لئے مہیا نہ کریں۔ تب تک حق کی کجھ بخشش کرنا۔ اور اُن وقتوں کے مقابلہ میں جو مشاہدہ اور تجربہ سے مسلم تحریر ملچھے ہیں قیاسی دلائل ڈھونڈتا یا غلطی ادراکات کے ریکٹ چیلے بخانا۔ اور اپنے پوچھ اتوال کی تائید میں آیات قرآن مجید پیش کرنا۔ اسلام کو ضعیف اور کلام اُنہی کا مضحكہ کروانا ہے ۵

اگر درحقیقت کسی کے دل پر اسلام کی واجب الرحم حالت سے پہنچ لگتی ہے اور سفری دنیا کے علم سے جو محدثان نہ ہیلا اثر دین اسلام پر پڑ رہا ہے اُن کو روکنا خداوت دین سمجھتا ہے تو اُنکو چاہیئے کہ کرہت پاندھ کرامام غزالیؒ کی طرح مخالفین کے علوم حکیمی کی تحریل کے درپے ہو جب و شخص اُن علوم میں نقشیت حاصل کر لے گیا تب دنیا اُنکو اس قابل سمجھنے کے جو کچھ ہے اُنکو اتفاقات سے سنتے ہو اُس کی تحریر و تقویر کو قابل تقدیم و تفتت اور اُنکو قابل خطاب سمجھنے جسکو یہ ثواب حاصل کرنا ہو دہ اس کلام کا بیٹھا اٹھائے فتن شکاع ایخذ اللہ رَبِّہ متاباۃ (ترجمہ)

کلام میں جو روٰہ اہل فلسفہ کے درپئے ہیں۔ بجز چند کلمات بہم دبے ترتیب کے جن کا تناقض اور فساد ظاہر ہے اور جن کی نسبت ایک عامی جاہل آدمی بھی دھوکا نہیں کھا سکتا۔ چہ جائیکہ وہ اشخاص جو دقایق علوم کے جانشی کا دعویٰ رکھتے ہوں اور کچھ درج نہیں۔ غرض مجھ کو معلوم ہوا کہ کسی مذہب کی ترویج کرنا قبل اس کے کہ اُس کو سمجھیں اور اُس کی حقیقت سے مطلع ہوں اندھیرے میں تیر چلانے ہیں۔ اس لئے میں کرہت چلت کر کے علم فلسفہ کی تحصیل کے امام صاحب تحصیل علم فلسفہ درپے ہوا اور صرف اپنے مطالعہ سے بغیر مو میں صروف ہوتے ۔

کیا اور یہ کام تین اپنی فراغت کے وقت میں یعنی جب مجھ کو علوم شرعی کے درس دینے اور تصنیف کرنے سے فرست ملتی تھی انجام دیتا تھا لیونکہ مجھ کو پنداد میں تین نشے طالب علم کو درس و تعلیم کا کام پر تھا پس افت تذلل اتنے صرف بخوبی اوقات متفرغ کے مطالعہ میں یہ برکت دی کہ ہیں اور برداشت میں عرصہ میں ہی فلسفہ کی انتہائے علم سے واقف ہو گیا۔ اس علم کو مجھ یعنی کے بعد قریب یہک سال تک میراثہ دستور رہا کہ ان مضامین میں غور و فکر کیا کیا تھا اور ان مضامین کو اپنے ذہن میں دُہراتا اور اُس کی صعوبات و آفات پر نظر کیا تھا۔ یہاں تک کہ اُس میں جو کچھ کرایا دھوکا پا تحقیق یا جو اور خیالات تھے ان سب کی ایسی آگاہی حاصل ہو گئی کہ مجھ کو ذرا بھی مشکل نہیں

ہے۔ پس اے عزیز اس علم کی حکایت مجھ سے سن۔ اور ان کے  
علوم کا ماحصل مجھ سے یافت کر کر میں نے ان کے بت سے علوم  
ویکھے جس کی بے شمار اصناف بیں۔ گو تقدیمین فلاسفہ اور متاخین اور  
متوسطین اور اولی میں اس باب میں بت فرق تھا کہ بعض حق سے  
بہت بعید تھے اور بعض قریب۔ لیکن با وجود اینہ کثرت اصناف وانع کفر  
والحاد سب پر لگا ہوا ہے۔

### اقام فلاسفہ

#### جملہ اقسام فلاسفہ کو نشان کفر شامل ہے

فلاسفہ کے تین جاننا چاہئے کہ فلاسفیوں کے اگرچہ بت سے فرقے اور مختلف  
اتسام ہیں [نماہب ہیں۔ لیکن ان سب کی تین قسمیں ہیں۔ یعنی  
[دہریہ - طبیعتیہ - الہیہ +  
[۱- دہریہ قسم اول دہریہ]

یہ گروہ تقدیمین فلاسفہ سے ہے۔ ان کا یہ قول ہے کہ اس جہاں  
کا کوئی صانع۔ مدبر عالم و قادر نہیں ہے۔ اور یہ عالم ہمیشہ سے اپنے  
آپ یہ صانع موجود چلا آتا ہے۔ اور ہمیشہ حیوان نطفہ سے اور نطفہ  
حیوان سے پیدا ہوتا ہے۔ اسی طرح ہمیشہ ہوتا رہا ہے۔ اور اسی طرح  
ہمیشہ ہوتا رہے گا۔ یہ لوگ زندیق ہیں۔

## ۴۔ طبیعیہ - قسم دوم طبیعیہ -

ان لوگوں نے عالم طبیعت اور عجائب حیوانات اور نباتات پر نیادہ تر بحث کی ہے۔ اور علم تشیع اعضاے حیوانات میں زیادہ خونز کیا ہے۔ اور ان میں عجائب صنع باری تعالیٰ و آثار حکمت پائے ہیں۔ پس لاچار اُنھوں نے اس بات کا اعتراف کیا کہ ضرور کوئی بُری حکمت والا قادر مطلق ہے جو ہر امر کی غایت اور مقصد پر الظایع رکھتا ہے۔ کوئی ایسا نہیں کہ علم تشیع اور عجائب منافع اعضا کا مطالو کرے اور اُس کو بالضرور یہ علم حاصل نہ ہو کہ ساخت جیوان اور خصائص انسان کا بنانے والا اپنی تدبیر میں کامل ہے۔ لیکن چونکہ ان لوگوں نے نیادہ تر بحث طبیعت سے کی ہے اس لئے ان کی رائے میں قوایے حیوانیہ کے قیام میں اعتدال مندرج کو بہت بُری تاثیر ہے۔ بدینوجہ ان لوگوں کا یہ خیال ہے کہ انسان کی قوت عاقل بھی تابع مزاج انسانی ہے اور مزاج کے باطل ہو جانے سے وہ بھی باطل ہو کر معدوم ہو جاتی ہے۔ اور جب وہ معدوم ہو گئی تو پھر بحسب ان کے زعم کے اعادہ معدوم

لہ سنجر ان سماحت کلامیہ کے جن پر ہاسے علاء متكلمین نے شکل مشکل اور لاٹاٹل بخشیں کی ہیں ایک مسئلہ اعادہ معدوم ہے۔ یعنی یہ مسئلہ کہ آیا جو شے نیست و نایاب و بوجائے وہ بیسٹ پھر پیدا ہو سکتی ہے یا نہیں۔ جمور حکماء اور بعض متكلمین کا یہ نہ ہے کہ اعادہ معدوم محال ہے۔ یعنی کوئی شے نیست و نایاب و ہو کر بیسٹ پھر پیدا نہیں سکتی۔ دیگر متكلمین کا یہ فہر ہے کہ اعادہ معدوم جائز ہے جو انتفاع اعادہ

کسی طرح متصور نہیں۔ پس وہ اس امر کی طرف گئے ہیں کہ بعث مر جاتی ہے۔ اور پھر عود نہیں کرتی۔ اس نئے انھوں نے آخرت کا اور بہت دو فریخ کا اور قیامت و حساب کا انکار کیا ہے۔ عرض اُن کے نزدیک ہے کسی طاعت کا ثواب ہے نہ کسی گناہ کا عذاب۔ پس وہ بے لکام ہو گئے ہیں۔ اور بسا یہ کی طرح شہوات میں منہک ہیں۔ یہ لوگ بھی نندیق ہیں کیونکہ ایمان کی بنیاد یہ ہے کہ اللہ اور یوم آخرت پر یقین کیا جائے۔ اور یہ لوگ اگرچہ انتہ اور اس کی صفات پر تو ایمان لائے ہیں مگر یوم آخرت سے نکلرہیں ہیں۔

### ۳۔ آئیہ قسم سوم الہمیہ +

یہ لوگ متاخرین اہل فلسفہ ہیں اور انہی میں سے سفراط ہے۔

اعادہ مددوم کے قائل ہیں وہ کہتے ہیں کہ اگر جواہرہ ذات باسرٹا مددوم ہو جاویں تو شخص مغاذ بینہ شخص اول جس پر عدم طاری ہوا تھا نہ ہو گا۔ اور اس نئے اس صورت میں ایصال ثواب و عقاب بھی ممکن نہ ہو گا۔

علاوہ اذیں وہ کہتے ہیں کہ نجکے دیگر شخصات موجودات کے نیان بھی ہے۔ پس اگر اعادہ مددوم بچ جلد شخصات ممکن ہو تو اعادہ زمان بھی لازم آئے گا۔ جو نامکن ہے اس کے جواب میں ہمارے علمائے طول طویل بحثیں کی ہیں۔ اور حق اللہ مر ہے کہ اگر زمان کو شخصات میں داخل سمجھا جاوے تو ہذا اعادہ مددوم ثابت کرنا حال ہے۔ (ترجمہ)

جو استاد تھا افلاطون کا جو استاد تھا ارسطا طالیس کا۔ ارسطا طالیس وہ شخص ہے جس نے ان کے لئے علم منطق تربیت کیا۔ اور دیگر علوم کو ترتیب دیا۔ اور جن علوم کا پہلے خمیر نہ ہوا تھا ان کے لئے ان علم کا خمیر کر دیا۔ اور جو علوم خام تھے ان کو پختہ بنایا۔ اور جو بہم تھے ان کو واضح کر دیا ۔

ان سب فلسفیوں نے پہلے دونوں فرقے یعنی دہریہ و طبیعیہ کی تزوید آئی ہے۔ اور اس قدر ان کی فضیحت کی ہے کہ غیروں کو اسکی ضرورت نہیں ہے۔ ان کی آپس کی لڑائی کے سبب اللہ تعالیٰ نے مومنوں کو ان کے مقابلے سے بچالیا۔ پھر ارسطا طالیس نے افلاطون اور سقراط کی اور ان سب فلاسفہ الہیہ کی جو اُس سے پہلے گزرے ہیں ایسی تردید کی ہے کہ کچھ کسر رباتی نہیں رکھی۔ اور ان سب سے اپنی نیازی ظاہر کی ہے۔ لیکن اُس نے بعض روایات کفر و بعثت ایسے چھوڑ دیے جس کی تردید کی توفیق خدا تعالیٰ نے اُس کو نہیں سمجھی تھی۔ پس واجب ہے کہ ان کو اور ان کے اتباع مثلاً علماء اسلام میں سے بُوعلی ابن سینا سکفیر بُوعلی سینا اور فاریابی وغیرہ کو کافر کہا جائے۔ کیونکہ ان دو شخصوں کی مانند اُور کسی شخص نے فلاسفہ اہل اسلام میں سے بنصر فاریابی فلسفہ ارسطا طالیس کو اس قدر کوشش سے نقل نہیں کیا اور ان شخصوں کے

لئے۔ امام صاحب کی تقریر سے محض ملنا پن ظاہر ہوتا ہے۔ امام صاحب نے اگرچہ اس تمام پر کوئی عام اصول تکفیر قائم نہیں کیا۔ الا جس بناء پر اُنھوں نے

سوائے اور شخص نے اگر کچھ لکھا بھی ہے تو ان کے دلائل خلا ملط ہیں اور  
بوعلی سینا کی تکفیرگی ہے۔ وہ ان کی تحریر سے ظاہر ہے۔ امام صاحب فرماتے ہیں  
کہ اگرچہ دیگر علماء نے بھی علوم فلاسفہ میں کتابیں لکھی ہیں۔ الا ان کی تحریریں  
ایسی واسطع نہیں ہیں جیسی بوعلی سینا کی ہیں۔ اس نے بوعلی سینا کی تحریر سے لوگوں  
کے عقاید میں فتوحاتی کا زیادہ تر اندیشہ ہے۔ دوسرے مصنفوں کی تحریریں خلط ملنا  
ہیں جن سے پڑھنے والوں کا دل آکتا جاتا ہے اور ذہن مشوش ہو جاتا ہے ۷  
امام صاحب کی اول تحریر سنت عملی ہے کہ تکفیر کا مارضی خیالات مخفف پر  
لکھنے کے بجائے اُس اتر پر رہنا ہے جو اُس کی تصنیف سے پڑھنے والوں پر  
مترقب ہوتا ہے۔ اُری اصول تکفیر تسلیم کیا جاوے تو خداوند تعالیٰ کے اس قول کی  
نسبت جماں و قاتل مجید کی نسبت فرمایا ہے یعنی <sup>و</sup> به کثیراً کیا سمجھا جائیگا ۸

وہم یہ نہایت پست ہمتی دُبُّ دلی ہے کہ امام غزالیؒ ساجید عالم مذہب  
اسلام کو فلسفہ کے دربوارانے سے ڈرسے۔ اور نہایت نصرت دین اس میں تصور کر کے  
کہ مسلمانوں کے کافروں اور آنکھوں کو کلام فلاسفہ کے سنتے اور پڑھنے سے باز  
رکھے۔ کیا حقیقت میں نہب اسلام ایسا بوا ہے۔ کہ ۰۰ علوم حکیمی کے مقابلہ کی  
تاب نہیں رکھتا۔ لیکن کیا یہ ممکن ہے کہ لوگوں کی آزاد رائے کو دبا کر اور پذریجیہ  
فتولے کفر تحویف کام میں لا کر شیعہ علم کو روکنے سے نہب کو دوامی سمجھا کام  
و نصرت حاصل ہو سکے۔ ہرگز نہیں۔ اس قسم کے کفر کے فتوؤں کے دینے اور خلاف  
بلاؤں کے دینے کا دنیا میں بہیشہ یہ نتیجہ ہوا ہے۔ کہ صنیعت کو قوت اور حملت  
کو ادا نیا، ترشیح ہوا ہے ۹

خالی از خط نہیں۔ پڑھنے والے کا دل گھبرا جاتا ہے اور وہ نہیں  
ام صاحب کے زاد میں بعض کتب حکیم کے ترجمے نہیں تاقص اور

ماقابل فرم ہوئے تھے۔ امام صاحب خوش بہتے تھے کہ نہ یہ ترجمے کسی کی  
سمجھ میں آیں گے نہ ان کے عقاید میں متوار واقع ہو گا۔ اور جن لوگوں نے  
یہ ناقص ترجمے کئے تھے ان کے حق میں امام صاحب نے یہ رعایت زدائی۔ کہ  
ان کو کافر نہیں کہا۔ مگر بھروسے کی ماں کب تک نیبر منانی۔ آخر دبی علمون حکیم  
جن کو امام صاحب و بنا پاہتے تھے دنیا میں پھیلے اور آجکل اس کثرت سے شاید  
ہوئے ہیں۔ کوئی کوچوں میں پیل لگتے ہیں اور گو ان علوم کو باتفصیل جاننے  
والے اس تک میں ابھی کسی تقدیر کم ہیں آتا ان عدم کے نتیجہ اور امور مختلف  
سے عوام تک آگاہ ہو گئے ہیں ۔

یہ تائید و نصرت یعنی امام غزالی صاحب کی۔ مگر اس زاد کا ایک بحقین  
لکھتا ہے کہ ”کوئی نہب ایسا دنیا میں نہیں ہے۔ جو دوسرا نہب پر گود  
لیسا ہی بطل کیوں نہ ہو اپنی تبعیج بھے وجہ ثابت کر دے۔ مگر یہ تب صرف  
اُسی نہب کو حاصل ہے جو نیچر کے طبق ہے اور میں تعین کرتا ہوں۔ کہ“  
صرف ایک نہب ہے جس کو میں نسبیت اسلام کرتا ہوں۔“ وہ لکھتا ہے کہ کوئی  
نسل اسلام کا میانا نہیں ہے جس پر بحث سے کچھ اذیث ہو۔ اور سچ میں یہی خوبی ہے  
کہ اُس کو بحث سے اذیث نہیں ہے ۔

اب دیکھنا پاہتے کہ اسلامی طریقہ تائید و نصرت اسلام کا وہ ہے جو امام صاحب نے انتیا  
لیا تھا۔ یاد ہے جو اس وکھلے شخص نے اس زاد میں انتیار کیا ہے ۔ (ترجمہ)

جان سکتا کہ میں کیا سمجھا اور کیا نہ سمجھا۔ اور نہ یہ جان سکتا ہے کہ کس امر کو قبول کرنا چاہئے۔ اور کس کو رد کرنا چاہئے ۔

ہمارے نزدیک فلسفہ ارسلان طالبیں سے جو کچھ حسب نقل ان دو شخصوں کے صحیح ہے اُس کی تین قسمیں ہیں ۔

اول قسم ۔ وہ جس سے مکنیزیر واجب ہے ۔

دوام قسم ۔ وہ جس سے برعقی قرار دینا واجب ہے ۔

سوم قسم ۔ وہ جس کا انکار برگز واجب نہیں ۔

اب ہم اس کی تفصیل کرتے ہیں ۔

## اقسام علوم فلسفہ

علوم فلسفیہ کے جاننا چاہئے کہ اُس عرض کے اعتبار سے جس کے لئے ہم علم فلسفیہ کے علوم کی تحریک کرتے ہیں ۔ علوم فلسفہ کی چچے قسمیں ہیں ۔

چچے اقسام + (۱) ریاضی - (۲) منطق - (۳) طبیعتات - (۴) ادبیات - (۵) سیاست - (۶) مدن - (۷) علم اخلاق ۔

ا-ریاضی علم ریاضی ۔ یہ علم متعلق ہے حساب و ہندسہ و علم اہمیت عالم سے

لے اجیا، العلوم میں امام صاحب نے علم فلسفہ میں صرف چد علوم ریاضی منطق ۔  
ا-طبیعتات ۔ طبیعتات کو شامل کی ہے، جو کچھ بُلک نہیں کہ علم سیاست مدن اور علم اخلاق بھی فلسفہ میں داخل ہیں اور حکماء حال بھی ان ہر دو علوم کو داخل علم فلسفہ سمجھتے ہیں ۔ (ترجمہ)

اور ان کے صحیح ہونے یا نہ ہونے سے کوئی امر وینی تعلق نہیں۔  
علمی بیانی سے " بلکہ یہ امور استدلالی ہیں کہ ان علموم کو جانتے اور  
آنفیں پیدا ہوئیں سمجھنے کے بعد ان سے انکار ہو ہی نہیں سکتا  
گر ان علموم سے دو آنفیں لے پیدا ہوئی ہیں +

لہ جن " آنفیں میں امام صاحب کے نہاد کے مسلمان بتلا ہتھے انہیں آنفون  
میں نہاد حال کے مسلمان بھی بتلا ہیں - پہلی آنف میں بتلا تو ان لوگوں کا  
گروہ ہے جنہوں نے علم حکیم چیزیہ میں تعلیم پائی ہے + پہنچ کو انہوں نے  
ہبیت و کیمیا و طبیعت میں کمال درجہ کی مزاولت پیدا کی ہے ان علموم کے  
بلہیں واضح ہے جو سراسر شاہد اور تجزیہ پر بنتی ہیں ان کی طبیعون کو ہر امر کے  
ثبوت میں دلائل یقینی طلب کرنے کا خادی بنا دیا ہے۔ اور ان کے ذہنوں میں یہ  
بات واضح کر دی ہے کہ اگر فی الواقع دنیا میں کوئی سچائی ہے تو اس کے ثبوت  
میں ایسے ہی تعلیم دلائل ضرور مل سکتے ہوں گے۔ لیکن نہب کے لئے ایسے تعلیم  
ثبوت کا ملتا ہماری موجودہ مفتکت کی حالت میں ناممکن ہے۔ نہب کے ثبوت سے  
یری مراد ان فروعی سائل سے نہیں ہے جن کا بتامار قطعی دلائل سے ثابت ہوا  
نہایا امر حال ہے۔ بلکہ یہی مراد اصل اصول جلد نہاب سے ہے جس سے کسی  
اہل نہب کو سفر نہیں ہے۔ مشتمل بر اہل نہب کو خواہ وہ یہودی ہو یا عیسائی  
مسلمان ہو۔ یا آزاد امنش خود پسند براہمہو۔ خدا تعالیٰ کے وجود پر یقین کرنا ضرور ہے  
گر کیا اس یقین کے لئے ایسے تعلیم دلائل مل سکتے ہیں جیسے اس دعوے کے  
ثبوت کے لئے کہ شلت کے کوئی سے دو ضلع بلکہ تیسرے ضلع سے بڑے ہوتے ہیں

آفت اول۔ یعنی یہ نیال کہ اگر آفت اول یہ ہے کہ جو شخص ان علوم میں  
اسلام برحق ہوتا تو اُنکی حیثیت خود کرتا ہے وہ ان علوم کی ہایکیوں اور  
فلسفہ ریاضی دال پر معنی نہ رہتی اُن کی روشن دلیلوں سے متعجب ہوتا ہے  
اور اس سبب سے وہ فلسفہ کو اچھا سمجھنے لگتا ہے۔ اور اُس کو یہ  
نہیں ہرگز نہیں۔ کس طرح ایسا قطعی ثبوت بہم ہوئیج سکتا ہے ایسی ذات کے لئے جوکہ  
نہ دیکھ سکتے ہیں۔ نہ سمجھ سکتے ہیں۔ جو نہ جوہر ہے نہ عرض۔ جو زیاد ہے نہ دال  
نہ کسی اور جگہ۔ جرس بجگہ ہے۔ جو زد کان رکھتا ہے نہ آنکھیں۔ اتو۔ مگر صفا ہے  
اور دیکھتا ہے۔ اور حکام عالم کا ممانع ہے ۴۔

جب ب سے مقدم اور سب سے عام عقیدہ مذہبی کا یہ حال ہے تو اُسکے ذریعات  
میں تو ایسے قابلی ثبوت کی جیسے مسائل علوم جدیدہ میں مٹیے جا سکتے ہیں کیا ہی توقع  
ہو سکتی ہے۔ پس یہ فرماداں تمام مقایید مذہبی سے جن کا ایسا روشن ثبوت نہیں  
دیا جا سکتا سنکر پڑگیا ہے یا ایک گروہ ہے خود مشش لا مذہب نوجوانوں کا جو زندگی  
میں ملکر رہات ہیں۔ بلکہ وہ نہ خدا کے منفرد ہیں۔ نہ مذہب کے پیر و۔ نہ عقیقہ کے قائل  
نہ کبائر سے بھبھ نہ احکام الہی کے پابند۔ اُن کا مذہب صرف یہ ہے کہ ہر ایک  
فضل جن سے نفع انسانی کو حظ مائل ہو بشرطیکہ اُس پر کوئی گرفت قانون کی  
نہ ہوتی ہو جائز ہے۔ افسوس ہے کہ یہ خوفناک نتیجہ روز بروز پڑھتا جاتا ہے۔ اور ہمارے  
علاءوہ کو اس آفت کے روکنے کی ذرا بکر نہیں ہے۔ بلکہ اگر کوئی خدا ترس بنتے  
پسی استعداد کے اس آفت کے دور کرنے میں سعی کرتا ہے۔ تو ہمارے علمائے بین  
اُس کو بھی آنکھیں آفت زدہ میں شمار کرنے لگتے ہیں ۵۔

گمان ہو جاتا ہے کہ فلسفیوں کے اور سب علوم بھی وضاحت اور استحکام دلیل میں اسی طرح ہیں۔ پھر چونکہ یہ شخص پہلے سے سن چکتا  
 اس آفت کے روکنے کی سب سے آہل تبریر جو ہمارے علماء کے ذہن میں آؤ گی  
 وہ غائب یہ ہو گی کہ مسلمانوں میں انگریزی تعلیم کی اشاعت روکی جاوے۔ مگر یہ اُن کی  
 سراہر غلطی ہے۔ یہ آفت انگریزی زبان سے پیدا نہیں ہوئی ہے۔ بلکہ اس کے مورث  
 علوم حکیمہ جدیدہ ہیں۔ یہ علوم زبان اُندوو میں ترجمہ ہو گئے ہیں اور ہوتے جاتے  
 ہیں۔ سلطنت مُرکَّب کے علماء نے ان علم کو زبان عربی میں بھی ترجمہ کر لیا ہے اور  
 ان عربی کتابوں کا اس تاریخ میں بھی رواج ہوتا جاتا ہے۔ امام صاحب کے زمانہ  
 میں بھی یہ آفت اُس دلت پسیلی تھی جب یہ علوم زبان عربی میں ترجمہ کئے گئے تھے  
 اس لذک میں گویہ علوم ابتدأ پڑیع زبان انگریزی کے آئے ہوں۔ لیکن اب اُن کی  
 اشاعت اس تدریج ہو گئی ہے۔ اور ان علوم کی کتابوں کے ترجمے اُندوو۔ فارسی۔ عربی  
 میں اس کثرت سے ہو گئے ہیں کہ اب ان علم کی عام و اتفاقی مصلحت کرنے کے لئے  
 انگریزی زباندانی کی انتیاج نہیں ہی ہے۔ بلکہ وہ خیافت جو محکم نزد و الماء ہوئے  
 ہیں بندیو زبانائے مشرقی و بندیو اختلاط مختلف اقوام شایع ہوئے بغیر نہیں  
 رہ سکتے۔ ایسی صورت میں ایک انگریزی زبان کی قیمت بند کرنے سے کسی فائدہ  
 کی تو تھی نہیں ہو سکتی ہے۔ بلکہ اس صورت میں تو ز حرف یعنی کافی ہو گا کہ زبان  
 اُردو کی حرف شناسی اور عربی زبان کی تیسم بالکل بند کی جاوے۔ بلکہ یہ کہ خلقت کو  
 کافیوں سے بہرا اور آنکھوں سے اندازہ بنا دیا جاوے تھا کہ اُن جو نصیبوں کے حواس  
 خیافت ملحوظہ کو کسی طاہ سے اُن کے دل و دماغ و موح تھا۔ پھر بچا لسکیں +

ہے کہ یہ لوگ کافو اور مسلط تھے اور اور شرعی میں مستحکم تھے۔  
اس نے وہ محض تعلیم کا انعام کرنے لگتا ہے اور کہتا ہے کہ اگر وین

دوسری آفت اہل اسلام پر خود علامتے دین کی طرف سے آئی ہے جنکو امام  
صاحب نے وجبی طور پر اسلام کے جانب دوست کا نقاب دیا ہے۔ یہ مقدس  
گروہ مختلف علوم حکیمہ جدیدہ کو شرط اتفاق و دینداری سمجھتا ہے۔ اور ان تمام واقعات  
نفس الامری سے جو ان علوم میں بندی یہ تھیہ و شاہدہ ثابت ہو چکے ہیں۔ اور جن کا  
معقول ہونا تمام عقلائے عالم نے قسم کیا ہے انعام کرتے ہیں۔ اور صرف اس میں  
پر کہ جو اس انسان کی اولادات میں فلکی کا ہونا ممکن ہے اپنے تمیں اور تمام عقلاء  
کو انداھا اور برا کھلانا گواہ کرتے ہیں۔ وہ سمجھتے ہیں کہ از روئے نہب اسلام  
یہ یقین کرنا ضرور ہے کہ زمین ساکن ہے اور آفاتِ اُس کے گرد گردش کرتا ہے  
اور آسمان بحوف کرداری جسم گنبد یا چورس محبت کی مانند ہے۔ اور تمام ستارے  
اُس میں جڑے ہوئے ہیں۔ اور اُس میں چھکٹ کوارڈ۔ قبیٹ۔ کڑے۔ کنڈے  
سب گئے ہوئے ہیں ।

**حلال الدین سیوطی** نے آیاتِ تاریخ اور روایاتِ اسلامی سے اخذ کر کے ایک  
ہیئتِ اسلامی بنائی ہے۔ اور اُس پر ایک رسالہ مسی ہے۔ ہیئتِ انسانی تحریر کیا  
ہے۔ فخرِ اسلام سید احمد خاں صاحب نے اس رسالہ کے بعض مضمونیں کو  
اپنی ایک تحریر میں مختصر بیان کیا ہے جو ہم پہاں بجنبسہ نقل کرتے ہیں ।  
وہ لکھتے ہیں کہ عرشِ یعنی فنکِ الافلاک کے گرد چار نہریں ہیں۔ ایک نہر کی  
اکب تار کی۔ ایک بر ق کی۔ ایک پانی کی۔ پھر لکھا ہے کہ کل دنیا کے لوگوں کی

اسلام سچ ہوتا تو ایسے لوگوں پر جنہوں نے اس علم میں یہی بائیکیا  
خالیں کبھی مخفی نہ رہتا۔ پس جب وہ ان کے کفر اور انکار کی بابت

جس قدر بولیاں ہیں اُتنی ہی زبانیں عرش کی ہیں۔ پھر لکھا ہے کہ عرش  
سخی یاتوت کا ہے۔ اور عرش کے نیچے بحر مسحور ہے۔ ایک روایت کی سند پر  
لکھا ہے کہ عرش سبز زرد کا ہے۔ اُس کے چار پاؤں یاتوت احر کے ہیں۔ عرش  
کے آگے ستر چڑی پروے ہیں۔ ایک نور کا۔ ایک نحلت کا۔ جب میل نئے کہا کہ اگر  
میں ذرا بھی آگے جاؤں تو جل جاؤں ۴

اگر یک سیر موئے بر تر پرم

فروع تجھے بسو زد پرم

پھر لکھتے ہیں کہ زین کے گرد پیل کا پھاڑ ہے جو زین کو محطا ہے۔ پھ  
لکھتے ہیں کہ سات زینیں شش سات آسمانوں کے توبہ توبہ ہیں۔ ہر یک زین  
کی ہوٹائی پانسو برس کی راہ چلنے کے باہر ہے۔ اور ہر ایک طبقہ زین کو ایک درجہ  
سے اسی قدر فاصلہ ہے۔ رعذ کرو وہ ایک فرشتہ اور اُس کے آواز کو کوکل اور  
اُس کی بھاپ یا کوڑہ کی چک کو بھیل قرار دیتے ہیں ۵

مد و جزو سند کی بابت روایت کرتے ہیں کہ جب فرشتہ سند میں پاؤں رکھ دیا  
ہے تو مد ہوتا ہے اور جب نکال دیا ہے تو جذر ہوتا ہے ۶

اب ہر ایک شخص جس کو خدا نے کچھ عقل دی ہے سمجھ سکتا ہے۔ کہ  
ان لئو اور مل کر نیک محققین علم جدید نہب اسلام کی نسبت کیا خیال کرتے ہوں گے  
علم صاحب کا۔ قول نہیت سمجھ ہے کہ ان محققین کو اپنے دل کی صحت میں تو کچھ شک

سن پکتا ہے تو یہ نتیجہ نکالتا ہے کہ حق الامر ہے کہ دین سے اعراض و انحراف کیا جائے میں نے بست سے اشخاص دیکھے ہیں جو

پیدا نہیں ہوتا۔ لیکن ان کو یہ یقین ہو جاتا ہے کہ اسلام دلائل قطعی کے انحراف اور جمالت پر بنی ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ فلسفہ سے رفتہ اور اسلام سے نفرت روز بروز بڑھتی جاتی ہے۔ جس شخص نے یہ گان کیا کہ ان علوم کے انحصار سے اسلام کی نصرت ہوگی اُس نے حقیقت میں دین اسلام پر سخت نظر کیا ہے۔ مگر علم صاحب کا یہ کہنا کہ یہ دونوں آفیں فلسفہ سے پیدا ہوئی ہیں کلی طور پر صحیح نہیں ہے۔ آفت اول کی نسبت شاید کسی قدر یہ خالی صحیح ہو مگر دوسری آفت خود علمائے دین نے اپنی جمالت سے پیدا کی ہے۔ اور وہ جمالت علم حکیم و فلسفہ کی طرف منسوب نہیں ہو سکتی ہے۔ اور اگر یہ کہا جاوے کہ پچھکے یہ آفت علم حکیم سے جاہل رہنے کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے اس لئے من وجہ ان علوم کو اُس کا باعث سمجھنا چاہئے۔ تو معاذ اللہ اسی طرح یہ بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ تمام کفر و ضلالت کا سوجہ قرآن مجید ہے۔ کیونکہ کفر و ضلالت بھی قرآن مجید سے جاہل رہنے کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے۔

یہ دوسری آفت اسلام کے جاہل دوستوں کی محض اپنی حالت کا نتیجہ ہے۔ بلکہ اس آفت نے کچھ شک نہیں کر پہلی آفت کو اور بھی خطراک بنا دیا ہے کیونکہ علوم حکیم نے اس سے نیادہ کچھ نہیں کیا کہ اپنی دلائل یقینہ و سائل قطعیہ کے ذریعہ سے نوجوانوں کے دلوں کو پہنچا گردیدہ بناتیا۔ اُس کے مقابلے میں ہمارے علمائے دین اسلام کو نہایت بھجدتی۔ بدئماً کوئی منظر ڈراونی صورت میں پیش

صرف اتنی ہی بات سے راہِ حق سے بہنک گئے اور جن کے پاس سوائے اتنی بات کے اُور کوئی سند نہیں تھی۔ جب ایسے شخص کو یہ کہا جاتا ہے کہ جو شخص ایک صفت خاص میں کامل ہو ضرور نہیں کہ وہ ہر ایک صفت میں وبا ہی کامل ہو۔ مثلاً جو شخص علم فقہ یا کلام میں ماہر ہو ضرور نہیں کہ وہ طبیب حاذق بھی ہو اور نہ یہ ضرور ہے کہ جو متقول سے ناداوقت ہو وہ علم سخون سے بھی ناداوقت ہو بلکہ ہر کارے و ہر مردے۔ یہ سے لوگ اپنے فن کے شہسوار و ماہر کامل بھوتے ہیں۔ اگرچہ وہ اُور چیزوں میں محض احتم و جاہل ہوں پس اوابیل فلاسفہ کا کلام درباب علوم یا ضمی احتمالی ہے اور درباب آئیت محض ظہیرتی۔ اس کی صرفت اُسی کو حاصل ہو سکتی ہے جس نے

کیا۔ کیا اسلام کی حقیقت میں ایسی ہی صورت ہے جیسے ان خلائق تبریز نے دینا پر ظاہر کی ہے؟ نہیں ہرگز نہیں۔ اسلام کی یہ صورت اُن لغو و مدل و موضع اقوال سے بن ہی ہے جو لوگوں نے اپنی طرف سے اُن میں ملائے ہیں اور یقین دیا ہے کہ یہ بجز نسبت اسلام ہیں۔ اب وقت ہے کہ یہ اسلام کے جاہل دوست اُس کے پتھے اہم بخان دوست بنیں۔ اور اس زمان میں جو نسبت اسلام پر لگائے جائے ہیں ॥ اپنے اپر سیس او۔ اعتلاف کریں کہ جن احمد کو دینا نئے مودو طعن و قشیع تھیرایا ہے وہ ہمارے اور ہمارے باب داروں کے اپنے اقوال ہیں جو اسلام میں مختلط ہو گئے ہیں۔ ورنہ نسبت سلام اُن تمام عیوب سے مترقبہ مفرزة ہے ॥  
اسلام بذات نویش ندارد یہ ہے ॥ پر عیوب کہ بہت در مسلمانیع ماست

اُس کا تجربہ کیا ہو اور اُس میں خوض کیا ہو۔ جب ایسے شخص کے ساتھ جس نے تعلیم اختیار کی ہو یہ تقریر کی جاتی ہے تو وہ اس کو قبول نہیں کرتا۔ بلکہ غلبہ ہوا و شوق بطلان اور عقلمند کمالانے کی آرزو اُس کو اس بات پر آمادہ کرنی ہے کہ جمیع علوم میں فلسفیوں کی تحسین پر صرار کرے۔ غرضکہ یہ آفت عظیم ہے۔ اور واجب ہے کہ ہر ایک ایسے شخص کو جو ان علوم میں خوض کرے وجہ اس آفت کے نجر کیجائے۔ کیونکہ اگرچہ یہ امور دین سے بالکل تلقن نہیں رکھتے۔ لیکن چونکہ ان کے دیگر علوم کی بنیاد انہیں پر ہے اس لئے، اُن سے دین کو خرابی اور آفت پہنچتی ہے۔ پس جو کوئی اس میں خوض کرتا ہے اُس کی نسبت یہ سمجھنا چاہئے کہ وہ دین سے خارج ہو گیا اور اُس کے نشہ سے لگام تقویٰ نکل گئی ہے۔

**آفت دوم۔ سیعن جاہل غیر خواہان**

آفت دوم۔ سیعن جاہل غیر خواہان

اسلام نے انکار علوم یا یافی کر کے دوستوں سے پیدا ہوئی ہے جن کا یہ اسلام کو منافع علوم حکیم شہور کیا۔ خیال ہے کہ دین کی فتح یا بی یہ ہے کہ جو علم فلاسفہ کی طرف نسبو ہو اُس سے انکار واجب ہے۔ اس لئے انہوں نے جملہ علوم فلاسفہ سے انکار کیا ہے۔ اور اُن کی جماعت نے اُن کو یہاں تک آمادہ کیا کہ جو کچھ فلسفیوں نے کسوف و خسوف کے باب میں لکھا ہے اُس سے بھی انکار کیا۔ اور یہ سمجھا کہ اُن کے یہ احوال بھی خلاف شرع میں۔ جب یہ بات ایسے شخص کے کان میں پڑتی ہے جس کو

یہ امور دلیل قطعی سے معلوم ہو چکے ہیں تو اُس کو اپنی دلیل میں تو کچھ شیک پیدا نہیں ہوتا لیکن اُس کو یہ یقین ہو جاتا ہے کہ اسلام اس دلیل قطعی کے انکار اور جمل پر بنی ہے۔ تیجہ یہ ہوتا ہے کہ فلسفہ کی بہت اور اسلام کی طرف سے بعض روز بروز ترقی پاتا ہے۔ پس جس شخص نے یہ گمان کیا کہ ان علوم کے انکار سے اسلام کی نصرت ہوگی اُس نے حقیقت میں دین اسلام پر سخت ظلم کیا۔ شرع میں ان علوم کے نفی یا ثبات سے کچھ بھی تعریض نہیں کیا گیا۔ اور نہ ان علوم میں کوئی ایسی بات ہے جس کو امور یعنی سے تعریض ہو۔ اس قول نبوی صلیع میں

لئے علم ہیئت کی نسبت جو کچھ امام صاحب نے تحریر فرمایا ہے وہ نہایت صحیح  
اور متفقہ ہے۔ اور جو نصیحت امام صاحب نے اپنے ناز کے لوگوں کو پانچویں  
صدی کے اخیر میں کی تھی وہ اس چودھویں صدی کے سلانوں کی رہنمائی  
کے لئے بھی اذربیں مفہومی و ضرور ہے۔ شاید کسی کے دل میں یہ شبہ پیدا  
ہو کہ امام صاحب کی یہ تحریر صرف علم ہیئت قديم یوتانی سے متصل ہو گئی ہے۔  
جس کا اونٹ کے ناز میں رواج تھا۔ لیکن امام صاحب نے جو کچھ لکھا ہے وہ  
بپتیسیں کسی خاص نظام ہیئت سے متصل نہیں ہے۔ بلکہ علم ہیئت کی نسبت  
عام طور پر راستے ظاہر کی گئی ہے۔ خواہ وہ نظام بطیموسی ہو۔ یا نظام  
فیشا نوری شی یا کوئی آئور نظام۔ صرف دو امور قابل لحاظ ہیں۔ اول یہ کہ امام حسن  
نے باسم اُن امور مختصر کے انکار کو جو تعلیٰ دلائل ہندسیہ سے ثابت ہو گئے ہوں  
। موجب تضییگ دین اسلام سمجھا ہے۔ دَوِیم یہ کہ قديم ہیئت یوتانی سے بعض

کہ چاند اور سورج مخلکہ اللہ کی نشانیوں کے ہیں۔ جن کا خوف نہ کسی کی موت کے بسب ہوتا ہے اور نہ کسی کی حیات کے باعث۔

ایسے سائل کی جو حسیب روایات اسلامی و تفسیر علماء مفسرین داخل عقاید اسلام سمجھے جاتے تھے مکنیب ہوتی تھی۔ مثلاً ایک آسمان سے دوسرا آسمان تک

پاسو برس کی راہ کا فاصلہ ہونا۔ آسمانوں میں دریار کا ہونا۔ آفتاب کا گرم پانی کے چشمہ میں ڈوبنا۔ شہاب ثاقب کا شیاطین کی مار کے والے پھینکا جانا۔ کون نہیں کے لئے پھارڑوں کا بطور بینجوں کے گھٹا جانا۔ زاروں نہیں کا بوجہ گناہ خلقت کے وقوع میں آتا وغیرہ وغیرہ۔ ان تمام سائل کی یونانی علم دینیت مکنیب کرتا ہے۔ مگر باوجود ایس کے امام صاحب فوادتے ہیں کہ اس علم کو نہیا یا اشاعت دین اسلام سے کچھ تعلق نہیں ہے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ امام صاحب ان لفڑ و محمل روایات کو جن کا رہم نہیں اور اپر اشارہ کیا داخل نہیں جلتے تھے اور خالص دین اسلام کو ان عجیب سے مبتلا سمجھتے تھے۔ لیکن یہ دیکھنا چاہئے کہ آیا امام صاحب کے پاس ایسی کوئی کسویں عتی جس سے وہ صحیح و غیر صحیح روایات میں تمیز کر لیتے تھے۔ اور جائز اور ناجائز کا فتویٰ دیکھتے تھے۔ منقولات میں تو بجز کلام آنی کے اور کسی کسوٹی کا ہونا مکن نہ تھا کیونکہ وہی ایک یہی کوئی ہے جس کی صحت کی نسبت کوئی سلطان دم نہیں مار سکتا۔ اس کے سوا جتنی اور کسوٹیاں خیال میں آتی ہیں اُن کی صحت متفق علیہ نہیں ہے۔ اور اُن کی صحت کے لئے اُور کسوٹی کی تلاش کرنی پڑتی ہے۔

پہلے منقولات میں سمجھتے و دیکھتے یہی فطری کسوٹیاں ہیں جن کے ذریعے

پس جب تم اُن کو دیکھو تو اللہ کو یاد کرنے اور نماز پڑھنے کی طرف متوجہ ہو۔ کوئی ایسی بات نہیں۔ جس سے انگار حساب واجب ہو کہ اُس کے

ہر ایک نہب کا چیزو اور ہر علم کا عالم تحقیق حق کتا ہے +  
یہ کسوٹیاں ہر نماز کے مسلمانوں کے پاس موجود ہیں۔ اور امام صاحب کے پاس بھی اس سے بڑھ کر اُن کوئی نیوں تحقیق کا نہ تھا۔ پس اگر اس نماز میں بھی ہمارے حلومات مذہبی میں کوئی ایسا امر پایا جائے جس کی ان کسوٹیوں سے تکذیب ہوتی ہو۔ تو اُس کا ابطال و انگار واجب ہو گا۔

امام صاحب نے اس امر کو اپنی کتاب تہافت الفلاسفہ میں کسی قدم مشح بیان کیا ہے جس کو ہم بالاختصار یہاں نقل کرتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ سنجال اُن سائل اخلاقی کے جن میں فلسفہ اور اہل اسلام کا باہم تنازع ہے بعض وہ سائل ہیں جن سے اصول دین کو کچھ ضرر نہیں پہنچتا۔ اور نہ بنظر تصدیق ابتدیاً اُن سائل کی تردید ضروری ہے۔ شایا علدار بیت کہتے ہیں کہ زمین کہ ہے اور اُس کے چاروں طرف آسان محیط ہے۔ اور نور قمر نورشمس سے مستفاد ہے۔ جب شمس و قمر کے دریاں کرو نہیں کے حائل ہونے کی وجہ سے قمر تاریک رہ جاتا ہے۔ نو اُس تاریکی کو کسوف قمر سے تعبیر کرتے ہیں۔ اور کسوف شمس کے یہ معنی ہیں کہ ہمارے کہ زمین اور شمس کے دریاں چاند حائل ہو جاوے۔ اور یہ اُس صورت میں وقوع ہیں آتا ہے کہ جب دقیقہ واحد میں شمس و قمر کا عقد تین پر اجتمع ہو جاوے۔ ہمکو اس علم کے ابطال میں نہیں کرنا چاہئے۔ کیونکہ ہم کو اس سے کچھ سروکار نہیں۔ جو شخص یہ گمان

ذریبہ سے چاند و سورج کی رفتار یا ان کا ایک وجہ مخصوص پر اجتماع یا تقابل معلوم ہوتا ہے - قول نذکرہ بالا میں جو الفاظ لکن اللہ اذَا تَحْكَمْ<sup>۱</sup>

کرتا ہے کہ ان سائل بیت کا بطل دھل دینداری ہے وہ دین پر نلم کرتا ہے اور اُس کو ضعیف بناتا ہے - ان سائل محققہ علم بیت پر ہندس و حساب کے رو سے یہیے دلیل قلعی قائم ہو گئے ہیں کہ ان میں شک کی مجال نہیں ہے - جو شخص ان دلایل سے ثابت ہو اور اُسے اُنکی خوب تحقیق کر لی ہو اور وہ حساب کے رو سے کوف و خسوف کی پہلے سے جز دیکھے اور یہ بھی بتاؤ کہ کتنا مدد کرنے والے کوف و خسوف ہیں - اسکو اگر یہ کہا جائے کہ تمجاہ قول خلاف شرع ہے تو اُس کو اپنے قول کے یقینی ہونے میں تو شک ہونے سے رہا ہی - ہونہ ہر شرع کی صفات میں ہی اُس کو شبہ پیدا ہو گا - پس بقول شخصی کہ جاہل دوست سے عاقل دشمن بہتر ہے جو لوگ شرع پر معقول طریقہ سے ملن کرنا ہے اسی اُن سے مذہب اسلام کو اس قدر شر نہیں پہنچتا جس قدر اُن لوگوں سے پہنچتا ہے جو بیڈھنگے طور پر شرع کی مدد کرنا چاہتے ہیں - اب اگر کوئی کہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ شمس و قمر بجزل آیات خداوندی ہیں ان کا کوف و خسوف کسی کے مرنے یا جینے سے تعلق نہیں رکھتا - جب تم کوف و خسوف ہوتا دیکھو اللہ کی یاد کرو اور نماز پڑھو - اب اگر علمائے بیت کا قول صحیح ہے تو اُس کو اس حدیث سے کیا نسبت ہے؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ حدیث اور قول نذکرہ بالا میں تناقض نہیں ہے - کیونکہ حدیث نذکرہ میں صرف دو باتیں بیان ہوئی ہیں - ایک تو یہ کہ کوف و خسوف کسی کے مرنے جینے سے تعلق نہیں رکھتے - اور دوسرے یہ کہ کوف و خسوف کے وقت نماز پڑھو لیکن

لائق تَحْضُّع لَهُ بِيَانَ كَيْ جَاتَيْ هِنْ وَ صَاحِحَ سَتَةٍ مِنْ هُرْكَزِ مُوْجُودٍ

شیں +

جب شرع میں قیب وقت زوال و غروب و طلوع شمس کے نماز پڑھنے کا حکم دیا گیا ہے تو کسوف شمس کے وقت بھی استحباب نماز کے حکم دینے میں کیا مضافات ہے۔ اگر کوئی یہ کہے کہ ایک اور حدیث میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے اتنا اور زیادہ فرمایا ہے کہ جب کسی شے پر اللہ تعالیٰ کی تجلی ہوتی ہے تو وہ شے اُس کے آگے سر گموں ہو جاتی ہے۔ تو اُس کا یہ جواب ہے کہ اول تو ان ناطق الفاظ کی صحت مشتبہ ہے۔ اندریں صورت راوی کی تکذیب واجب ہے۔ اور اگر یہ روایت صحیح بھی ہو تو احمد قطعیہ کے انکار کی بہشت ایسی روایت کی تاویل کرائے سملئے ہے۔ بہتیری جگہ بعض یہیں دلائل قطعیہ کی وجہ سے بخوبی وضوح میں اس مدد کرنے نہیں پہنچتے لئے جس قدر دلائل دربارہ کسوف و غسوف پہنچتے ہیں ظاہر ہیت کی تاویل کرنی پڑی ہے +

امام صاحب کی اس تمام تقریر سے ظاہر ہوتا ہے کہ اگر دلایات و مسائل فہمی میں کوئی امر جو مندرجہ محدث اصول دین نہ ہو کسی مسلم علم حکیم کے مخالف پایا جائے۔ اور مسئلہ حکیم کے ثبوت میں دلائل قطعی موجود ہوں۔ تو ایسے امر فہمی کی ہدایل کرتی لانم ہوگی۔ دلائل قطعی کی تعریف اور ان کی شرایط قی الحال ہمارے سقصوں سے خالی نہیں۔ اس نئے ہم ان پر اس وقت بحث کر کے خلط بحث کرنا نہیں چاہتے۔ ابتداء تنا یاد رکھنا چاہئے کہ جن دلائل پر ہیئت جبیر مبتی ہے وہ دلائل ہیئت یومنی سے بدرجہا نیا یہ یقینی ہیں۔ اور اگر امام صاحب دلائل علم ہیئت

علم ریاضی کی حکمت اور آفت تو یہ تھی جو بیان کی گئی ہے  
ب) منطق ۲۔ منطقیات - اس علم کا کوئی مسئلہ بطور نفی یا ثبات دین سے

یوتاں کو قطعی قرد دیتے ہیں۔ تو ہمیت جدید کے دلائل کو ان کے مقابلہ میں مشاہدہ ہے یعنی یا میں الیقین کرتا چاہئے۔ علاوه ازیں یہ دیکھنا چاہئے کہ ہمارے علماء نہایہ حال کا اس بناء پر علوم حکیمی کی خلافت کرنا کہ ان سے تکذیب عقاید دینی کی ہوتی ہے فی الواقع کہاں تک سمجھ ہے۔ ہم اپر لکھے آئے ہیں کہ ہمارے علماء مفسرین نے جو کچھ سطح دیا بس ان آفات کی تفسیر میں لکھا ہے جن میں اجرام سماوی کا کچھ ذکر آیا ہے ہمیت یہاں مس کی صاف تکذیب کرتا ہے۔ پس اس قسم کا الزام راگر ایسا الزام لگ سکتا ہو تو) سراسر ہمیت جدیدہ پر ڈال دینا محض تقصیب و نادانی ہے۔ جہاں مکہ ہلا خیال پہنچتا ہے شاید صرف وجود خارجی سبع سووں کا ہی ایک ایسا مسئلہ ہے جس کی ہمیت جدیدہ تکذیب کرتا ہے اور ہمیت قدم تکذیب نہیں کرتا۔ پر درحقیقت ہمیت قدیمہ نے اس مسئلہ اسلامی کو بھی بھل اچھوتا نہیں مچھوڑا۔ بلکہ فو اخلاق کثابت کر کے وجود سبع سووں کا بھی ابطال کر دیا۔ پس ہم حیران ہیں کہ پھر ہمیت جدیدہ کے اور کون سے ایسے سائل ہیں جن سے سائل دینی کی تکذیب ہوتی ہے اور عقاید مذہبی میں تزلزل واقع ہتا ہے۔ لیکن بالغرض اگر ایسے سائل ہوں بھی۔ تو بتول اہم صاحب امور تعلیمیہ کے انکار کی نسبت ان کی تاویل کر دینا سلیمانی ہے۔ اور دین اسلام کو سنت بدناہی کی آفت سے بچانا ہے۔ اور بر عکس اس کے بھل ہمیت جدیدہ کے درپیش ہونا اسلام کی کمال پر خواہی کرنا اور علی دینی میں

تعلق نہیں رکھتا ہے۔ منطق کیا ہے؟ غور کرنا طریقیاتے استدلال و قیاسات پر۔ و نیز غور کرنا اس امر پر کہ مقدرات بڑاں کے کیا کیا شرایط ہیں۔ اور وہ کس طرح مركب ہوتے ہیں۔ حد صحیح کی شدایت کیا ہیں۔ اور ان کی ترتیب کس طرح ہوتی ہے۔ و نیز شلاً یہ امور کہ علم یا تصور ہے۔ جس کی معرفت حد پر منحصر ہے۔ یا تصدیق جس کی معرفت بڑاں پر منحصر ہے۔ اور ان امور میں کوئی ایسی بات نہیں ہے جبکا عبارات و اصطلاحات کا ہے۔ یا اس بات کا کہ انہوں نے تعریفیات میں زیادہ مبالغہ کیا ہے اور بہت تفصیلیں کی ہیں۔ اس باب میں ان کے کام کی مثال یہ ہے کہ جب یہ ثابت ہو گیا کہ ہر الف بَتْ ہے تو اس سے یہ لازم آتا ہے کہ بعض بت الف ہے۔ یعنی جب یہ صحیح ہے کہ ہر انسان جیوان ہے تو لازم آتا ہے کہ بعض جیوان انسان ہیں اور اس مطلب کو اہل منطق اپنی اصطلاح میں اس طرح بیان کیا کرتے ہیں۔ کہ مجبہ تقاد منطق سے دین کو کچھ کلییہ کا عکس موجود چڑیہ بجوا کرتا ہے۔ پس تعلق نہیں اور ان کے لئے ان امور کا بھلا انتہی دین سے یہ تعلق سے خوف بد اعتمادی ہے ہے کہ اس سے اعراض و انکار کیا جائے اگر انکار کیا جاوے گا تو اس انکار سے بجز اس کے اور کچھ حاصل

مہس کو نیل کرنا ہے جس کا عذاب ہمارے عذاء کی گوند پہ بوجہ + (ترجمہ)

ذہ ہوگا کہ اہل منطق ایسے منکر کی عقل کی نسبت بلکہ اُس کے دین کی نسبت بھی چو اُس کے زعم میں ایسے انکار پر بنی ہے بد اعتماد ہو گئی ہے اہل منطق اس علم میں ایک تاریکی میں بھی پڑے ہوئے ہیں اور وہ یہ ہے کہ وہ بڑاں کے واسطے چند شرایط کا جمع ہوتا بیان کرتے ہیں اور خیال کرتے ہیں کہ شرایط مذکور سے لا محال یقین پیدا ہوگا لیکن مقاصد دینیہ پر پہنچ کر وہ اُن شرایط کو نہ نہما سکے بلکہ انہوں نے اس باب میں غایت درجہ کا تساؤ برتاؤ ہے کبھی ایسا بھی مہوتا ہے کہ جب کوئی شخص منطق پڑھتا ہے اور وہ اُس کو پسند کرتا ہے کہ یہ ایک علم واضح ہے تو اُس کو یہ گمان پیدا ہوتا ہے کہ فلاسفہ کے جو کفریات مستقول ہیں اُن کی تائید میں بھی اسی قسم کے دلائل بہوں گے نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ طالب علم قبل اس کے کہ علوم الہمیہ تک پہنچنے کفر کی طرف عجلت کرتا ہے پس یہ آفت منطق کی طرف ہی مشوب ہے +

**علم طبیعت** - اس علم میں اجسام عالم سماوی و کراکب ملہ طبیعت کی نسبت الهم صاحب نے اس تمام پر کچھ زیادہ نہیں لکھا بلکہ کتاب تہافتۃ الفلاسفہ کا حوالہ دیا ہے کتاب تہافتۃ الفلاسفہ میں طبیعت کی زیادہ تفصیل کی ہے چنانچہ اُس کا خلاصہ ہم اس جگہ بیان کرتے ہیں +

امام صاحب ذاتے ہیں کہ طبیعت کے آٹھ اصول ہیں اور سات فروع ہے

(۸ - اصول یہ ہیں)

(۱) علم لازم جم یعنی انتقام - حرکت - تغیر - زمان - مکان - خلا +

و اجسام مفرده کرہ ارض - شلاؤ - پاتنی - ہٹھا - آگ و اجسام مرکبہ - مثلاً  
حیوانات - نباتات - عمدتیات کی بحث ہوتی ہے - اور نیز اس امر پر  
بحث کی جاتی ہے کہ وہ کیا اسباب ہیں جن سے ان اجسام میں

د۲۴) علم اقسام عالم یعنی سوات و اربعہ عناصر +

د۲۵) علم کون و فساد - تولد - تولد - استحال وغیرہ +

د۲۶) علم انتزاعات ایجو عناسیر جن سے بادل - بادش - رعد - برق - ٹال - قوس

قرح - ریاح - زلزلے پیدا ہوتے ہیں +

د۲۷) علم عمدتیات +

د۲۸) علم نباتات +

د۲۹) علم حیوانات +

د۳۰) علم نفس حیوانی و قوئی اور ایک +

د۳۱) فروع یہ ہیں ۲

د۳۲) علم طب یعنی علم صحت و مرفن انسان +

د۳۳) علم سیجمون +

د۳۴) علم قیافہ +

د۳۵) علم تعبیر خواب +

د۳۶) علم حلسوں یعنی قوئے سادوی کو اجرم اوضی سے لانا اور عجائب  
غیرے انہاں کی قوت پیدا کرنا +

د۳۷) علم نیزخواہات - تعدد خواص کی چیزوں کا ملنا کر اُس سے کوئی عجیب

تفیر اور استحالہ اور استزاج واقع ہوتا ہے۔ اس کی مثال بعینہ طبیب کی سی ہے جو جسم انسان اور اُس کے اعضاء ریسہ اور اعضاء خادمہ اور اسباب استحالہ مزاج کی نسبت بحث کرتا ہے اور جس طرح انکار

شے پیدا ہو ہے

رے، علم ایکیا ہے

امام صاحب ذکر ہے کہ ان علوم کے کسی امر سے شرعاً خلافت لازم نہیں  
صرف چار مسئلے ہیں جن میں ہم مخالفت کرتے کرتے ہیں ہے

(۱) انکار کا یہ قرار دینا کہ سبب اور مسبب ہیں جو زرم پایا جاتا ہے وہ ضروری  
بینے ہے جب بپیر سبب کے پیدا ہو سکتا ہے نہ سبب بپیر سبب کے ہے

(۲) نفس انسانی جوہر قائم بفسد ہے بہرہم، ان نفس کا محدود بہرہم حال ہے  
و (۳) ان نفس کا پھر اجادہ ہے وہی آنا حال ہے ہے

اس تمام پر امام صاحب نے چار مختلف مسئلوں کو خلط ملکر کیا ہے اور یہ تصريح  
ہے کہ جو شخص ان سائل اربعہ کا قائل ہو اُس کی نسبت کیا حکم ہے۔ ان  
مسئل اربعہ میں سے جن میں امام صاحب انکار سے خلافت کرتا ضروری جانتے ہیں  
مسئلہ ناؤں تو یقیناً ایسا ہے کہ امام صاحب اُس کے قائل کی نسبت سمجھیز جائز نہیں  
رکھتے۔ کیونکہ لازم اسبب بیان کے باب میں فدہ متزلماً کی بھی یہی دلے ہے۔  
اور امام صاحب نے متزلبوں کی تردید سے منع فرمایا ہے۔

مسئل ثانی کرب اہل اسلام تسلیم کرتے ہیں اور جمود اہل اسلام کا یہی اعتقاد  
ہے کہ نفس انسانی جوہر قائم بفسد ہے۔ امام صاحب نے حکماً سے حرف طبق ثابت

بجز چند مسائل انکار طبیعت علم طب شرط دین نہیں ہے اُسی طرح یہ بھی شرط  
شرط دین نہیں ہے | دین نہیں ہے کہ اس علم سے انکار کیا جائے  
بجز چند مسائل خاص کے جس کا ذکر ہم نے کتاب تہافت الفلاسفہ

مسئلہ مذکور میں مخالفت کی ہے۔ یعنی امام صاحب یہ ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ جن  
دلیل عقلیہ سے حکما نفس انسانی کا جو ہر قائم بغضہ ہونا ثابت کرتے ہیں وہ دلایل  
اس غرض کے لیے کافی نہیں ہیں۔ چنانچہ امام صاحب تہافت الفلاسفہ میں فرماتے  
ہیں کہ اس باب (مسئلہ ثالثی) میں جو کچھ حکماء نے تحریر کیا ہے اُس میں کوئی یہی  
بات نہیں ہے جس کا از روئے شرع انکار واجب ہو بلکہ ہذا مطلب حکماء کے  
اُس دعویٰ پر اعتراض کرنا ہے کہ بر این عقلیہ کے ذریعہ سے نفس کا جو ہر قائم بذاته  
ہونا ثابت ہو سکتا ہے۔ در نیم اس امر کو نہ خدا تعالیٰ کی قدرت سے بعید سمجھتے ہیں  
نہ یہ کہتے ہیں کہ شرع اس کی مخالفت ہے +

علی ہذا قیاس مسئلہ ثالث کے باب میں جلد اہل اسلام کا اعتقاد ہے کہ روح  
انسانی جسم کے ساتھ فنا نہیں ہوتی بلکہ جسم سے علیحدہ ہونتے کے بعد باقی ہوتی ہے  
اس مسئلہ میں بھی امام صاحب نے حکماء سے صرف طریقہ ثبوت مسئلہ مذکور میں مخالفت  
کی ہے نہ نفس مسئلہ میں۔ ابتنہ صرف مسئلہ طبع ایک ایسا مسئلہ ہے جس کے قابل کو  
امام صاحب کا فرقہ دیتے ہیں۔ اس مسئلہ کی نسبت ہم نے ایک علیحدہ حاشیہ میں  
کسی قد تفصیل کے ساتھ بحث کی ہے +

### بحث تلازم اسباب طبی

آخر چہ سائل اربعو مذکورہ بالا میں سے مسئلہ اہل امام صاحب کے نزدیک ایسا

یہیں کی ہے۔ ان سائل کے سوا جن اور سائل میں مخالفت واجب ہے۔ بعد محو کے معلوم ہو گا کہ وہ انہیں سائل میں داخل ہیں۔

مشد نہیں ہے جس کے قائل ہوئے سے خون کفر ہو۔ لیکن بلاشبہ یہ نیات اہم مسئلہ ہے۔ اور اس زمانہ میں اس پر بحث کرنے کی نیادہ ضرورت پیش آئی ہے۔ کیونکہ درحقیقت یہی سکے دو خلائق چنان ہے جس پر اکثر مذہب کے جاذب آگر مگرستے ہیں اور پاش پاش ہوئے ہیں۔ اس نے ہم امام صاحب کے ولایل پر یہاں کسی قدر تفصیل کے ساتھ نظر کرنا چاہتے ہیں۔ تہافتۃ الفلاسفہ میں امام صاحب فراستے ہیں کہ مکار کا یہ مذہب ہے کہ سبب اور سبب کے مابین اس قسم کا لازم ہے کہ لکھن ہے وہ ضروری ہے سیفی سبب اور سبب کے مابین اس قسم کا لازم ہے کہ لکھن نہیں کہ سبب بغیر سبب کے اور سبب بغیر سبب کے موجود ہو کے۔ اس مشد میں ہم کو مکار کے ساتھ اس واسطے منع لازم ہے کہ اس سے کل مجرمت و خوالق عادات کا شللہ لامٹی کا سانپ بن جانا۔ مُردوں کا ہندہ ہونا۔ چاند کا پھٹ جانا وغیرہ کا انکار لازم ہتا ہے۔ چنانچہ جو لوگ اس بات کے قابل ہوئے ہیں کہ ہر شے کا اپنے جملے جسی پر قائم رہنا ضرور ہے۔ انہوں نے ان تمام امور بھروسہ کی تاویلات کی ہیں۔ لیکن درحقیقت سبب اور سبب کے دریان لازم ضروری نہیں یعنی ثبات سبب تضمن اثبات سبب یا نفعی سبب تضمن نفعی سبب نہیں ہے۔ شکا پانی چینی اور پیس بگھسنے یا کھانے اور سیر ہونے یا آگ کے قوب آئنے اور جلنے دخیوشابتیں دو دانہات کا لکیب دوسروے کے مقابر ہونا پایا جاتا ہے۔ ہم کہتے ہیں۔ کہ اس مقدمت کی وجہ پر اس کے اذکر کچھ نہیں ہے کہ اللہ تعالیٰ نے محض اپنے

اصل اصول تمام سائل کا یہ ہے۔ کہ آدمی اس بات کو جان لے۔ کہ  
بسمیت ریحیخ، اللہ تعالیٰ کی تسبیح ہیں ہے۔ کوئی کام بچھر سے خود بخود صدور

اداود سے آیہ ایسا سلسلہ مقرر کر دیا ہے کہ اس فتنہ کے واقعات ہمیشہ ایک دوسرے  
کے مختار واقع ہوتے ہیں۔ یہ وجہ نہیں ہے کہ فتنہ ان واقعات میں کوئی  
ایسی صفت موجود ہے جس کی وجہ سے ضرور ہے مگر وہ ایک دوسرے کے مقابلہ واقع  
ہیں۔ مثلاً آگ سے جلنے کی شان پر غور کرو۔ ہم کہتے ہیں کہ قرب آتش اور جلنے  
میں ضروری لزوم نہیں ہے۔ یعنی عقل اس بات کو جائز تحریر ہے کہ کسی شے کے  
ساتھ آگ کا قرب ہو اور وہ نہ جلے۔ یا ایک شے جل کر نکاٹ سر ہو جائے اور آگ اُسکے  
قرب نہ آئی ہو۔ ہمارے مخالفین کا یہ دعویٰ ہے کہ فاعل احتراق آگ ہے۔ اور  
آگ فاعل باطیح ہے نہ فاعل بالاعتیار۔ یعنی آگ کی ذات مقتضی اس امر کی ہے  
کہ احتراق اُس سے وقوع میں آئے۔ ہم کہتے ہیں کہ فاعل احتراق اقتدار تھا لے  
ہے بواسطہ ملائیکہ یا بغیر واسطہ ملائیکہ۔ کیونکہ آگ بذات خود بے جان شے ہے۔ ہم  
اپنے مخالفین سے سوال کرتے ہیں کہ اس بات کا کیا ثابت ہے کہ فاعل احتراق  
آگ ہے؟ اس کا جواب غالباً دہ یہ ہیں گے کہ یہ امر مشاہدہ یعنی سے ثابت ہے  
لیکن مشاہدہ سے تو صرف اس قدر ثابت ہے کہ بوقت قرب آتش احتراق وقوع  
میں آتا ہے۔ لیکن یہ ثابت نہیں کہ وجہ قرب آتش احتراق وقوع میں آتا ہے۔  
یعنی یہ ثابت نہیں کہ آگ کا قرب عمل احتراق ہے۔ علیٰ مہاتما گاندھی کو اخلاق  
نہیں کہ نطفہ جیلان میں رفع اور قوت مدرک اور حرکت پیدا کرنے کا فاعل اقتدار تھا لے  
ہے۔ باپ حاصل حیات و بیانی و شنوائی و دیگر قوئے مدرک کا نہیں کیجا جاتا۔

نہیں پاتا۔ بلکہ اُس سے اُس کا خالق خود کام لیتا ہے۔ چاند۔ سورج اور تارے اور ہر شے کی نیچرب اُس کے قبضہ قدرت میں سخر ہے۔

زیادہ تر توضیح کے لئے ہم ایک اور مثال لکھتے ہیں۔ اگر ایک ایسا احمد زاد انداھا پایا جاوے کہ اُس کی آنکھ میں جلا ہو اور اُس نے کبھی یہ نہ سنا ہو کہ رات اور دن بیس کی فرق ہوتا ہے۔ اور اچانک دن کے وقت اُس کی آنکھ سے جلا دو۔ ہو جائے تو وہ ضرور یہ سمجھے گا کہ جو کچھ اُس کو نظر کر رہا ہے اُس کا غافل آنکھ کا گھل جانا ہے۔ اور وہ ساختہ ہی یہ بھی سمجھے گا کہ جب تک اُس کی آنکھ صیحہ دسامم اور گھل رہے گی۔ اور اُس کے سامنے کوئی اوث نہ ہوگی۔ ہر شے مقابلہ رنگ دار ہوگی تو ضرور ہے کہ وہ رنگ اُس کو نظر آئے۔ اُس کی سمجھ میں یہ نہیں آ سکتا کہ جب یہ ب شبیط موجود ہوں تو وہ شے پھر کیوں نہ نظر آئے۔ لیکن جب سورج غروب ہو گا اور رات تاریک ہو گی تو اُس کو معلوم ہو گا کہ اشیا کا نظر آنا بوجہ نور آفتاب کے تھا۔ پس ہمارے خالقین کو یہ کس طرح معلوم ہے کہ مبادی وجود میں ایسے اسباب و علل موجود نہیں ہیں جن کے اجتماع سے یہ حادث پیدا ہوتے ہیں؟ لیکن چونکہ یہ اسباب و علل ہمیشہ قائم رہتے ہیں اس لئے ان کا ہونا ہمکو محسوس نہیں ہوتا۔ الہ اگر وہ کبھی معلوم یا غایب ہو جائیں تو ہم کو ضرور فرق معلوم ہو گا اور ہم سمجھیں گے کہ جو کچھ ہم کو مشاہدہ نہیں معلوم ہوا تھا اُس کے علاوہ آئندہ بھی سبب تھا +

مگر ایک اور فرقہ مکاہ اس امر کو تسلیم کرتا ہے کہ یہ حادث مبادی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں۔ مگر مختلف صورتوں کے قبول کرنے کی استعداد اسباب مشاہدہ

پیچر کا کوئی فعل خود بخود بناتہ صادر نہیں ہوتا ہے

### ۲- آدیات - اس باب میں فلاسفہ نے زیادہ غلطیاں لکھائیں

سے پیدا ہوتی ہے۔ لیکن یہ حکماً کہتے ہیں کہ ان مبادی سے جو کہشیاً صادر ہوتی ہیں ان کا صدور بھی اختیاری طور پر نہیں بلکہ لازمی و بیبی طور پر ہوتا ہے۔ اکا ہم دفعہ پر جواب دیتے ہیں۔ اقول ہم اس امر کو تعلیم نہیں کرتے کہ مبادی سے یہ افعال اختیاری طور پر صادر نہیں ہوتے۔ اور اللہ تعالیٰ کے افعال ارادی نہیں ہیں۔ لیکن یہاں ایک سخت اعتراض واقع ہوتا ہے۔ یعنی اگر اس امر سے انکار کیا جائے کہ سبب اور سبب میں کوئی لزوم نہیں ہے۔ اور انکے کام ہم دفعہ میں ہنا محض ارادہ صاف پر منحصر ہے۔ اور ارادہ صاف کا کسی قسم کا تعین نہیں تو یہ بھی باہر کرنا جائز ہوگا کہ شاید ہمارے روپ و خوفناک درندے موجود ہوں۔ یا آگ حشرت ہو ہی ہو۔ یا دشمن مسلح قتل کے لئے مستعد کھڑے ہوں۔ اور یہ چیزیں ہم کو نظر نہ آئی ہوں۔ غرض سبب اور سبب کے درمیان لزوم کا انکار کرنے سے ملے واجبات ضروریہ پر سے ہمارا اعتبار اٹھ جاوے گا۔

اس اعتراض کا یہ جواب ہے کہ اگر ہم یہ کہتے کہ اسہ مکنن الواقع کے عدم وجود کا علم انسان میں پیدا نہیں ہو سکتا۔ تو یہ شک ہم پر اس قسم کے الزامات مگ سکتے نہیں۔ لیکن ہم ان امور میں جو پیش کئے گئے ہیں کبھی تدو نہیں کرتے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے ہم میں یہ علم پیدا کر دیا ہے کہ وہ ان مکنات کو کبھی موقع میں نہیں لیا ہے۔ ہمارا یہ دعویٰ نہیں کہ یہ امور واجب ہیں بلکہ ہم بھی ان کو ممکن قرار دیتے ہیں۔ یعنی جائز ہے کہ وہ موقع میں آئیں

ہیں۔ سطح میں جن براہین کو انہوں نے بطور شرط قرار دیا تھا ان کا

یا نہیں۔ لیکن چونکہ علی المواتر ہم ان کا وقوع ایک خاص وضع پر یقینتے ہیں

ہیں اس لئے زاد آئندہ میں بھی ان کا وقوع اُسی وضع خاص پر قائم ہنا ہے۔

دہنوں میں ایسا جم گیا ہے کہ وہ خیالِ ذہن سے ہرگز ترتفع نہیں ہو سکتا۔ لیکن

ہے کہ ایک شخص کسی طریق سے معلوم کرے کہ فلاں شخص کل کو سفر سے وہیں

نہیں آئے کا۔ حالانکہ اس کا ہنا ممکن الواقع ہے۔ لیکن اُس کو اس ممکن الواقع

کے عدم وقوع کا یقین عامل ہے۔ اس طرح ہو سکتا ہے کہ کوئی شے اللہ کے

نزدیک ممکن ہو۔ لیکن اس کے علم میں یہ بات ہو کہ باوجود اس امکان کے وہ

اس کو کبھی وقوع میں نہیں لانے کا۔ اور وہ ہم میں بھی یہ علم پیدا کر دے اے

و شے ہرگز وقوع میں نہیں آئیگی +

اعراض مذکورہ بالا سے پہنچنے کا ایک آقد طریق یعنی نکل سکتا ہے۔ ہم تسلیم

کرتے ہیں۔ کہ ضرور آگ میں ایک صفت ہے جو مستقیماً صدور احتراق ہے اور جبکہ

اُس میں وہ صفت موجود ہے ممکن نہیں کہ اُس سے فل احتراق صادر نہ ہو

لیکن اس میں کیا اشکال ہے کہ کوئی شخص آگ میں ڈالا جائے مگر اللہ تعالیٰ

آگ کو نکاہا برا اصلی صورت پر قائم رکھ لے اُس کی صفت اصلی یا اُس شخص کی صفت میں

تغیر پیدا کر کے اُس شخص کو احتراق سے محفوظ رکھے یہ پہنچنے بھی ادویہ کے نتال

سے آدمی آگ کی سورش سے محفوظ رہ سکتا ہے۔ نہیں محساً +

امام صاحب کی ادویہ کی تحریر سے نتایج منفصل ذیل حامل ہوتے ہیں :

(۱) فاعل احتراق است تعالیٰ ہے +

ایضاً اس باب میں اُن سے نہ ہو سکا۔ اسی واسطے اُن میں ان حشائش

ذہن، مثل انتراق المادة اُتھی سے علیے سبیل الانتیار سادہ ہوتا ہے +

(۴۲) ممکن ہے کہ عالم میں غنی عقل و اسباب موجود ہوں اور اسباب تعارف کا لزوم تھنڈا تھا ہو +

(۴۳) بت سے امور ممکن الواقع کو اندھہ تعالیٰ موقع میں نہیں آتا۔ اور اس عادت اُتھی کے موافق انسان میں بھی اسند تعالیٰ سے ایسے امور ممکن الواقع کے عدم وجود کا علم رکھ کر دیا ہے اور وہ علم ذہن سے شفک نہیں ہو سکتا +

(۴۴) سبب کی صفت سورہ میں تغیر کر دینے کے سبب احمد سبب میں انتراق ممکن ہے +

**اقول** - علم بھی و دیگر علوم شہود ہے سے ہم زمانہ حال میں اعلیٰ درجہ کی تحقیق پر پہنچ گئے ہیں ثابت ہوتا ہے کہ اندھہ تعالیٰ نے تمام کائنات اپنی وسادی کا انظام نہیں ماضیو طور پر اسکی تحریک سے کر رکھا ہے۔ اور ہر شے کا خوبی اُس نے پہنچ بے حکمت سے ایک وضع خاص پر متوجہ کیا ہے۔ انسان کی طاقت نہیں کہ اُس کی حکمت کی تکمیل معلوم کر سکے۔ انسان کی عقل کی غایت رسائی یہ ہے کہ اسند تعالیٰ نے خوبی حادث کے جو اور ضائع خاص مقرر کی ہیں اُن میں سے چند اوضاع معلوم کر لے۔ اور اُس صانع بیچکوں کی قدرت کامل نے جو منصبیں مخصوص رکھی ہیں۔ اُن کو دریافت کر کے اپنی ناچیز عقل کے عجز و قصور کا اعتراض کرے۔ خان کائنات نے مختلف حصہ عالم بینے جمادات و نباتات و حیوانات اور کائنات جو میں باہم

میں بہت اختلاف ہو گیا۔ حقیقت میں اصطوانے نے مذہب فلاسفہ کو ایسی مذاہبیں رکھی ہیں جس سے انسان معلوم کر سکے کہ اس کائنات کا خالق ایک خدا وحدہ ہاشمیت ہے۔ پھر جن اوضاع پر است تعالیٰ نے اشیاء کو خلق کیا ہے اور جو مذاہبیں باہم ان میں بکھی ہیں ان کو یہاں مستکم بنایا کہ جبکہ نظام عالم قائم ہے ان میں تغیر ممکن نہیں ہے۔ اور ادھر انسان کے ذہن میں پہنچ قدرت سے ان کے بغیر تغیر ہونے کا یقین فطرت پیدا کر دیا ہے تاکہ اُس احمد الراحمن کی مخلوقی ان مذاہبات سے فائدہ تمام اٹھاواے۔ اور خدا کی نعمت کی شکر گزار ہو۔ ان اوضاع خاص کو جن پر اشیاء خلق کی گئی ہیں اور ان کے باہمی تعلقات کو توہین قدرت سے تبیر کیا جاتا ہے۔ قوانین قدرت کا یقین دو اصول فطری پر مبنی ہے۔ اصول اول ہے کہ ہر نئی شے کے لئے کوئی ذکری علت ہوئی ضرور ہے۔ اصول دوم ہے کہ اگر کسی شرط یا شرایط کے متع بھونے یا کسی مانع یا موافع کے رفع ہوئے سے کسی وقت کوئی داقوٰ ظلمور میں آئے تو اگر وہی شرط یا شرایط پر کسی وقت نفع ہوں گی یا وہی مانع یا موافع بیخ ہوں گے تو وہی داقوٰ پھر ظلمور میں آؤے گا۔ یعنی حالات مشابہ میں مشابہ نتیجہ پیدا ہو گا۔ یہ دو اصول انسان کی سرشت میں داخل ہیں۔ گویا روح انسانی ان اصول کے علم کو اپنے بڑا لیکر آتی ہے۔ اور اکتاب کو اُس میں داخل نہیں ہوتا۔ مگر یاد رہتے کہ ہمارا یہ منشاء نہیں ہے کہ قوانین قدرت بذریعہ اکتاب حاصل نہیں کئے جاتے۔ بلکہ قوانین قدرت کے دریافت کرنے کا بجو تجربہ و استھناء یعنی اکتاب کے اور کوئی طریقہ نہیں ہے۔ ہم صرف یہ کہنا چاہتے ہیں کہ کسی حالات خاص میں ایک ایک داقوٰ کا

ذہبِ اسلام کے بہت قریب پہنچا دیا ہے جیسا کہ فاریابی و  
وقوع میں آٹا دیکھ کر پھر دیسے ہی حالت میں اُس واقع کے دفعہ کا منتظر و مستحق  
ہے۔ مہماں شخص فطری امر ہے۔ کیونکہ جس زمان سے انسان سمجھنے پر جھنٹے کے قابل ہوتا  
ہے وہ اس سے پہلے بھی اپنے آپ میں اس یقین کو موجود پائتا ہے چھٹے سمجھنے  
کو دیکھو کہ اگر وہ آگ کی چنگاری سے ایک مرتبہ جلانے تو وہ دوسرا مرتبہ  
چنگاری سے فرار ڈیگا۔ یا اگر اُس کو ایک شخص سے کسی قسم کی تکلیف پہنچی  
ہے تو وہ ہمیشہ اُس شخص سے خایف رہے گا۔ ہر ایک شے کی علت کی جستجو  
میں رہنے اور یکسان حالت میں ایک ہی علت سے ایک ہی قسم کے مطلول کے  
ستونج رہنے کا خیال ہر ٹکڑا اور ہر زمان کے انسان میں پایا جاتا ہے۔ مختلف قسم  
کے ادھام مثلاً نیک و بد شگون۔ یا سعد و سخن اوقات۔ و تعبیرت خواب و خیرو خیالات  
پاکلہ کے اصل بھی عموماً یہی اصول ہیں۔ کیونکہ جب دو واقعات معاون موقع ہوتے  
ہیں۔ تو انسان بالیح اُن میں تعلق دیافت کیا چاہتا ہے۔ اور اکثر فلکی سے اُن کی  
سیت اتفاقی کو نسبت علیت پر بھول کر یتباہے۔ لیکن جب انسان اس ہمول  
فطری پر احتیاط سے کاہندا ہوتا ہے تو وہ صحیح قوانین قدرت کیک پے لے جاتا ہے  
مختلف اشخاص کے تزویں کا انعام کار مخدود ہو جاتا۔ پھر اس جماعت کے تجزیہ  
تصفہ کا ایک دوسرا بکار کے مجموعی تجزیہ کے مطابق پایا جانا اور پھر ایک زمانہ کے  
مغلوبات کا ازنسہ ماضیہ کے معلومات کے عین موافق نکلنا اُن قوانین کی صحت کی  
نسبت تیقین کا مل پیدا کر دیتا ہے۔ پھر جب اس تجزیہ کی بتار پر زندہ تینہ کی

این سینا نے بیان کیا ہے۔ لیکن جن مسائل میں انھوں

پیشیں گوئیاں ہونے لگتی ہیں اور وہ باطل صحیح نکلتی ہیں۔ تو ان قوانین قدرت کے یقینی ہونے کی نسبت کسی قسم کا شک دشمن نہیں ہوتا ہے۔ ہماری اپر کی تغیری سے واضح ہوگا کہ اس یقین کی بنیاد کے قوانین قدرت میں

نیز و تبدل نہیں ہوتا ہے اُن دو اصولوں پر ہے جن کا ہم نے اپر ذکر کیا ہے۔ اس یقین میں اس امر کو کچھ دھل نہیں کہ کسی مسئلول کی علت اصلی وہ واقع ہے جو ہمیشہ اُس مسئلول کے مخالن وقوع میں آتا ہے۔ اُس کی علت اداہ الہی ہے جیسا کرنی آئد نامعلوم علت ہے۔ پس اب اُسی آگ کی شال پر غور کرو۔ اگر کب خات میں آگ سے روئی کا جلا دیکھا گیا ہے تو ویسی ہی نالت میں ویسی ہی روئی خڑا بلکہ گی خواہ فاعل احتراق آگ ہوئے خواہ ائمہ احتراق تعالیٰ پر اس طبق ملائکہ یا بلا حاسطہ ملائکہ ہو جہا را یہ ہرگز دعویٰ نہیں کہ آگ میں اور احتراق میں نی فند کوئی یہی صفت موجود ہے کہ اُس کی وجہ سے آگ سے احتراق اور احتراق ہے آگ جدا نہیں ہو سکتی۔ بلکہ ہم افرار کرتے ہیں کہ ائمہ چابتا تو پانی سے احتراق کا کام لیا کرتا۔ لیکن ائمہ تعالیٰ نے انسان کے دل میں یقین پیدا کر کے کفاراں و اعماق نکلنے وقوع وقوع ہیں نہیں آئیں گے خود اس بات کا انتظام فرمایا ہے کہ واقعات نفس الامری کے طریق انہوں کو اُسی وضع خاص پر جاری رکھے۔ اور جب تک خدا تعالیٰ کو یہ تبادیں قدرت قائم رکھنے منظور ہیں تب تک ہمارے ذہنوں میں یہ اذعان بھی قائم رہے گا۔ بے شک خدا تعالیٰ ہر امکن پر قادر ہے۔ اور الگ وہ چاہے تو ان قوانین قدرت کو توڑ پھٹو کر آئد قوانین جاری کرے۔ اور اُن قوانین کے مطابق ہم میں دوسری

نے غلطی کھائی ہے وہ کل بیس مسائل ہیں - اذا نجده تین

قسم کا اذعان پیدا کر دے - فان اللہ علیٰ کل شیء قدیم +

اس اذعان کا وجود خود امام صاحب نے تسلیم کیا ہے اور تو نین قدرت کو قابل تغیرات سے عدم ذوق راجبات ضروریہ کا جواز امام اُن پر عاید ہوتا ہے اُس کے حجاج میں اُس اذعان کو پیش کیا ہے - جب امام صاحب نے اس اذعان کو تسلیم کر لیا ہے اور یہ بھی مان لیا کہ وہ اذعان اعلم ہم سے منفک نہیں ہو سکتا تو اپنے ہمارا یہ سوال ہے کہ تباہ یہ علم یا اذعان درحقیقت غلط ہے یا صحیح؟ اگر صحیح ہے یعنی کوئی نظریہ ایسی نہیں مل سکتی جن میں تو نین قدرت میں تخلف ہوا ہو تو ہمارا مدعی ثابت ہے - اگر وہ اذعان غلط ہے یعنی بعض زانہ میں ایسے نظائر پائے جاتے ہیں جن میں وہ تو نین ٹوٹے تو خداوند تعالیٰ کے تمام کارخانہ قدرت کو معاذۃ دھوکے کی ٹھنی شہریا پڑے گا۔ سُبْحَانَ اللَّهِ عَنْ كُلِّ شَيْءٍ - کیا کمال ہے اس بات کی کہ ہمارے ادرافات بھاگت صست ملچ وسلام طبع ہیں دھوکا نہیں دیتے ہیں ؟ کب طرح اطمینان ہو سکتا ہے کہ ہماری انکھیں اپنی بینائی میں اور کام شنوائی میں اور زبان فوائیق میں اور دیگر حواس اپنے اپنے مرکات میں ہیں دھوکا نہیں دیتے ہیں ؟ ساز اللہ است کی شان اُس بتعالٰی کی ماںہ ٹیرے گی جس کے ایک جھوٹی بائی سے اُس کے تمام باؤں پر جھوٹی ہونے کا احتمال ہوتا ہے - پس امام صاحب کے نتیجہ دویم کے باب میں ہم صرف اسی تعریف کہنا چانتے ہیں - کہ اگر فعل احتراق حسب قول امام صاحب الادہ اُنی سے علی سبیل الاختیار صادر ہوتا ہے تو یہیں ہمارا مطلب فوت نہیں ہوتا - کیونکہ ارادہ اُنی نے علی سبیل الاختیار احرقی

مسئل تو ایسے ہیں جن کے سبب سے اُن کی تکفیر واجب  
کوئی وضع خاص پر قوع میں لانے کا التزام کیا ہوا ہے - یعنی اللہ تعالیٰ کو  
کسی نے اس التزام پر مجبور نہیں کیا - بلکہ بوجہ سبق صحیح کلامات ہونے کے کسی  
صفت نقص کا انہوں اُس کی ذات سے نہ کن ہے - اس نے خلف وعدہ بھی خواہ  
وہ قول ہے مثلاً ہونا کے لئے بھی بوجہ ذات نہیں ہے اُس خاتم جل شریخ  
کے شان کبریائی کے کب شایاں ہو سکتے ہے ۹

یا یہ ہر کو عالم میں خپی عمل و اسباب موجود ہیں۔ سو ایسے عمل و اسباب کا  
موجود ہونا بھی ہمارے طلب کے منافی نہیں ہے - بلکہ اُس کا موید ہے - کیونکہ  
اگر اسباب مفارفہ کا لزوم بعض اتفاقی ہے۔ اور وہی خپی عمل و اسباب اصل عمل  
و اسباب واقعات نیز بحث کے ہیں تو اس صورت میں اُس اتفاقی لزوم کی بجائے  
اُن خپی عمل اور واقعات نیز بحث میں لزوم پایا جائے گا۔ جس کا نتیجہ صرف یہ نکلا  
کہ سبب اور ایک امر میں جو غلطی سے سبب سمجھا جاتا تھا افتراق نہیں ہو کر  
اُس کی بجائے سبب اور اُس کے اصلی سبب میں خود امام صاحب کے قول  
کے بوجہ لزوم ضروری ثابت ہو گیا ۹

سب سے اخیر صورت افتراق سبب و سبب کی امام صاحب کے تذکرے یہ  
ہے کہ سبب میں صفت موثرہ تغیر ہو جائے یہ آفری آڑ ہے جو امام صاحب  
نے اُن ایجادات کی بوجھاڑ سے بچنے کے لئے ڈھونڈی ہے جو انہار لزوم میں سبب  
و سبب سے پیدا ہوتے ہیں ۔ یہ جواب کو نہ اعتراف ہے دل نیبان سے اس  
بات کا کہ سبب اور سبب کا رشتہ ٹوٹ نہیں سکتا - اصل مشاہد اس جو

ہے۔ اور مشترکہ مسائل میں بدعتی قرار دینا لازم ہے۔

ماں بھجو اس کے کچھ نہیں کر کوئی ایسی صورت خرق عادت کی کنالی جائے کہ  
بقول شخصیہ سابق مر جانے اور لامتحنی نہ ٹوٹے۔ خرق عادت کا وقوع میں آتا  
بھی سلم ہو جائے اور مشترکہ علیت بھی ٹوٹنے نہ پائے۔ چنانچہ نیاز حال میں  
بھی شبین خوارق عادات نے سی سمجھ کر کہ قانون قدرت یعنی مشترکہ علیت  
نہیں ٹوٹ سکتا۔ یہی طبیعت امام غزالی صاحب کا ساختار کیا ہے۔ وہ  
کہتے ہیں کہ خرق عادت میں مشترکہ علیت نہیں ٹوٹتا ہے بلکہ سبب یا علت میں  
ناصلیم طبع پر تغیر واقع ہو جاتا ہے اور غلطی سے معلول کو ظاہری علت کی طرف  
منسوب کر دیا جاتا ہے۔ حالانکہ وہ ظاہری علت اصل علت معلول نہ کرو کی تھیں  
ہوتی۔ آگ کی مثال میں وہ کہتے ہیں کہ اگر کسی شخص کو آگ میں ڈال دیا جاوے  
اور بوجہ تغیر صفت موثر وہ شخص نہ جلے تو یہ لازم نہیں آتا کہ مشترکہ علیت  
ٹوٹ گی۔ یہ کیونکہ مشترکہ علیت یا قانون قدرت کا ٹوٹنا تو اُس صورت میں ٹھیک رہتا  
جیکہ آگ اپنی حالت اصل پر قائم رہتی۔ اور پھر اُس سے اخترق وقوع میں نہ  
آتا۔ لیکن جب تسلیم کر دیا گیا کہ آگ کی صفت موثرہ میں تغیر ہو گیا ہے تو ضرور  
نہیں کہ اخترق جو اصلی آگ کو لازم تھا وقوع میں آئے۔ وہ کہتے ہیں کہ  
یہ سمجھنا سخت غلطی ہے کہ خوارق عادات میں سبب بے سبب پیدا ہو جاتا ہے۔  
بلکہ درحقیقت سبب ظاہری اصل حالت پر نہیں رہتا۔ اس وجہ سے اُس سبب  
تبديل کے مناسب معلول پیدا ہوتا ہے۔ جس کو غلطی سے قانون قدرت کا ٹوٹنا  
سمجو لیا جاتا ہے۔

## بغرض ابطال نہیں فلاسفہ دربارہ مسائل ذکورہ پہنچ کتاب تھافتہ الفلاسفہ

اس توجیہ پر ہمارے دو اعتراض ہیں ۰

**اعتراض اول** - جس شکل کے حل کرنے کے واسطے یہ توجیہ مفتری  
ہے وہ شکل اس توجیہ سے حل نہیں ہوتی۔ بلکہ صرف ایک قدم پہنچپے سرک  
جانی ہے۔ ہگ کی صفت کا تغیر ہونا صرف اس نظر سے فرض کیا گیا تھا کہ اس  
ذات سے بچاؤ ہو کر آگ کا اپنی حالت اصلی پر ہو کر بلا صدور احتراق رہتا  
ہے ملٹھ مکن ہے۔ لیکن آگ کا سلسلہ جو احتراق پر فتح ہوتا ہے بے انتہا عمل  
سے مربوط ہے۔ اور یہ ممکن نہیں کہ اس تغیر میں سے کوئی کڑی نکال دیجائے  
اور تمام سلسلہ درہم بہم نہ ہو جاوے۔ پس اس طرح امام صاحب کو یہ امر مستبعد  
علوم ہوا کہ آگ حالت اصلی پر کہر بے صدور احتراق ہے۔ یعنی اسی طرح یہ بھی  
مستبعد علوم ہونا چاہئے تھا کہ وہ تمام اسباب جو اصلی صفت آتش کے پیدا کرنے  
کے لئے ضروری ہیں موجود ہوں۔ لہر باوجود اس کے وہ اصلی صفت پیدا نہ ہو۔ اگر  
یہ کہا جائے کہ اصلی صفت کے اسباب میں بھی تغیر واقع ہو گیا تو اسی قسم  
کا اعتراض اُن اسباب کے حل کی قیمت پیدا ہو گا۔ اگر اس سلسلہ عمل کے کسی  
مرحلے پر کسی سبب کی نسبت یہ کہا جائے کہ امتدادی نے یہ سبب محض اپنے  
ارادہ سے سلسلہ علیت کو توڑ کر پیدا کیا ہے تو اس سے بہتر ہے کہ بجاۓ  
اس تھہ فضول ہیر پھیر کے ابتداء ہی صاف صاف کہا جائے کہ آگ حالت اصلی  
پر تھی۔ مگر ارادہ الٰہی یوں تلقینی ہوا کہ اُس سے احتراق کا صدور

نہ ہو ۰

تصنیف کی ہے +

اعتراف دوم۔ اگر یہ تسلیم کیا جائے کہ سبب کی صفت موثرہ میں تغیر واقع ہو گیا ہے تو پھر یہ کہنا بھل مغلط ہے کہ سبب و مسبب میں افتراق و نوع میں آیا۔ کیونکہ جب صفت موثرہ اپنی اصلی حالت پر نہ رہی یعنی سبب سبب نہ رہا تو اس کے اصلی سبب کے نوع کی کمیح ترقی ہو سکتی ہے؛ البتہ اس سبب تبدل موجودہ سے جو سبب پیدا ہونا چاہئے وہ سبب خود پیدا ہوگا۔ پس سبب اور اصلی سبب میں برعکس لادم قائم رہا +

امام صاحب نے اس مسئلہ پر نہایت ناکمل بحث کی ہے۔ اس کی مکمل تحقیق کے لئے ان دو سوالات کا جواب دینا نہایت ضروری تھا +

(۱) سبب و مسبب کی بحث مسئلہ نفسی ہے۔ اس کا دین سے کیا تعلق ہے؟ اگر یہ کہا جانے کہ اس مسئلہ پر ثبوت خوارق عادات مختصر ہے تو اول یہ لے ہونا چاہئے۔ کہ آیا خرق عادت دلیل ثبوت ہو سکتا ہے۔ اگر اس تحقیق کا یہ نتیجہ ہو کہ خرق عادت دلیل ثبوت ثبوت نہیں ہو سکتا۔ تو یہ تمام بحث فضول ٹھیرے گی +

(۲) اگر سبب و مسبب میں افتراق و نوع میں آتا ہے تو کیا یہ وقع افتراق بپابندی کسی قانون کلی کے ہوتا ہے؟ اگر یہ صورت ہے یعنی یہ افتراق بپابندی قانون کلی کے وقوع میں آتا ہے اور کوئی وجہ تخصیص شخص دون شخص کی نہیں ہے۔ اور اس قانون کلی کے مطابق نہی اور غیر نہیں۔ موسن اور کافر سب سے علی القساوی ایسا وقوع میں آتا ممکن ہے۔ تب اس مسئلہ پر بلود

تین سائل میں تکفیر واجب ہے | سائل ششم (جن میں ان کی تکفیر واجب ہے)

جزو سائل اسلامی بحث کرنے عجب ہے +

امام صاحب نے ان ضروری احادیث کو بالکل ترک کیا ہے۔ اور بلا شرط  
ضرورت تحقیق مسئلہ ذکر میں فضول مسئلہ پر ہاکام بحث کی ہے۔ میں تھا

پرہم اس سے نیادہ تحقیق کی گنجائش نہیں پائتے ہیں + (ترجمہ)

لہ = سائل ششم شایست ضروری و اہم سوال ہیں۔ امام صاحب نے ان کو یہاں  
شایست فخر طور پر بیان کیا ہے۔ ہم کسی قدر تفسیج کے ساتھ اس امر کی تحقیق  
کرنا پاہتہ ہیں۔ کہ آیا بن سائل کے تائکین کی تکفیر علی الاطلاق ہر طاقت میں وجہ  
ہے یا اس حکم میں کسی قسم کی قید یا تخصیص بھی ضروری ہے +

**مسئلہ اولیٰ** - مردی کے بعد ہم پر کیا ٹنڈے گی۔ شایست عظیم الشان  
سوال ہے۔ یکن اس کا جواب عقل کی ساتی اور خیال کی بلند پروانی سے  
ابر ہے۔ جس تعداد اس کے سُپہمانے کی کوشش کو اُسی تعداد تک ہمین پیدا  
ہوتی ہے۔ مردی سے پہلے اس ستار کا حل ہوتا ناممکن ہے۔ پڑتے پڑتے حکمر  
نے ان بسیدوں کے سلام کرنے میں عزیز کھوئیں۔ اور برسوں خاک چھانی

گر کچھ ناچھ نہ آیا۔ ۷

مال صدم نہ کچھ گلہا گزی ہے رنگان پر کیا

کوئی حیثیت آن کر کتا نہیں بُری بجل.

پس ایسے مسئلہ میں لب کشانی کرنا اپنے آپ کو خطا میں ڈالتا ہے۔ مگر میرا  
ایمان گواہ نہیں کرتا کہ اُن مسلمان بجا تمیں کی نسبت جو خدا پر اور رسول پر اور

جمع اہل اسلام کے مخالف ہیں۔ ازانِ جملہ ان کا یہ قول ہے۔ کہ  
جاوہر پر ایمان لائتے ہیں جزا دینا کے قابل ہیں لیکن اُس کے بعض کیفیات  
میں مختلف رائے رکھتے ہیں کافر کا لفظ استعمال ہونے دوں۔ میری روح اس  
خیال سے کاپتی ہے۔ پس یہ چند سطود ناچیز کوشش ہے اس امر کے انداز کی کہ  
جن اہل قبلہ کو بعض عمل، دین کے سخت فتوؤں نے خدا کی محبت سے نایوس کر دیا  
ہے۔ اور قریب اس کے پہنچا دیا ہے کہ وہ اللہ اور رسول کا بھی انکار کریں۔  
اُن کو جب تک کہ وہ اللہ اور رسول اور یومِ حشرۃ پر ایمان رکھتے ہیں امت رحمۃ  
لنبلیم کھلانے کا حق حاصل ہے +

زادہ حال کی علمی تحقیقات سے روح کی حقیقت کی نسبت کچھ زیادہ انکشاف  
نہیں ہوا۔ آلام جم نے بعض ایسے خواص صحیح کے دریافت ہونے سے جن پر قدیم  
تحقیقیں کی تعریف جسم کلی طور پر صادق نہیں ہیکلی بعض مکار زبانہ طال کو یہ شبہ  
پیدا ہوا ہے کہ بیخ بھی کوئی مادی شے ہے اور اس سے دہریوں کو مذہب پر ط  
ررنے کی بہت جگات ہوئی ہے۔ فخرِ اسلام سید احمد خال صاحب نے  
تفسیر القرآن میں اس روشنی کی نسبت اشارہ فرمایا ہے۔ چنانچہ انہوں نے جو کچھ  
تحمیر فرمایا ہے ہم اُس کو سمجھنے نقل کرتے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ جبکہ ہم سوچ کو  
ایک جبر تسلیم کرتے ہیں تو اُس کے لائق یا غیر مادی ہونے پر اسے پیش آئی  
ہے۔ مگر جبکہ ہم کو اس کی ماہیت کا جانتا نہیں ہے تو درحقیقت یہ قوار دینا بھی  
کہ وہ مادی ہے یا غیر مادی ناممکن ہے۔ دنیا میں بہت سی چیزیں موجود ہیں جو  
باوجود اس کے کہ وہ محسوس بھی ہوتی ہیں اور اُن کے مادی یا غیر مادی ہوتے کی

۱۰۔ انکار حشر اجداد قیامت کو حشر اجاد نہیں ہوگا - اور محل ثواب و عذاب کی نسبت فیصلہ نہیں ہو سکتا - شلاؤ ہم ایک شیشہ کی پیسے کے ذریعہ سے بھل بکلتے ہیں اور وہ نکلتی جوئی محسوس بجتنی ہے - اور ٹھوٹوں اجسام میں سرپت کر جاتی ہے - انسان کے بن سے گند جاتی ہے - بعض ترکیبوں سے ایک بتل میر یا انسان کے بن میں محسوس ہو جاتی ہے - بعض محسوس اجسام ایسے ہیں جن میر نفوذ نہیں کر سکتی - مگر اُس کی ماہیت کا اور یہ کہ وہ شے مادی ہے یا غیر مادی تصنیف نہیں ہو سکتا - طرفین کی دلیلیں شبہ سے خالی نہیں - یہی حال روح کے ادی یا غیر مادی قدر دینے کا ہے - لیکن اگر وہ کسی قسم کے وادہ کی ہوں یا ہم اُس کو کسی قسم کی مادی تسلیم کر لیں تو کوئی نقصان یا مشکل پڑھیں نہیں آتی - اب اس تھہ ضرور تسلیم کرنا پڑے گا - کہ جن اقسام وادہ سے ہم واقف ہیں اُس کا وادہ اُن قیام کے مادوں سے نہیں ہے - لیکنکہ اُن سے منفرد یا جموعاً اُن افعال کا صادر ہونا ثابت نہیں ہوتا ہے جو افعال کر روح سے صادر ہوتے ہیں " ۰

اگر روح حقیقت میں کوئی شے مادی ہے اور رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے - کہ من ماد فقد قامت قیامتہ - تو حشر اجداد کے یقین کرنے میں کوئی بھی وقت باقی نہیں رہتی - الا اگر یہ صحیح ہو - کہ روح غیر مادی ہے - اور یہ بھی تسلیم کیا جائے کہ جو آیات مد باب وقوع شر و اد ہوئی ہیں اُن سے مرفت یہی مقصود نہ تھا کہ مشرکین عرب کے اُن عقیدہ کی جس کے رو سے وہ موت کے بعد جزا و سنتا کا ہونا مستبعد بحثتے تھے تزوید کی جاتے - بلکہ اجاد کا رو بابہ اٹھایا جانا ہی نبات خوب مقصود و موضوع قرآن مجید تھا - تب البتہ ضرور ہو گا کہ روح کے لئے

فقط ارواح مجدہ ہی ہوں گی ۔ اور عذاب و ثواب روحانی ہوگا نہ جسمانی کسی نہ کسی جسم کا ہونا جس سے وہ تنقیح ہو اور صداق مشرجد بن کے ثابت ہے کہ خود ہوگا ۔ شاہ ولی اللہ صاحب جمیع اللہ علیہ السلام میں تحریر فلتے ہیں ۔ کہ انسان کے بدن میں خلاصہ اخلاق سے ایک بخار طیف طلب میں پیدا ہوتا ہے جس سے توئی حساس و محک و مدبرہ غذا کا قیام ہے ۔ اس بخار کے ریقیق یا غلیظ یا صاف یا مکد ہونے سے توئی کے اغوال میں اشخاص پیدا ہوتا ہے ۔ جب کسی عضو پر ایسی آفت طاتی ہوتی ہے جس سے اُس عضو کے مناسب بخوب پیدا ہونے میں فائدہ واقع ہو جائے تو اُس کے اغوال میں نفور ظاہر ہوتا ہے ۔ اس بخار کی تولید موجب حیات ہے اور اُس کی تحلیل موجب مرد موت ۔

اس بخار کو روح ہوئی اور نسر بھی کہتے ہیں ۔ یہ روح جسم انسانی میں اس طرح ہوتی ہے جس طرح گلب کے پھول میں نمی ۔ یا کمگہ میں ہنگ ۔ لیکن یہ روح طبقہ نہیں ہے بلکہ یہ روح وہ مادہ ہے جس سے روح حقیقتی کو تعلق رہتا ہے ۔ چونکہ اخلاق بدن میں ہمیشہ تبدیل ہوتی ہے اس لئے ظاہر ہے کہ نسمہ میں بھی جو ان اخلاق سے پیدا ہوتا ہے ہمیشہ تغیر و تبدل ہوتا رہتا ہے ۔ مگر روح حقیقتی ان تغیرات سے باہل محفوظ رہتی ہے ۔ اور اُسی سے ذہنی روح کی ہوتی قائم رہتی ہے ۔ روح حقیقتی بالکل محفوظ رہتی ہے ۔ اور اُسی سے ذہنی روح کی ہوتی قائم رہتی ہے ۔

کو اولاً نسر سے اور ثانیاً بدن سے تعلق ہوتا ہے ۔ پھر شاہ صاحب فلتے ہیں کہ ہم کو وجہان سمجھ سے معلوم ہوا ہے ۔ کہ جب بدن انسان میں استعداد تولید نہ کر سکے تو نسر کا بدن انسان سے انکاک ہو جاتا ہے ۔ اسی انکاک کا نام موت ہے ۔ لیکن موت سے روح نرسی کا نسر سے انکاک نہیں ہوتا بلکہ

یہ تو انہوں نے سچ کہا کہ دن اس عذاب و ثواب روحانی ہوں گے لیکن

انہوں کی موت روح دنتر کے لئے نشانہ ثانی ہوتا ہے - اتنی لختا ہے ۔

شاه صاحب کی اوپر کی تقریر سے ظاہر ہے کہ انسان میں ظاہری گوشت پرست کے سوا ایک آور جسم طفیل بھی ہے جو واسطہ ہے ابین روح حقیقی اور کامب خاکی سکے اور وہ جسم طفیل بعد موت علی حالہ باقی رہتا ہے اور روح اُس سے مستقل رہتی ہے ۔ شاه صاحب فرماتے ہیں کہ جو شخص کہتا ہے کہ موت کے وقت

فتن قال یاں النفس التطهيرية المخصوصة انسان کا نفس ناطق مادہ کو بکل چھوڑ کے انسان عنده الموت ترفض المادة مطلقاً یعنی ہے وہ جھمک رہتا ہے ۔ روح کے فقد خصل نعم لها مادة بالذات و چیزیں دو قسم کا مادہ ہے ۔ ایک سے النسمة و مادہ بالعرض و هو جسم روح کا بالذات تعلق ہے اور دوسرے سے الامر خی ۔ فاذا مات للإنسان لم يضر نفسه بالعرض ۔ جس مادہ سے بالذات تعلق ہے زوال المادة الامر ضریبة و بعیتہ حالتہ وہ نسمہ ہے اور جس مادہ سے بالعرض تعلق ہے وہ جسم خاکی ہے ۔ جب آدمی

مر جاتا ہے تو مادہ خاکی کا ذیل ہو جاتا اُسے کچھ تقصیان نہیں پہنچتا ۔ بلکہ روح انسان بستر اور نسمہ میں حلول کئے رہتی ہے ۔

نحو الاسلام سید صاحب اس عام قول کو کہ جب خدا تعالیٰ مشرک رہا چاہیکا تو ہر کیک روح کو ایک ایک جسم عطا فرمائیگا ۔ تسلیم نہیں کرتے ۔ بلکہ ان کے نزدیک جن اجداد کے حشر کرنے کا اشارہ قوانین مجیدہ میں پایا جاتا ہے ان سے ہی اجرام طفیل مراہیں جو ارواح ایمان انسانی سے مغافلہ ہوتے کے بعد عالم قدر میں یکرتے

یہ جھوٹ کہا کہ جمانی نہیں ہوں گے۔ اور ایسی باتیں بیان کر کے ہیں۔ ارواح کو دنیا سے اجام طیف کے ساتھ متعلق ہو کر عالم قدس میں پہنچنا ہی ان کا حشرہ ہے۔ سیہے صاحب کے قول کی تائید یہیں کہا جا سکتا ہے کہ قانون مجید کی کسی آیت سے مرت کے بعد روح انسانی کا دو جسموں سے تعلق ہرگز ثابت نہیں ہوتا بلکہ صرف ایک جسم کا ذکر ہے۔ سو ہمیں ایک جسم طیف جو موقع اپنے ہوا لیکر عالم قدس میں دنل ہوتی ہے اس کا نشانہ ثانی ہے۔ اس کی تائید میں وہ احادیث بھی بیان کی جاسکتی ہیں جو عذاب تبر کے باب میں وارد ہیں۔ ظاہر ہے کہ یہ خالک کا جسم جس کو کفن میں پیٹے کر گور ہیں دفن کرتے ہیں۔ یا ہمیں میں جلاستے ہیں عذاب کے لئے نہیں اٹھایا جاتا۔ بلکہ موقع انسانی پر جو کچھ گزندگا ہے وہ اُسی حالت میں گزندگا ہے جبکہ وہ جسم طیف سے جس کو ہماری ظاہری آنکھیں دیکھنے نہیں سکتیں متعلق ہوتا ہے ۰

آخرت کی نسبت جو الفاظا خسر و بث و نشانہ ثانی وغیرہ استعمال کئے جاتے ہیں اُن سے اس امر کا انہیار مستصور نہیں ہے۔ کہ منے کے بعد از سرفونسان کا پُستلا پڑایا جاتا ہے۔ اور زندہ کر کے اٹھایا جاتا ہے۔ بلکہ اس دنیا میں مزاہی عالم قدس میں زندہ ہو کر اٹھتا ہے۔ خدا تعالیٰ نے ماں کے پیٹ سے بچے کے پیدا ہونے پر بھی نشانات آخر استعمال فرمایا ہے۔ حالانکہ قبل از ولادت اُس کی خلقت ثانی جس اس خلقناً المُفْتَأِ عِظَامًا فَكَسَّوْتَا دنیا میں صہنے کے قابل ہو بھیہ نوع مکمل ہو چکی العطامَ لَحْمًا تَرَاثَنَا وَ كَحْلَقَا أخْرَ ہوتی ہے۔ اور صرف ماں کے پیٹ سے علیحدہ ہوتا باقی ہوتا ہے۔ یہ نہیں سمجھنا چاہیے کہ اس آیت میں بھی خلق آخر سے

## شریعت سے انکار کیا ہے

سے قیامت کو اس جسم کا دوبارہ نندہ کرنا مراد ہے۔ کیونکہ اسی آیت میں ان الفاظ کے بعد خدا تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ فَتَّارِكَ اللَّهُ أَخْنَنُ الْخَالِقِينَ شَهَدَ إِنَّمَا يَعْدَ ذَلِكَ كَمْبِيُونَ۔ پس جس طرح بچپن کا ان کے پیت سے نکلا بمحاذِ حالت سابق خلق و نسلات آخر کما گیا ہے۔ اسی طرح مادرِ گئی کو چھوڑ کر دوسرے عالم میں داخل ہونا بمحاذِ حالت سابقہ بعثت و نشادہ ثانی سے تعبیر کی گیا ہے۔ وائد علم بالغتو اس میں کچھ شبہ نہیں بوسکتا۔ کہ اس مقام پر ہام صاحب نے بن لوگوں کو سندھیں خسرا جساد اور کافر کما ہے اُن میں وہ لوگ داخل نہیں ہو سکتے جو اس بات کے قابل ہیں کہ بعد رُنے کے روح ایک جسم لیف سے جو وہ دنیا میں حاصل کریتی ہے ستلتی رہے گی۔ کیونکہ وہ اس الزام کے مدد نہیں بن سکتے کہ محل ثواب و عذاب ارواحِ موجودہ ہیں ۹

اب ہم اُن لوگوں کو جن کے دلوں میں اس ناز کے مہریوں کی سحریوں نے مالت بعد الموت کی نسبت طرح طفح کے اہام ڈال میں ہیں اور طبع پر سمجھاتے ہیں۔ ہم پوچھتے ہیں کہ دنیا میں ہزاروں انور ہیں۔ جن میں انسان صحنِ فتن مغلب بلکہ بعض اوقات نہیات خفیف فتن پر کاپنڈ ہوتا ہے۔ اگر کوئی شخص کسی سوچانے میں انگلی ڈالنے لگا ہو اور اُس کو یہ سمجھ دیا جاوے کہ اس میں ابھی ایک بچھوٹا ہے یا کوئی شخص کسی تماکن مکان میں داخل ہتنا چلتا ہو اور اُس کو یہ اطلع دیجئے کہ اُس میں ساثپ رہتا ہے۔ تو وہ ہرگز سوچانے میں انگلی نہ ڈالیگا۔ اور ذ اُس مکان میں گئنے کی جدائ کرے گا۔ مگر سوچنا پا جائے کہ وہ ایسی بات سنن کر

۲۔ باہمی تعالیٰ علم با جو سیاست نہیں ہے انا نجلہ (مسائل شمشہ) ان کا یہ قول ہے

فوراً اُس پر کیوں کابینہ ہوتا ہے - وہ قلمی ثبوت اس امر کا کیوں نہیں شامل کرتا - کہ آیا جو اطلاع اُس کو دی گئی ہے - وہ درحقیقت درست ہے؟ یا اگر اُس کو کوئی شہادت مل ہے - تو وہ اُس شہادت پر ان قواعد منطق استفزائی کو کیوں نہیں خاری کرتا - جن سے وہ نہیں صداقتون کو گزیرا کرتا ہے - اصل بات یہ ہے کہ شہادت سماجی عدالت سے مذکور ہو صرف یقین عادی پیدا کر سکتی ہے - اُس سے یقین قطعی پیدا نہیں ہو سکتا - پس جس امر کی نسبت عقل ساکت ہو اور شہادت سماجی زیادہ ثبوت نہ مل سکتا ہو - تو بلطیح انسان کا زخم ان اس امر کی طرف ہوتا ہے کہ اگر اُس امر پر کابینہ ہونا یا نہ ہونا اُس کے حق میں کوئی ترجیح متمم بالاشان پیدا کرے گا - تو وہ اس پہلو کو اختیار کرتا ہے جس میں وہ جلب منفعت یا فتح مفترض تصور کرتا ہے - کیونکہ اگر فی الواقع یہ پہلو مسیح خیال کی بناء پر اختیار کیا گیا ہے تو فو الراو - اگر وہ پہلو کسی غلط فہمی پر اختیار کیا گیا ہے تو بھی کم از کم اُس کو دل کی چیزوں سے جو اُس کو ہر وقت ستائے رکھتی سنبھات مل جاتی ہے - اور کوئی خدا عالمی نہیں ہوتا - نہ عقول کے نزیک وہ قابل ملامت ٹھیکرتا ہے - کہ تو نے اپنے نفس کے فائدے کے لئے یا خطوے سے بچنے کے لئے اس قدر حد سے زیادہ کیوں اختیار کیں پس اسے عذر نہیں جب تو اپنی انگلی کی تکلیف کے خوف سے اور اس بن کو جو چند روز میں خاک میں ملنے والا ہے - اور کیڑوں نکڑوں کا طبع ہونے والا ہے - سچائی کی غرض سے اس قدر اختیار کرتا ہے - کہ تمام قوانین عقلی کو بلاۓ طاق رکھ دیتا ہے اور بہ سے اختیار پہلو اختیار کر لیتا ہے - تو عنایت خشر کے بابیں

کہ اللہ تعالیٰ کو کلیات کا عالم ہے۔ جزئیات کا علم نہیں ہے۔ یہ بھی گفر  
تتجھ کو کس چیز نے دیا دیر کر دیا ہے۔ کہ تو نہایت سهل انگاری سے خطرناک  
پہلو اختیار کرتا ہے اور حالت مکرات الموت سے نہیں ڈرتا۔ اسے عزیزست بھول  
اُس کھنٹن گھری کو جب تک ایک رُگ سے جان کھینچی جائے گی۔ ایڑیاں اور پنڈلیاں  
انیمٹی ہوں گی۔ تجھے میں شدت تکفی کے بیان کرنے کی بھی طاقت نہ ہوگی۔  
تتجھ میں شدت تکفی کے بیان کرنے کی بھی طاقت نہ ہوگی۔

ندیمہ کہ چ سخن رسد بجان کے ۰

کہ از داشش بروں سے گنند دنادنے ۰

قیاس کن کہ پہ حالت بود دراں ساعت ۰

کہ از وجود عزیزش بدرود جانتے ۰

پیارے بسن بھائی پاس کھڑتے ہوں گے۔ اُن کی آنکھوں سے آنکھوں کی لڑیاں  
جاتی ہوں گی۔ وہ چاہیں گے۔ کہ تو مُتھ سے کچھ بولے۔ اور وہ تیرے الوداعی النَّذِي  
سُنیں۔ مگر تو بُول نہ سکیا۔ اور بجز غرغوہ حلقوم تیرے مُتھ سے کوئی آواز نہ نکل  
سکیا۔ اس بے بسی کی حالت کو دیکھ کر صالح بھی جواب بیہیں گے۔ جھاٹنے پھونکنے  
مالے میں سب چھوڑ کر علیحدہ ہو جائیں گے۔ اور عالم قدس سے پکارنے والا پکاریا  
متن تماقْ نِ ای مرتباً یَوْمَئِدَ الْمَاقَ لے عزیز جان بے کہ یہ حالت دلیزیز ہے اُن  
دھنعتات کی جو تتجھ پہ دھرے عالم میں گورنے والے ہیں۔ اُس وقت بجز صرف  
دنامت اور رونے اور دانت پیشے کے کچھ نہ ہوگا۔ ڈاٹن اور هکلی اور شڈاں  
جن کی تحریریں نے تجھے لُستاخ دے بے باک بنایا ہے کوئی دودنے دے سکے گا۔

صیغ ہے۔ بلکہ حق الامر یہ ہے کہ آسمانوں اور زمین میں کوئی شے پس گر تو دنیا میں دم بھر کے دُکھ سے بچنے کے لئے حد سے زیادہ اختیاطیں کام میں لاتا ہے۔ اور ادنیٰ ادنیٰ اشخاص کی نصیحت پر کار بند ہوتا ہے تو عذاب آخرت سے ایک دم عاقل تھیں رہنا چاہتے۔ اور کوئی ایسی بے اختیاطی نہیں کرنی چاہتے جو دوسرے عالم میں باعث خرابی ہو۔

نیکی کرن اے عزیز و غنیمت شمساً عمر

ذال پیشتر کے بائیگ بر آییں فلاں نامان

**مسئلہ ثانی** - جانتا چاہتے۔ کہ انسان کا جس قدم علم ہے وہ یا زادِ اپنی سے ملن ہے۔ یا زادِ حال ہے۔ یا زادِ مستقبل سے۔ چونکہ زاد ہر وقت اور ہر آن میں تغیر ہوتا رہتا ہے۔ یعنی مستقبل حال بن جاتا ہے۔ اور حال اپنی بن جاتا ہے اس واسطے اُسی طبع ہمارے علم میں بھی تغیر ہوتا رہتا ہے۔ شلام ہم کو عرصہ سو ف آفتاب کا جو ۱۵۹۸ء جون کو موقع میں آیا علم تھا۔ مگر تغیر زمان کے ساتھ ساتھ ہمارے اس علم میں بھی تغیر واقع ہوتا گیا۔ قبل از ۱۶۰۱ء جون ۱۶۰۱ء ہم کو یہ علم تھا کہ کسوف ہونے والا ہے۔ ۱۶۰۱ء جون کو یوقت کسوف اُس علم کی بجائے ہمارے ذہن میں یہ علم تھا کہ کسوف ہو رہا ہے۔ اور آج ہم جلوائی ۱۶۰۴ء کو ڈین یہ علم ہے کہ کسوف ہو چکا ہے۔ یہ تینوں قسم کا علم ایک دوسرے سے اختلاف رکھتا ہے۔ یہ نہیں ہو سکتا کہ ایک علم دوسرے کی جا بجا کام دیکھے۔ شلام ہم کو آج حاصل ہے کہ کسوف ہو چکا ہے۔ وہ اگر بوقت کسوف ہمارے ذہن میں ہوتا یعنی جس وقت کسوف ہو رہا تھا اُس وقت

ذرہ بھر بھی اللہ تعالیٰ کے حکم سے پوشیدہ نہیں ہے ہے ۱۱  
یہ علم ہوتا کہ کسون ہو چکا ہے تو یہ علم نہیں بلکہ جمل ہوتا۔ اسی طرح جب کسون  
وتروع میں نہیں آیا تھا اُس دت اُس کے وقوع کا علم ہوتا تو یہ بھی علم نہ ہوتا  
بلکہ جمل ہوتا۔ جس طرح زمان کے تعاقب سے ہمارے علم میں تغیر واقع ہوتا ہے اُسی طرح  
تبديل بہت و تبدیل مکان سے ہمارے اس علم میں جو سلطنت تشنیفات جزئیات  
شلائیزید و عمرد و بجھ ہوتا ہے تغیر وقوع میں آتا ہے۔ غرضکہ ان تغیرات سے محل  
تغیرات یعنی ذہن انسانی میں بھی تغیرات ہوتے ہتے ہیں۔ مگر خدا تعالیٰ کی ذات ہے  
قسم کے تغیر و تبدل سے منزو ہے اس لئے حکما، قائل ہونے ہیں۔ کہ اُس کا  
علم تغیر سے پاک ہے۔ کیونکہ اگر اُس کے علم میں تغیر ہو۔ تو اُس کی ذات محل  
غیر تحریر۔ اس لئے یہ ماننا ضرور ہوا کہ اُس کا علم ہر حال و هر اوقات میں یکجا  
رہتا ہے۔ لیکن انھوں نے اپنے نعم میں یہ سمجھا کہ اگر علم میں تغیرات ہوں  
اور ہر حالات میں یکساں رہے تو یہ صرف کلیات کا علم ہو گا۔ جزئیات کا۔  
یعنی خدا تعالیٰ کو کلی طور پر کسوف کے ہونے اور زید و بکر کا منہ جیسے ہے اسی  
ہونے کا تو علم ہو گا۔ لیکن کسوف کی ان جزئیات کا کہ اب کسوف ہونے والا  
ہے۔ اب ہو رہا ہے۔ اب بھوچکا ہے۔ زید اب کھڑا ہے۔ اب بجھا ہے۔ اب  
نماز پڑھتا ہے۔ نہیں ہو گا۔ کیونکہ اس قسم کا علم متعضی تغیر ہے۔ جیسے اللہ تعالیٰ  
کی ذات پاک ہے۔ تحریر خیال صحیح نہیں ہے۔ کہ جو کوئی باری تعالیٰ کو کلیات  
کا عالم قرار دیتا ہے۔ وہ حضرت باری تعالیٰ عزّ اسر کو جزئیات سے ہادافت و  
بے خبر جانا ہے۔ بلکہ مکن ہے۔ کہ عالم کلیات کرنے سے اُس کی مراد صرف

۳۔ عالم قدیم ہے | انگل فلاسفہ کا یہ قول ہے کہ عالم قدیم اور ادنیٰ ہے  
 نئی علم احساسی ہو۔ اس صورت میں یہ بحث لیکن مثلی نزاع سمجھاتی ہے۔ فشار عقلی یہ ہے  
 کہ اتنے تعالیٰ کے علم کو اپنے علم پر قیاس کیا جانا ہے۔ اور جو امور انسان اپنے علم کی نسبت  
 تاہکن سمجھتا ہے اُن کو اُس کے علم کی نسبت بھی تاہکن سمجھتا ہے۔ یہاں انسان کا علم  
 وہ ذریعوں سے حاصل ہوتا ہے۔ ایک بڑا عقل سے۔ اور دوسرے حواس سے۔ ہمارے بتئے  
 علم جو عقل سے حاصل ہوتے ہیں وہ کلی علم کہلاتے ہیں۔ اور جو بندیوں حواس  
 حاصل ہوتے ہیں وہ جزوی کہلاتے ہیں۔ صرف بذریعہ عقل بلا استفادہ حواس ہم  
 اسی طرح جزویات کا علم حاصل نہیں کر سکتے۔ مگر علم باری تعالیٰ میں اس قسم کی  
 تنقیت نہیں ہے۔ جو علوم ہم کو عقل یا حواس کے زید سے سلام ہوتے ہیں انکو  
 وہ پنی ذات سے سلام کرتا ہے۔ ہم جو اُس کو سمجھ و بصیر کرتے ہیں اُس کے یہ  
 سمنہ نہیں ہیں۔ کہ جس طرح جاہے مددات سمع و مددکات یہ صرف مختلف چیزیں ہیں  
 اسی طرح اُس میں سمع و بصر " مختلف قویں ہیں۔ نہیں۔ بلکہ سمع و بصیر کے یہ  
 سمنہ ہیں۔ کہ " ہر چیز کو یعنی جن کے جانتے والے کو ہم دنیا میں کچھ کہتے ہیں  
 اور نیز اُن اشیاء کو جن کے جانتے والے کو ہم بصیر کرتے ہیں جانتا ہے۔ " اُس کے علم میں کوئی تقسیم اس قسم کی نہیں ہے +

ملی ٹھاں قیاس نزاد کی تقسیم ماضی و حال و استقبال میں بعض انسانی تقسیم  
 ہے۔ خدا کے نزدیک ماضی و حال و استقبال اذل و ابد سب کیاں ہے۔ پس  
 چاہیز ہے کہ ہم اُس کے علم کو اپنے محدود اپنیز جزوی علم سے تنیز کرنے کے لئے  
 علم کل سے تبیر کیں۔ جس کے صرف یہ ہستے ہوں گے کہ اُس کے علم پر اطلاق

اہل اسلام میں ایک شخص بھی ایسا نہیں گذا جس نے ذرہ بھر

ماشی و حال و استقبال نہیں ہو سکتا۔ بلکہ وہ سب جزویات کو کلی طور پر جانتا ہے۔ لا یغ رب عن علمه مثقال ذریع فی التسمیات ولا فی الکاریض۔ حصل ایں

تام بست کایا ہے کہ ہم خدا تعالیٰ کے ہر علم کو اصطلاحاً علم کل کہتے ہیں اور اُس کے لئے لفظ جزوی کا استعمال نہیں کرتے۔ پس جو لوگ کہتے ہیں کہ باقیاتِ کوکلیات کا علم ہے جزویات کا علم نہیں ہے۔ اس سے اگر ان کی مراد وہی ہے جو ہم نے اوپر بیان کی تو یہ عقیدہ صین اسلام کے مطابق ہے اور اُس سے اعلیٰ درجہ کی تنزیہ جناب باری تعالیٰ کی ظاہر ہوتی ہے۔ اور کچھ شیک نہیں کہ

امام صاحب کا حکم تکفیر ایسے اختقاد پر الاطلاق پذیر نہیں ہے + (ترجمہ)  
مسئلہ شالیث۔ امام صاحب نے کتاب التفرقۃ بین الاسلام والزندقة میں مسئلہ قبیم  
عالم کو منہج اُن سوال کے نہیں لکھا ہیں کہ سبب تکفیر «جب ہے»۔ اس لئے اس مسئلہ  
پر ہم کچھ نیا ہے تکفیر کی فوائد نہیں بحثتے +

جو لوگ مادہ میں خواص و ابصیر تسلیم کر کے اور اُس کو اپنے وجود میں کسی واجب الوجود  
کا محتاج نہ پاکر قدم مادہ نے فائل ہوئے ہیں۔ اُن کے کافر ہونے میں تو کچھ کلام نہیں  
ہو سکت۔ لیکن سوال اُن لوگوں کی نسبت ہے جو خدا پر بکھر صفات اور رسول پر بکھر احادیث  
ایمان رائے ہیں۔ اور خدا کی ذات بھی کو محتاج الیہ و علیہ لحل کل کائنات کا بستے ہیں  
لیکن وہ یہ کہتے ہیں۔ کہ چونک خدا تعالیٰ سے حاضر صفات کے جن میں ایک  
صفت ارادہ بھی ہے علیہ تارہ اس عالم کا ہے اور تخلف علیہ کا مسلول  
سے جائز نہیں ہے۔ اس لئے مادہ بھی قدیم ہے۔ سہندا وہ مادہ کو قدم

ان مسائل کو تسلیم کیا ہو۔ رہے دیگر مسائل علاوہ مسائل مذکورہ بالا کے مثلاً ان کا نفی صفات کرنا اور ان کا یہ کہنا کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات سے علیم ہے نہ ایسے علم کے ذریعہ سے جو زاید علی الذات ہو۔ یا اسی قسم کا اور علم ہے۔ پس اس باب میں نہب فلاہ مذہب متزلماً کے قوبہ قریب ہے۔ اور معتبریوں کو ایسے احوال کے عہد دیگر مسائل میں تکفیر کافر کرنا واجب نہیں ہے۔ اس کا ذکر ہم نے ایک «جب نہیں + علیحدہ کتاب ”التفرقۃ بین الاسلام والزندقة“ میں کیا ہے۔ جس سے واضح ہو گا کہ جو اپنی رائے سے مخالفت کرنیوالے

بلذات نہیں کرتے۔ بلکہ ان کے نزدیک تدیریم بالذات صرف باری تعالیٰ ہے۔ اور قدم عام اُس کے قبیم حقیقی کا صرف ایک پتہ یا عکس ہے۔ وہ یہ بھی سمجھتے ہیں کہ جس طرح قدم صفات کے نامنحہ سے قدو و جبار یا قدرنا یا خدا کا بھروسہ و مضرط ہونا ثابت نہیں ہوتا اسی طرح قدم مادہ کے تسلیم کرنیے بھی یہ امور لازم نہیں آتے۔ ہم نہیں سمجھتے کہ امام صاحب کا حکم تکفیر ایسے اشخاص کے سخاق ہو سکتا ہے +

شکل ہے کہ کسی قول کی بناء پر حکم تکفیر دیا جاتا ہے۔ مگر اُس قول کا وہ مطلب قرار دیا جاتا ہے جو بگز اُس قول کے قائل کا نہیں ہوتا +  
بوجوایات مذکورہ بالا ہماری رائے میں مسائل نئی نئی ایسے مسائل نہیں ہیں۔ کہ ہر حال میں ان کے تأملین کی علی الاطلاق تکفیر «جب ہو۔ بلکہ ان میں وہ تحریکات کا کل لحاظ ہیں جو اور پر مذکور ہوئیں + رترجمہ،

کی تکفیر پر جلدی کرتا ہے۔ اُس کی نائے فاسد ہے +

لہ امام ماجب کتاب التفرقة بین الاسلام والزندقة میں تحریر فملتے میں  
کہ۔ اہل اسلام کا کوئی فرقہ بھی یہا نہیں ہے جو تاویل کا محتاج نہ ہوا ہو۔ سب سے  
تاویل سے پہنچ کرنے والے امام احمد بن حنبل ہیں اور اقسام تاویل سے  
سب سے بید تاویل جس سے کلام اپنی حقیقت سے خالج برک مرغ جاذ دستا  
ہی رہ جاتا ہے وہ وجود عقلی و شبیہ سے تاویل کرنا ہے۔ مگر امام احمد بن حنبل  
ایسی بید تاویل کرنے پر بھی مجبور ہوتے ہیں۔ ہر فرقہ گوکر وہ کیسا ہی نلوادر  
آیات کا پابند رہا ہو مگر کوئی تاویل کی ضرورت پڑتی ہے۔ صرف وہی شخص مجبور  
سے نیادہ جاہل ہو رغمی پر تاویل کرنا نہ چاہے گا ہے

تاویل کے پانچ درجہ ہیں۔ ظاہری سنتے ہیں ایک چیز کے جس کی خبر دی گئی ہے  
وجود ذاتی مانتا ہے۔ جبکہ اُس کا وجود ذاتی مانتا متعذر ہو تو وجود حسی تسلیم کرنا  
ہے۔ اور بیکہ اُس کا تسلیم کرنا بھی متعذر ہو۔ تو وجود خیالی اور عقلي کا تسلیم  
کرنا ہے۔ مگر اُس کا تسلیم کرنا بھی متعذر ہو۔ تو وجود شبیہ اور مجازی کا تسلیم  
کرنا ہے۔ ان پانچ مراجع تاویل پر اہل اسلام کے تمام فرقے سنت ہیں۔ اور  
آن میں سے کوئی سی تاویل کرنی سمجھی رسول نہیں ہے۔ اور اس پر بھی اتفاق ہے  
کہ ان تاویلوں کا جائز ہونا اس بات پر مستوفی ہے۔ کہ بلندیہ دلیل کے ان کے  
ظاہری مصنوں کا حال ہونا ثابت ہو ۴

ان باتوں کے لئے دو مقام ہیں۔ ایک تو عوام خلق کا درجہ و مقام ہے  
اُن کے لئے تو یہی بہتر ہے کہ جو گھوہ ہے اُس کو مانیں اور جو ظاہری سنتے نظر

۵۔ سیاست مدن - اس علم میں جو کچھ فلسفہ نے کلام لیا ہے - اُس کا تعلق تبیر و اصلاح امور دینی و امور سلطنت سے ہے اور یہ سب کچھ فلسفہ نے کتب مقدسہ سے یا ہے جو انبیاء پر نازل ہوئیں یا اولیاء سلف کی نصائح مأثورہ سے نقل کیا ہے +

کے ہیں اُس کے تغیر و تبدل سے تھما باز رہیں - اور باب سوالات کو بکل بند کر دیں ہے +

دوسرہ اہل تحقیق کا مقام ہے - جب ان کے عقاید مأثورہ اور مردیہ ڈالکاری نہیں تو ان کو بقدر ضرورت بحث کرنی اور بہان قاطع کے سبب ظاہری مصنون تو ترک کر دینا لائق ہے - لیکن ایک دوسرے کی تکفیر اس وجہ پر کہ جس امر کو اُس نے بہان قاطع سمجھ کر ظاہری مصنون کو ترک کیا ہے اُس کے بھتیجے میں اُس نے عملی کی ہے نہیں ہو سکتی - کیونکہ یہ بات آسان نہیں ہے - برہان کیسی ہی ہو اور انساف ہی سے لوگ اُس پر غور کریں - مگر تاہم اختلاف ہونا ہنگام نہیں ہے +

جن باتوں میں غور و نظر کی ضرورت ہوتی ہے - وہ دو قسم ہیں - ایک تو اصول عقاید سے تعلق ہیں - اور دوسرے فروع سے - اصول یہاں کے تین ہیں (۱) اپنے پاہنچ - (۲) وہ بُنیل - (۳) وہ پائیوم آخر - ان کے سواب فروع ہیں + بعض آدمی بغیر برہان کے اپنے گمان و ہم کے غلبہ سے تاویل کر ریکھتے ہیں - اگر وہ تاویل اصول عقاید سے تعلق نہ ہو تو ایسی صورت میں بھی تاویل کرنے والے کی تکفیر نہیں کرنی چاہئے +

۹۔ علم اخلاق - اس علم میں حاصل کلام فلاسفہ کا یہ ہے کہ انہوں نے صفات و اخلاق نفس کا حصر کیا ہے اور انکی انجاس و انواع اور ان کے معايجات و مجاہدات کی کیفیت کو بیان کیا ہے۔ اس علم کا مخذل علم کو فلاسفہ نے کلام صوفیہ سے اخذ کیا ہے جو لذات دنیاوی کلام صوفیہ ہے سے رُوگر دانی کر کے یاد آئی میں ہمیشہ مستقر ہئے والے ہوا و حس سے رُڑنے والے۔ اور راہ خدا پر چلنے والے ہیں۔ صوفیہ کرام کو مجاہدات کرتے کرتے بعض اخلاق نفس اور ان کے عیوب اور انکے آفات اعمال کا انکشاف ہوا ہے۔ اور انہوں نے اس کا بیان کیا ہے فلاسفہ نے ان امور کو ان سے اخذ کر کے اپنے کلام میں ملا لیا۔ تاکہ اُس کے وسیلے سے اور اُس کی بدولت نیب و نیت پاک آئئے خیالات بدل کی تربیح ہو ۔

ان فلاسفہ کے نامہ میں بلکہ ہر نامہ میں خدا پرست بزرگ بھی ہوتے رہے ہیں۔ خداوند تعالیٰ نے دنیا کو کبھی ایسے لوگوں سے خالی نہیں رکھا ہے۔ یہ لوگ نیین کی اوتاد ہیں۔ اور ان کی برکت سے اہل نیین پر رحمت نازل ہوتی ہے۔ جیسا کہ حدیث شریف میں آیا ہے کہ صولحدا صلم نے فرمایا۔ کہ ان کی برکت سے ہی اہل نیین پر بارش ہوتی ہے اور ان کی برکت سے ہی نرقد ملتا ہے۔ اور اصحاب کہف ایسے ہی لوگوں میں تھے ۔

زبانہ سلف میں ان فلاسفہ کا نسبت ٹھہری تھا جس پر قرآن مجید

امتنان حکام صوفیہ  
ناطق ہے۔ لیکن چونکہ انہوں نے کلام نبوت اور  
کلام صوفیہ کو اپنی کتابوں میں ملا لیا۔ اس سے وہ فقیہ  
فیض پیدا ہوئیں۔ میں ریک آفت تو اُس شخص کے حق میں  
بس نے مسائل فلسفہ کو قبول کیا۔ اور دوسری اُس شخص کے حق میں جنہے  
سائل مذکورہ کی تردید کی۔ جو آفت کہ تردید کرنے والوں کے حق میں پیدا  
آفت آتل۔ برتوں ہوئی۔ وہ ایک آفت عظیم تھی۔ کیونکہ ضییف العقل  
فلسفہ سے بلا امتیاز حق لوگوں میں سے ایک گروہ نے یہ گمان کیا کہ چونکہ یہ  
دہلی نکار کیا گیا  
کلام اُن کی کتابوں میں مندرج اور اُن کی جھوٹی  
باتوں میں مخلوط ہے۔ اس لئے لازم ہے۔ کہ اُس سے علیحدگی اختیار  
بجاوے اور اُس کا ذکر تک زبان پر نہیں آتا چاہئے۔ بلکہ اُس کے  
در کارے پر عمل منکر کے ارتکاب کا الزام لگایا جاوے۔ اور اُس کی  
وجہ یہ ہوئی کہ ان لوگوں نے پہلے یہ کلام نہ سنا تھا۔ اور سنا تو سب سے  
اول انہیں فلسفہ سے سنا۔ اس لئے اپنے ضعف غفل سے انہوں نے  
یہ بھی سمجھا۔ کہ چونکہ اس کلام کا قائل جھوٹا ہے اس لئے یہ کلام بھی  
بھل ہے۔ اس کی یہی مشاہد ہے۔ کہ ایک شخص کسی نصرانی سے سنا  
ہے کہ لا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ عَيْنِي دَسْتُولُ اللَّهُ اور اس قول کو بُرا سمجھتا ہے۔  
اور کہتا ہے کہ یہ تو نصرانی کا قول ہے۔ اُس سے اتنا نہیں ہو سکتا  
کہ ذرا ٹھیکرے اور تامل کرے کہ نصرانی جو کافہ ہے تو کیا وجہ اس  
قول کے ہے۔ یا بمحاذ اس بات کے کہ وہ بہوت مجتہد صلم سے انکا

ترتا ہے۔ اگر بجز اس انکار کے اُس کے کفر کی آور کوئی وجہ نہیں ہے تو یہ ہرگز نہیں چاہئے کہ ان امور میں جو حقیقت میں موبیب کفر نصرانی نہیں ہیں شناکی ایسے امور میں جو فی نفس حق ہے گو اُس کو وہ نصرانی بھی حق جانتا ہو اُس کی مخالفت کی جائے۔ یہ عادت ضعیف العقل لوگوں کی ہے جو شناخت حق کا مدار لوگوں پر رکھتے ہیں اور یہ نہیں کرتے کہ حق کے نزدیک سے لوگوں کو شناخت کریں لیکن عاقل آدمی ستراج عقلاً حضرت علی کرم اللہ وجہ کی پسروی کرتے ہیں۔ جنہوں نے فرمایا۔ کہ شناخت حق بذریعہ شناخت آدمی مت کرد۔ بلکہ اول شناخت حق حاصل کرو۔ پھر اہل الحق کی خود ہی شناخت ہو جاوے گی۔ پس صاحب عقل معرفت حق حاصل کرتے ہیں۔ اور پھر نفس قول پر نظر کرتے ہیں۔ اگر وہ حق ہوا۔ تو خواہ اُسکا قائل جھوٹا ہو یا سچا اُس کو قبول کر لیتے ہیں۔ بلکہ عاقل آدمی بارہ اہل ضلالت کے احوال میں سے بھی امر حق نکال لینا چاہتا ہے۔ کیونکہ وہ جانتا ہے کہ نہ خالص خاک میں سے ہی بخلتا ہے۔ اور اگر صفات کو اپنی بصیرت پر دلوق ہو۔ تو اس بات کا کچھ خوف نہیں کہ وہ کیسے سکد غیر خالص میں نامہ ڈالے اور کھرس کو کھوئے اور جھوٹے مال سے تمیز کر کے علیحدہ کر لے۔ کھوئے سکد چلانے والے سے سالمہ کرنا ایک گذوار دیہاتی کے حق میں باعث زجر ہو سکتا ہے۔ لیکن ایک سمجھدار صفات کے حق میں ایسا نہیں ہو سکتا۔ کنارہ دیا پر جانے سے اُس شخص کو

منع کیا کرتے ہیں۔ جو شناوری نہ جانتا ہو۔ نہ تیزک کامل کو۔ اور سچ کو نامنند لگانے سے بچتے کہ روکا کرتے ہیں نہ افسوں گر ہاہر کو۔ قسم ہے کہ اکثر خلقت کو اپنی نسبت یہ نظر غالب ہو گیا ہے۔ کہ ہم کو حق و باطل اور ہدایت و ضلالت کے تمیز کرنے میں کمال درجہ کی عقل و دانائی اور صفات ہے۔ اس لئے جہاں تک ممکن ہو خلقت کو گراہ لوگوں کی کتابوں کے مطالعہ سے روکنا واجب ہے۔ کیونکہ اگر وہ اُس آفت سے جو ہم بچپے بیان کر آتے ہیں نفع بھی گئے لیکن دوسری آفت سے جبکا ہم ابھی ذکر کرنے والے بھی نہیں بچ سکتے کے ۔

جن لوگوں کی طبیعتوں میں علم مستحکم نہیں ہوئے اور جن کی آنکھیں خدا تعالیٰ نے ایسی نہیں کھلیں کہ ان کو مذاہب کی خایت مقصد شوچیے اُنھوں نے ہمارے بعض کلمات پر بھی جو ہم نے اپنی تصنیفات میں اسرار علوم دین میں بیان کئے ہیں اعتراضات کئے ہیں۔ اور یہ سمجھا ہے کہ ہم نے وہ کلمات فلاسفہ متقدمین سے لئے ہیں حالانکہ ان میں سے بعض خاص اپنے طبع و اخلاق اور خیالات ہیں۔ اور یہ کچھ تعجب کی بات نہیں کہ ایک رائجیر کا قدم دوسرے رائجیر کے نقش پر پڑے۔ اور ان میں سے بعض کلمات کتب شرعیہ میں پائے جاتے ہیں۔ اور وہ کلمات زیادہ تر کتب تصوف میں موجود ہیں۔ اور اچھا فرض کرو۔ کہ کلمات مذکورہ پجز کتب فلاسفہ کے اور کہیں نہیں پائے جلتے۔ لیکن جب کلمات فی نفس معموق ہوں اور دلائل منطقی سے

اُن کی تائید ہوتی ہو اور کتاب و سنت کے مخالف نہ ہوں تو یہ ہرگز مناسب نہیں۔ کہ اُن سے کناہ کشی اور انکار کیا جائے۔ کیونکہ اگر ہم یہ طریق اختیار کریں اور جس امر حق کی طرف کسی پیرو دین بطل کا خیال گیا ہو اُس کی ترک کرنے لگیں۔ تو ہم کو امور حق کا بہت سا حصہ چھوڑتا پڑے گا۔ اور یہ بھی لازم آئیگا کہ جملہ آیات قرآن مجید و احادیث نبوی و حکایات سلف صادقین و اقوال حکماء و علماء صوفیہ سے بھی کناہ کیا جائے۔ کیونکہ مصنف کتاب <sup>اللهم</sup> الصفا نے اُن کو بطور شہادت اپنی کتاب میں درج کیا ہے اور اُن کے ذریعہ سے احمقوں کے دلوں کو اپنی طرف کھینچا ہے۔ نتیجہ اُس کا یہ ہوگا۔ کہ دین بطل کے پیرو حق کو اپنی کتابوں میں درج کر کر ہم سے چھین لیں گے۔ اقل درجہ عالم کا یہ ہے کہ وہ جاہل گتوار کی طرح نہ ہو۔ پس اُس کو شہد سے گو کہ وہ آن جماعت میں ہو پہنچنے نہیں کرنا چاہئے۔ اُس کو یہ بات پر تحقیق معلوم ہونی چاہئے۔ کہ آن جماعت سے نفس شہد میر لے۔ یہ ایک ضخیم کتاب ہے چار مجلدات میں جو ۵۲ علوم پر مشتمل ہے اور جس میں ہر ایک علم پر ایک مستقل درصالة لکھا گیا ہے۔ جو رسالہ انبیاء پر ہے اُس میں حقیقت نبوت و معاد کو فلسفیانہ ڈھنگ پر بیان کیا ہے۔ خیال کی گیا ہے۔ کہ اس کتاب کو جیسا اس کے نام سے ظاہر ہوتا ہے بست سے شخصیں نہ لکھا ہے۔ مگر عموماً وہ احمد ابن عبد الله کیث

خوب کی جاتی ہے + در ترجیح

کوئی تغیر واقع نہیں ہو سکتا۔ طبیعت کا اُس سے تفہر ہونا جمل عاقی پر  
بنی ہے۔ اور مشاء اُس کا یہ ہے۔ کہ آڑ جامست ناپاک خون کے  
واسطے موضوع ہے۔ پس جاہل شخص یہ سمجھتا ہے کہ خون شاید  
آڑ جامست میں پڑنے کی وجہ سے ہی ناپاک ہو گی ہے۔ اور اتنا  
نہیں جانتا کہ وجہ ناپاکی کی تو اور صفت ہے جو خود اُس کی ذات  
میں ہے۔ اگر شہید میں وہ صفت موجود نہیں ہے۔ تو ایک طرف  
خاص میں پڑنے سے اُس کو وہ صفت حاصل نہیں ہو سکتی۔ پس  
ضرور نہیں کہ اُس طرف میں آجائے سے شہید ناپاک ہو جاوے۔ یہ  
ایک دہم بڑا ہے جو اکثر لوگوں کے دلوں پر غالب ہو رہا ہے۔ جب  
تم کسی کلام کا ذکر کرو اور اُس کلام کو کسی ایسے شخص کی طرف مسوب  
کرو جس کی فیبت وہ حسن عقیدت رکھتے ہیں تو وہ لوگ فوراً اُس کلام  
کو گو وہ بڑا ہی کیوں نہ ہو قبول کر لیں گے۔ لیکن اگر اُس کلام کو  
ایسے شخص کی طرف مسوب کرو جو اُن کے نزدیک بد اعتقاد ہے تو وہ  
وہ کلام سچا ہی کیوں نہ ہو وہ ہرگز اُس کو قبول نہیں کرنے کے  
غرضیکے اُن کا ہمیشہ یہی وقیو ہے۔ کہ حق کی شناخت بذریعہ قائل کے  
کرتے ہیں۔ یہ نہیں کرتے کہ قائل کی شناخت بذریعہ حق کے کریں۔ سو  
یہ نہایت گمراہی ہے۔ پس یہ آفت تو وہ ہے کہ جو قبول نہ کرنے سے  
پیدا ہوتی ہے ۴

آفت دوم یعنی قبول کرنے کی آفت۔ جو شخص کتب فلاسفہ

آفت دوم۔ فلاسفہ کے بین مثلاً اخوان الصفا وغیرہ کا مطالعہ کرتا ہے اور اتوال حن کے ساتھ دھوکے اُن کلمات کو دیکھتا ہے جو انہوں نے اپنیا کے کلام حکمت نظام و اقوال صوفیہ کرام سے لے کر اپنے کلام میں ملائے ہیں تو وہ اُس کو اپنھتے رکھتے ہیں ۔ اور وہ اُن کو قبول کر لیتا ہے۔ اور اُن کی نسبت حن عقیدت رکھنے لگتا ہے۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے۔ کہ جو کچھ اُس نے دیکھا اور پسند کیا ہے اُس کے حسن خلن کی وجہ سے وہ اُن باطل باتوں کو بھی جو اُس میں مانی ہوئی ہوتی ہیں۔ قبول کر لیتا ہے۔ یہ اصل میں ایک فرم کا فریب ہے جس کے ذریعہ سے آہستہ آہستہ ٹبل کی طرف کھینچا جاتا ہے اور پوجہ اس آفت کے کتب فلاسفہ کے مطالعہ سے زبرداجب ہے کیونکہ اُن میں بہت خطرناک باتیں اور دھوکے ہیں۔ اور جس طرح اُس شخص کو جو شناوری نہ جانتا ہو وریا کے کناروں کی پھیلن سے بچانا واجب ہے اسی طرح خلقت کو ان کتابوں کے مطالعہ سے بچانا واجب ہے۔ اور جس طرح سانپوں کے چھوٹے سے بچوں کی خلافت کرنی واجب ہے۔ اسی طرح اس بات کی بھی خلافت واجب ہے کہ لوگوں کے کافنوں میں فلاسفہ کے اقوال جس میں مجموعت سچ سب کچھ ملا ہوا ہے نہ پہنچنے پائیں۔ افسوں گر پر واجب ہے کہ اپنے خود سال بیچ کے روپ نہ پا کو ناتھ نہ لگائے۔ جبکہ اُس کو معلوم ہے کہ وہ سچ بھی اُسی کی یہی کرے گا اور گلان کرے گا کہ میں بھی یہ کام کر سکتا ہوں بلکہ افسوں کی

پر واجب ہے کہ بچہ کو سانپ سے اس طرح پر ڈراوے کر اُس کے روپرو خود سانپ سے بچتا رہے۔ اسی طرح عالم پر جو اپنے علم میں مضبوط ہے بعینہ یہی کرنا واجب ہے۔ بھر دیکھو کہ انہوں گر کال سانپ پکڑتا ہے۔ چونکہ وہ زہر و تریاق کو پہچانتا ہے تو وہ تریاق کو تو علیحدہ نکال لیتا ہے۔ اور زہر کو کھو دیتا ہے۔ ایسے افسوں گر کو یہ مناسب نہیں۔ کہ جو شخص حاجتمند تریاق ہو اُس پر تریاق کے دینے میں بخل کرے۔ علی اہل القیاس ایک صرف بصر جو کھوٹے کھرے کا فرق بخوبی جانتا ہے جب اپنا اٹھ کیسے سکے غیر خالص میں ڈالتا ہے تو زر خالص کو علیحدہ نکال لیتا ہے۔ اور جھوٹے سکے اور روتی مال کو پرے پھینک دیتا ہے۔ یہ مناسب نہیں۔ کہ ایسے شخص کو جو حاجتمند زر خالص ہو اُس کے دینے میں بخل کرے۔ بعینہ یہی طریقہ عالم کو اختیار کرنا چاہئے۔ جب حاجتمند تریاق یہ جان کر کہ یہ شے سانپ میں سے نکالی گئی ہے جو مرکز زہر ہے اُس کے دینے سے ہچکا چائے۔ اور سکین موتلک شخص سونا دینے میں باہی خیال تائل کرے کہ جس کیسے میں سے یہ نکلا گیا ہے۔ اُس میں تو کھوٹے سکے تھے تو اُس کو آگاہ کرنا اور یہ کہنا واجب ہے کہ تمہاری نفترت محض جمالت ہے۔ اور اس نفترت کے باعث تم اُس فائدہ سے جو مطلوب ہے، محروم رہو گے۔ اور اُس کو یہ بھی ذہن نشین کر دینا چاہئے کہ زر خالص اور زر غیر خالص کے باہم ایک جگہ ہوتے سے جس طرح یہ نہیں ہو سکتا کہ غیر خالص

خاص بن جائے۔ اسی طرح خالص غیر خالص نہیں بن سکتا۔  
علی ہذا القیاس حق و بطل کے باہم ایک جگہ ہونے سے جس طرح حق  
کا بطل ہو جانا ممکن نہیں اسی طرح بطل کا حق ہو جانا بھی ممکن نہیں  
ہے +

فلسفہ کی آنکتوں اور دشواریوں کا بس ہم اسی قدر ذکر کرنا چاہتے ہیں  
جسے جو اپر مذکور ہوا ہے

### مدہب تعلیم اور اُس کی آفات

امام صاحب مدہب اہل تعلیم جب میں علم فلسفہ سے فواغت پا چکا اور اُس کی  
کی تحقیق شروع کرتے ہیں سختیں و تغییر کر چکا اور جو کچھ اُس میں کھوٹ  
تھا وہ بھی دیافت کر چکا تو مجھ کو معلوم ہوا کہ اس علم سے بھی میری  
لہ اهل تعلیم ایک فرقہ ہے اہل بعت کا جو اپنے مئیں شیعہ کہتے ہیں۔  
یہ فرقہ کئی ناموں سے مشہور ہے۔ خراسان میں تعلیمیہ یا اہل تعلیم و  
ملاخداہ اور عراق میں مزادکیہ و فرامطہ کے نام سے نامزد ہے۔ اس فرقہ  
کو یا طینیہ بھی کہتے ہیں۔ کیونکہ ان کا بڑا اصول مدہب یہ ہے کہ ہر ظاہر کے  
لئے باطن ہونا ضرور ہے۔ اور وہ اس اصول کے مطابق شریعت کے جملہ احکام فاری  
کی تاویل کرتے ہیں۔ چنانچہ ان کے نزدیک وضو سے مراد تائبہ امام انتیار کرنا  
ہے اور نماز سے بدلیں تو ل تعالیٰ الصَّلَاةَ تَنْهِي عن الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ رسول  
مراد ہے۔ اور غسل سے سچیدیہ عمد اور زکوٰۃ سے تزکیہ نفس اور روزہ سے نفعات

پوری پوری غرض حاصل نہیں ہو سکتی۔ اور عقل کو ایسا استھان نصیب نہیں کر جیسے مطالب پر حاوی ہو سکے۔ اور نہ اُس سے ایسا انکشاف حاصل ہو سکتا ہے کہ تمام مشکلات پر سے جواب اُٹھے جائے۔ چونکہ اہل تعلیم نے غایت درجہ کی شہرت حاصل کی ہوئی ہے اور خلقت میں ان کا یہ دعوے شہور ہے۔ کہ ہم کو معانی امور کی معرفت امام مصوص قائم بالحق سے حاصل ہوئی ہے۔ اس لئے میں نے یہ ارادہ کیا کہ مقالات اہل تعلیم کی تفتیش کروں۔ اور دیکھوں کہ اُن کی کتابوں میں کیا لکھا ہے۔ میرا یہ ہو رہا تھا۔ کہ خلینہ وقت کی طرف سے ایک خلینہ وقت کا حکم حکم تاکیدی پوچھا۔ کہ ایک ایسی کتاب تعزیف کرو جس امام صاحب کے نام سے نہب اہل تعلیم کی حقیقت کھل جائے۔ میں اس حکم کی تقلیل سے انکار نہیں کر سکتا تھا۔ اور یہ حکم میرے آہی دلی

اسرار امام اہزادا سے ابشار اسرار دین مارا ہے ۰

امام غزالی صاحب کے زمانہ میں اس فرقہ کو بت فرقہ حاصل ہو گی تھا اور حسن صباح نے جو اُن ایام میں اُن کا پیشوور تھا پرانی طاقت پیدا کر کے خلیل عباسیہ کے دلوں میں بھی اپنا رعب بٹھا دیا تھا ۰

فرقہ باطنیہ نے پہنچے مسائل نہیں میں بست سے آتوال فلاسفہ تاکہ علم کیکیے کے طرز پر کتب نہیں تصنیف کی تھیں۔ امام غزالی صاحب نے اس فرقہ کی تربیت یہی تعداد کتابیں کھسیں۔ چنانچہ اسی کتاب میں آئینہ اس امر کا تبصیل ذکر آئیا گا ۰ (ترجمہ)

بعینۃ ابوالعباس اصحاب المستظر ہباقہ جو اس وقت خلینہ تھے ۰

مقصد کے انجام کے لئے ایک اور تحریک حاجی بوجنی - پس میں نے اس کام کو اس طرح پر شروع کیا - کہ اہل تعلیم کی کتابوں کو ڈھونڈنے اور ان کے احوال جمع کرنے لگا - میں نے ان لوگوں کے بعض احوال جدید سنتے تھے - جو خاص اس زمانہ کے لوگوں کے خیالات سے پیدا ہوئے ہیں - اور ان کے علاوہ سلف کے طریق معمود سے مختلف ہیں - پس میں نے ان احوال کو جمع کر کے نہایت عمدگی سے مرتب کیا - اور بعد تحقیق کے نام مصاحب سے بعض اہل حق کا اُن کا پُورا پُورا جواب تحریر کیا - یہاں تک کہ بعض بجیدہ ہو گا کہ تردید منافین سے اُن اہل حق مجھ سے نہایت آشفۃ خاطر ہوتے - کہ میں نے اہل تعلیم کے دلائل کی تقریر میں بہت مبالغہ کیا ہے - اور مجھ سے کہتے لگے کہ اس قسم کی تقریر کرنا گویا اہل تعلیم کے فائدہ کے لئے خود کوشش کرنا ہے - اور اگر تو اس قسم کے مشہمات کی خود تحقیق و تربیت نہ کرتا - تو ان لوگوں میں تو اس قدر بہت نہیں کہ اپنے مذہب کی تائید میں اس قدر تقریر کر سکتے +

اہل حق کا اس طرح پر آشفۃ خاطر ہرنا ایک وجہ سے سچا تھا - کیونکہ جب حارث مجاہبی نے مذہب مسترزا کی تردید میں ایک کتاب تصنیف کی تھی تو احمد صنبل بھی اس بات پر اُن سے آشفۃ خاطر ہو گئے تھے اس پر حارث مجاہبی نے جواب دیا تھا - کہ بدعت کی تردید کرنا فرض پر حارث مجاہبی اکابر علماء میں سے ہوتے ہیں - حضرت امام احمد صنبل کے ہمراہ تھے علم کلام میں ب سے اول کتب تعین کرنے کی عوت انھیں کو حاصل ہے +

ہے۔ احمد نے کہا کہ ہاں یہ سچ ہے۔ پر اول ٹو نے بعثتیوں کے شہمات بیان کئے ہیں اور پھر ان کا جواب دیا ہے۔ لیکن یہ انذیشہ کس طرح رفع ہو سکتا ہے کہ شاید اُس شبہ کو کوئی ایسا شخص مطالبہ کرے جو شبہ کو بخوبی سمجھے لے۔ لیکن وہ جواب کی طرف متوجہ نہ ہو یا شبہ نہ کرو، بلکہ جواب کی طرف متوجہ تو ہو لیکن وہ اُس کو سمجھنے سکے۔ احمد کا جواب [لے جو کچھ کہا وہ سچ ہے۔ لیکن یہ بات اُس قسم کے شبہ کی بابت صحیح ہو سکتی ہے جو مشهور اور شائع نہ ہوا ہو۔ لیکن جب کوئی شبہ شائع ہو جاوے تو اُس کا جواب دینا واجب ہے اور جواب بغیر اس کے مکن نہیں ہے کہ اول شبہ کی تقریر کی جائے۔ ہاں البتہ یہ ضرور ہے کہ زبردستی تکلف کر کے کوئی شبہ پیدا نہ کیا جاوے۔ چنانچہ میں نے کوئی شبہ بذریعہ تھافت پیدا نہیں کیا۔ بلکہ یہ شہمات میں نے ایک شخص سے بخوبی اپنے احباب کے نئے نئے جوابیں میں شامل ہو گی تھے۔ اور اُس نے ان کا نہیں اختیار کر لیا تھا۔ وہ بیان کرتا تھا کہ اہل تعلیم ان مصنفوں کی تصنیفات پر جو وہ اہل تعلیم کی رو میں ہے یہ نیات سعقول جذب تھا۔ اس نازم میں بھی ہمارے علماء دین جو نہیں جانتے اور علمی حکیم کے شیعوں نے کہنے دیجئے تھے وہیں کے دلوں میں نہیں کی صفت کی نسبت شہمات پیدا کر دیئے ہیں اسی قسم کے وہی خطروں کی بنا پر مباحثت کلامیہ کی اشاعت کے خلاف ہیں۔ مگر وہ اس خلافت سے اسلام

کو سخت فخر پر علیق نہیں ہیں + رترجمہ

تصنیف کرتے ہیں ہستے ہیں۔ کیونکہ ان مصنفوں نے اہل تعلیم کے دلائل کو نہیں سمجھا۔ چنانچہ اُسی دوست نے ان دلائل کا ذکر کیا اور اہل تعلیم کی طرف سے اُن کو حکایتیاً بیان کیا۔ مجھ کو یہ گواہ نہ ہوا کہ میری نسبت یہ گمان کیا جائے کہ میں ان لوگوں کے اصل دلائل سے ناقص ہوں۔ پس میں نے اسی واسطے اُن دلائل کو بیان کیا۔ اور میں نے اپنی نسبت اس گمان کا ہونا بھی بہتر نہ سمجھا کہ میں نے وہ دلائل سُتے تو ہیں۔ لیکن اُن کو سمجھا نہیں ہے۔ اس لئے میں نے اُن کے دلائل کی تقریر بھی کی ہے۔ اور مقصود کلام یہ ہے کہ جانشیک اُن کے شبہات کی تقریر کرنی ملکن حتیٰ ولن تک میں نے تقریر کی ہے اور پھر اُس کا فساد اور یہ امر ظاہر کیا ہے کہ اُن کے کلام کا کوئی نتیجہ یا حاصل نہیں ہے۔ اور اگر اسلام کے جاہل دوستوں کی طرف سے کچھ بھاشن ہوئی۔ تو یہ بدعت باوجود اس قدر ضعف کے اس درجہ تک نہ پہنچی لیکن شدت تھب نے حامیان حق کو اس بات پر آمادہ کیا کہ اہل تعلیم کے ساتھ اُن کے مقدرات کلام میں نزاع کو طول دیں۔ اور اُن کے ہر قول سے انکار کریں۔ حتیٰ کہ ان لوگوں نے اہل تعلیم کے اس دعوئے سے بھی انکار کیا کہ انسانوں کو تعلیم اور معلم کی ضرورت ہے۔ اور ہر ایک معلم صلاحیت تعلیم نہیں رکھتا۔ بلکہ ضرور ہے کہ ایک معلم معصوم ہو۔ لیکن در باب اظهار ضرورت تعلیم و معلم دلائل اہل تعلیم غالب ہیں۔ اور اُن کے مقابلہ میں قول متنکرین کمزور رہا۔ اس پر بعض لوگ نہایت سفرور

بسوئے - اور سمجھا کر یہ کامیابی اس وجہ سے ہوئی - کہ ہمارا مذہب تو یہ اور ہمارے مخالفوں کا مذہب ضعیف ہے - اور یہ نہ سمجھا کہ اُس کی وجہ یہ ہے کہ خود مددگارانِ حق ضعیف ہیں اور طریق نصرتِ حق سے ناواقف ہیں +

بعض خلافات ہیں [ایسی حالت میں اس بات کا اقرار کرنا بہتر ہے کہ مسلم کی اسلام کا جو بحث مذہب ہے اور اس کا بھی کہ بے شک وہ مسلم مقصوم ہے] پر ہمارا مسلم مقصوم محمد صلیم ہے - اب اگر وہ یہ کہیں کہ ان کا تو انتقال ہو چکا ہے تو ہم کہیں گے کہ تمہارا معلم غائب ہے - پھر اگر وہ یہ کہیں کہ ہمارے علم نے دعوتِ حق کرنے والوں کو تعلیم دیکر مختلف شہروں میں منتشر کیا ہے - اور وہ ایس بات کا نظر ہے - کہ لوگوں میں اگر کوئی اختلاف واقع ہو یا اُن کو کوئی شکل پیش آنے تو وہ اُسکی طرف بیجع کریں تو اُس کے جواب میں ہم یہ کہیں گے کہ ہمارے علم نے بھی دعوتِ حق کرنے والوں کو علم سکھایا ہے - اور اُن کو مختلف شہروں میں منتشر کیا ہے - اور تعلیم کو کامل وجہ پر پہنچایا ہے - جیسا کہ خدا تعالیٰ نے فرمایا ہے الیوم اکمل لکھ دینکم اور تعلیم کے کامل ہو جانے کے بعد جس طرح غایب ہو جانے سے کچھ فرد نہیں ہو سکتا - اسی طرح اُسکے مر جانے سے کچھ ضرر نہیں ہو سکتا +

اب اُن کا ایک سوال باقی رہا کہ جس امر کی نسبت ہونے مسلم سے کچھ نہیں سنا ہے اُس میں کس طور سے حکم دیں

بذریعہ نص کے حکم دیں ؟ مگر ہم نے کبھی کوئی نص نہیں سنی۔ کیا بذریعہ اجتہاد رائے کے حکم دیں ؟ مگر اُس میں اختلاف واقع ہوتے کا خوف ہے۔ سو اس کا ہم یہ جواب دیتے ہیں۔ کہ ایسی صورت میں ہم اُس طور پر عمل کریں گے جس طرح پر معاوٹ نے کیا تھا۔ جن کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے جانب یمن دعوت اسلام کے لئے بھیجا تھا۔ پس بصیرت ہونے نص کے ہم اُس کے بوجب حکم دیں گے۔ اور بصیرت ہونے نص کے اجتہاد سے حکم دیں گے۔ چنانچہ اہل تعلیم کے دعوت کرنیوالے بھی جب امام سے بہت دور شلاً انتہا مشرق کی طرف ہوتے ہیں۔ تو اسی طریق پر عمل کرتے ہیں۔ کیونکہ یہ ممکن نہیں کہ بذریعہ نص حکم دیا جائے کیا وجہ کہ نصوص متناہیہ واقعات غیر متناہیہ کے لئے کافی نہیں ہو سکتے اور نہ یہ ممکن ہے۔ کہ ہر ایک واقع کے لئے امام کے شمر کی طرف جمع کریں۔ اور بعد قطع مسافت پھر واپس آویں۔ ممکن ہے کہ اس عرصہ میں سوال کشندہ مرجائے۔ اور جو فائدہ ربوع سے مقصود تھا وہ فوت ہو جائے۔ دیکھو جس شخص کو سمت قبلہ میں شک ہو اُس کو بجز ایسکے اور کوئی چارہ نہیں۔ کہ اجتہاد سے نماز ادا کرے۔ کیونکہ اگر وہ تحقیق سمت قبلہ کے لئے امام کے شمر کی طرف جمع کرے گا تو نماز کا وقت نوت ہو جائیگا۔ پس جس صورت میں بناءطن پر جست غیر قبلہ کی طرف نماز پائز ہے۔ اور یہ کہا جاتا ہے۔ کہ اجتہاد میں عملی کرنے والے کے لئے یہ اجر اور صحت والے کے لئے دو اجر ہیں۔ تو اسی طرح جملہ اُمور

اجتہادی کا حال ہے۔ اور علی ہذا القیاس فقیروں کو زکوٰۃ کے روپیہ کے  
دینیت کی نسبت سمجھنا چاہئے۔ آکثر ایسا تفاوت ہوتا ہے کہ یہ شخص  
اپنے اجتہاد سے کسی آدمی کو فقیر سمجھتا ہے۔ اور وہ حقیقت میں دینہ  
ہوتا ہے اور اپنے حال کو اخفاٰ کرتا ہے۔ سو اگر ایسا شخص غلطی بھی  
کرے تو اُس غلطی پر اُس کو کچھ سوا خدا نہ ہوگا۔ کیونکہ سوا خدا ہر شخص  
پر صرف بوجب اُس کے اعتقاد کے ہوتا ہے۔ اب اگر یہ اعتراض کیا جائے  
کہ ہر ایک شخص کے مخالف کا اعتقاد بھی اُسی وجہ کا ہے جس وجہ کا  
اُس کا اپنا اعتقاد ہے۔ تو ہم یہ جواب دیں گے کہ ہر شخص کو خود اپنے  
اعتقاد کی پیروی کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ جس طرح کہ ست قبده میں جہنم  
کرنے والا اپنے اعتقاد کی پیروی کرتا ہے گو کوئی اُور شخص اُسکی مخالفت  
کرے۔ اب اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ اس صورت میں مقلد پر امام  
ابو حنیفہ دشافعی رحمہما اللہ تعالیٰ کی پیروی کرنا لازم ہے یا کسی اور کی؟  
تو ہم یہ پوچھیں گے کہ مقلد کو جب ست قبده کی نسبت اشتیاہ ہو  
اور اجتہاد کرنے والوں میں اختلاف واقع ہو۔ تو اُس کو کیا کرنا چاہئے؟ نام  
اس کا یہی جواب وے گا کہ وہ اپنے دل سے اجتہاد کرے۔ کہ وہ  
وکایل قبلہ کے باب میں کسی شخص کو سب سے عالم اور سب سے فاضل  
سمجھتا ہے۔ سو اُسی کے اجتہاد کی پیروی کرنی لازم ہے۔ اسی طرح  
پر مذاہب کا حال ہے۔ پس خلقت کا اجتہاد کی طرف جمع کرنا امر  
ضروری ہے۔ ابیاء و آئمہ بھی باوجود علم کے کبھی کبھی غلطی کرتے

تھے۔ چنانچہ خود رسول علیہ السلام نے فرمایا ہے۔ کہ میں صرف بوجب  
ظاہر کے حکم کرتا ہوں۔ اور بھی دوں کا مالک نہ ہے۔ یعنے میں  
غالب نہن پر جو قول شوہد سے حاصل ہوتا ہے حکم کرتا ہوں۔ اور  
نوں شواہد میں کبھی کبھی خطائیں بھی ہوتی تھیں۔ پس جب ایسے اجتہادی  
امور میں انبیا بھی خطا سے محفوظ نہیں رہ سکتے۔ تو اور انہا ص کیا اُمید  
رکھ سکتے ہیں؟

اس تمام پر اہل تعلیم کے دو سوال ہیں۔ ایک یہ کہ اگرچہ قول  
ذکرہ بالا امور اجتہادی کے باب میں صحیح ہے۔ لیکن اصول عقاید کے  
باب میں صحیح نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اصول قواعد میں غلطی کرنے والا معدور  
تصور نہیں ہوتا۔ ایسی صورت میں کیا طریق انتیار کرنا چاہئے؟ اس  
سوال کے جواب میں ہم یہ کہتے ہیں۔ کہ اصول و عقاید کتاب و سنت  
میں ذکر ہوں۔ اور اس کے سوا جو آڑ امور از قسم تفصیل و مسائل  
اخلاقی ہیں۔ اُس میں امر حق بذریعہ قطاس مستقیم کے وزن کرنے سے  
معلوم ہو جاتا ہے۔ اور یہ وہ موائزین ہیں جن کا اقتداء تعالیٰ نے پہنی کتاب  
میں ذکر فرمایا ہے اور یہ تعداد میں پانچ ہیں۔ اور ہم نے ان کو کتاب  
قطاس مستقیم میں بیان کیا ہے۔ اب اگر یہ اعتراض کیا جائے۔ کہ

لہ امام عزیزی صاحب نے پہنی کتاب قطاس مستقیم میں ہر ہیک قسم  
کی صفات کے جانپنے اور تولیت کے لئے پانچ ترازوں سفر کئے ہیں۔ اور  
آن میں سے ہر ایک سے تولیت کے جدا جدا طریق بتائے ہیں۔ اور ان موائزین

تیرے مخالف اس میزان میں تجھ سے اختلاف رائے رکھتے ہیں۔ تو ہم  
خمسہ کے یہ نام رکھے ہیں۔ (۱) میزان تعادل اکبر (۲)، میزان تعادل  
اوسط۔ (۳)، میزان تعادل اصغر (۴)، میزان تلازم (۵)، میزان تعاند  
میزان اکبر یہ ہے کہ جب کسی شے کی صفت معلوم ہو اور اُس صفت  
کی نسبت کوئی حکم ثابت ہو تو ضرور ہے کہ موصوف کے لئے وہ حکم ثابت ہو  
بشرطیک صفت مساوی موصوف ہو یا اُس سے عامتر ہو +

میزان اوسط یہ ہے کہ اگر ایک شے سے کسی امر کی نفی کی جائے۔ اور  
یہی امر کسی امر شے کے لئے ثابت کیا جائے تو شے اول بائیں شے ثانی  
کے ہوگی +

میزان اصغر یہ ہے اگر دو امر ایک شے پر صادق آئیں تو ضرور ہے کہ ان  
دوں امر میں سے کوئی ذکر ایک دوسرے پر صادق آئے +

میزان تلازم یہ ہے کہ وجود ملزم موجب وجود لازم ہوتا ہے۔ اور نفی  
لازم موجب نفی ملزم ہوتی ہے۔ اور نفی ملزم یا وجود لازم سے کوئی نتیجہ  
نہیں تکل سکتا +

میزان تعاند یہ ہے کہ اگر کوئی امر صرف دو قسموں میں محصر ہو تو ضرور ہے کہ  
ایک کے ثبوت سے دوسرے کی نفی اور ایک کی نفی سے دوسرے کا ثبوت ہو +  
ان موازنین خمسہ کے امثلہ اور وہ شرایط جن سے قول میں علیحدہ نہ ہونے پائے اور  
اس امر کی توضیح کہ صداقت سے مذہب کو ان موازنین سے کب طرح تولا کرتے ہیں یہ  
سب امور تفصیل کتاب الفسطاس المستقيم میں میج ہیں + (ترجمہ)

یہ جواب صیتے ہیں۔ کہ مگن نہیں ہے کہ کوئی شخص اس میزان کو سمجھ لے اور پھر اُس میں مخالفت کرے۔ کیونکہ اس میزان میں نہ تو اہل تعلیم ہی مخالفت کر سکتے ہیں۔ کیا وجہ کہ میں نے اُس کو قرآن مجید سے استخراج کیا ہے اور قرآن مجید سے ہی میں نے اُس کو سیکھا ہے نہ اہل منطق مخالفت کر سکتے ہیں۔ کیا نہیں کہ وہ ان کی شناخت منطق کے بھی موافق ہے اور ان کے مخالف نہیں ہے۔ نہ متكلمین مخالفت کر سکتے ہیں کیونکہ وہ میزان ان کے دلائل معمولات کے بھی موافق ہے اور مسائل علم کلام میں اس میزان کے ذریعہ سے امر حق ظاہر کیا جاتا ہے ۴

اب اگر معرض یہ اعتراض کرے۔ کہ اگر تیرے نامنحہ میں ایسی میزان ہے تو تو خلقت سے اختلاف کیوں نہیں رفع کر دیتا ہے تو میں جواب میں یہ کہوں گا۔ کہ اگر وہ لوگ کان و صرک مری بات سنیں تو ضرر اختلاف باہمی رفع ہو جاوے۔ ہم نے کتاب قطاس مستقیم میں طریق رفع اختلاف بیان کر دیا ہے۔ اُسپر غور کرنا چاہئے۔ تاکہ صحیح کو معلوم ہو۔ کہ وہ میزان حق ہے اور اُس سے قطعاً اختلاف دور ہو سکتا ہے۔ پس طیکہ لوگ اُس میزان کو توجہ سے سنیں۔ لیکن سب لوگ اُس کو توجہ سے نہیں سستے۔ چنانچہ ایک جماعت اشخاص نے یہی بات توجہ سے سنی۔ سو ان کا اختلاف باہمی رفع ہو گی۔ تیرا امام جو یہ چاہتا ہے۔ کہ باوجود عدم توجہ خالق ان کے اختلافات کو درکار کوئے۔ کیا وجہ ہے کہ اب تک

اُس نے اُس اختلاف کو سفع نہیں کیا۔ اور کیا وجہ ہے کہ حضرت علی کرم اللہ وجہ نے بھی جو پیشواؤ آئے ہیں اُس اختلاف کو رعن نہیں کیا۔ کیا تھا ای دعویٰ ہے کہ وہ لوگوں کو نبودتی اپنی بات کے سُننے پر متوجہ کر سکتے ہیں یہ اگر یہ ہے تو کیا وجہ ہے کہ اب تک ان کو مجبور نہیں کیا؟ اور کس دن کے لئے یہ رکھا ہے؟ اور ان کی دعوت کرنے سے بجز کثرت اختلاف و کثرت مخالفین اور کیا حاصل ہوا؟ ہاں صورت اختلاف میں تو صرف ایسے ضر کا انذیشہ تھا جسکے نتیجام یہ نہیں ہوتا کہ انسان قتل ہوں اور شہر بریاد ہوں اور کچھ تعلیم ہوں اور ساستہ لوٹے جائیں اور مال کی چوری کی جائے۔ لیکن دنیا میں تھارے سفع اغلاق کی برکت سے ایسے حادث واقع ہونے ہیں جو پہلے کبھی نہیں سُننے گئے تھے ۴

اگر مفترض یہ کہے کہ تیرا دعویٰ یہ ہے کہ تو خلقت میں سے اختلاف دور کر دے گا۔ لیکن ہر شخص نمایم تناقض اور اختلافات مقابل میں متھیر ہو تو اُس پر یہ واجب نہ ہوگا کہ تیرے کلام کو توجہ سے سُن اور تیرے مخالف کے کلام کو نہ سُنے۔ حالانکہ تیرے بت سے دشمن مخالف ہوں گے۔ اور سمجھ پس اور ان میں کچھ فرق نہیں ہے۔ یہ اہل تعلیم کا دوسرا سوال ہے۔ اس کے جواب میں ہم یہ کہتے ہیں کہ اول تو یہ سوال اُٹھ کر تم پر ہی وارو ہوتا ہے۔ کہونکہ جب ایسے

لئے اس اعتراض کے اٹھنے یعنی کی کچھ ضرورت نہ تھی۔ اس سوال کا اصل

شخص تحریر کو تم نے خود اپنی طرف بلا بیا تو تحریر کہے گا کہ کیا وجہ ہے کہ تو اپنے تین اپنے مخالف پر ترجیح دیتا ہے۔ حالانکہ اکثر اہل علم تیرے مخالف ہیں۔ کاش مجھ کو معلوم ہو کہ تو اس اعتراض کا کیا جواب دے گا۔ کیا تو یہ جواب دے گا کہ ہمارے امام پر فض قرآن وارد ہے؟ مگر جب اس شخص نے نص نذکور رسول علیہ السلام سے نہیں سنی تو وہ اس دعویٰ میں تجھ کو کیونکر سچا سمجھے گا؟ اور اس نے تو تیز دعویٰ ہی نہیں سنا اور سالہ ہی اس کے جمل اہل علم نے اس بات پراتفاق کیا ہے کہ تو مخترع اور جھوٹا ہے۔ اچھا فرض کرو کہ اس نے نص نذکور تسلیم بھی کر لی۔ تو اگر وہ شخص ہم نبوت میں تحریر ہوگا۔ تو یہ کہے گا کہ اچھا فرض کیا کہ تیرا امام مجھڑہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی دلیل بھی لادے۔ اور یہ کہے کہ میری صداقت کی یہ دلیل ہے کہ میں تیرے باب کو زندہ کر دوں گا چنانچہ اس کو زندہ بھی کر دے۔ اور مجھ کو کہے کہ میں سچا ہوں۔ تو مجھ کو اس کی صداقت کا کس طرح علم ہو؟ کیونکہ اس مجھڑہ کے ذمیم سے تو تم خلقت نے خود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی صداقت کو بھی نہیں مانا تھا +

جواب یہ تھا کہ ببا میر کلام تو کس شمار میں ہے۔ خود خدا تعالیٰ نے اپنے کلام کو ان لوگوں کے لئے بڑیست قدر دیا ہے اجر اس کو سختہ اور اس پر عمل کرتے ہیں۔ کما قال اللہ تعالیٰ۔ لَا تَرْبِطْ فِتْنَةً هُدًى لِّلْمُسْتَعِنِينَ الَّذِينَ يَوْمَئِنَ بِالْغَيْبِ إِلَى آخِرِ الْآيَيْهِ ۝ (ترجم)

اس کے سوا اور بہت سے شکل سوالات ہیں جو سوائے وقیع دلائل عقلیہ کے رفع نہیں ہو سکتے۔ اب تیرے نزدیک دلائل عقلی پر تو وثوق نہیں ہو سکتا۔ اور سمجھنے سے صداقت اُس وقت تک معلوم نہیں ہو سکتی جب تک سحر کی حقیقت اور سحر اور سمجھنے کے درمیان فرق معلوم نہ ہو۔ اور نبیز جب تک یہ معلوم نہ ہو کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو گراہ نہیں کرتا۔ اور یہ مسئلہ کہ افتاد تعالیٰ بندوں کو گراہ کرتا ہے یا نہیں اور اُس کے جواب کا اشکال مشهور ہے۔ پس ان تمام اعترافات کا وضیع اس طرح ہو سکتا ہے؟ اور تیرے امام کی پیروی اُس کے مخالف کی پیروی پر مقدم نہیں ہے۔ انجام کار وہ ان دلائل عقلی کو بیان کرنے لگئے گا جس سے وہ انکار کرتا تھا اور اُس کا مخالف بھی ویسا ہی بلکہ اُس سے واضح تر دلائل بیان کرے گا۔ اس سوال سے اُن میں یہ ایسا انقلاب عظیم واقع ہوا ہے۔ کہ اگر اُن کے سب اگلے اور پچھلے دلائل وہ جواب لکھنا چاہیں تو نہیں لکھ سکیں گے۔ اور حقیقت میں یہ خوبی اُن ضعیف اتھل لوگوں کی وجہ سے پیدا ہوئی جنہوں نے اہل تعلیم کے ساتھ مبالغہ کیا۔ اور بجاۓ اس کے کہ اعترض کو خود اُپر اٹھکر یہ طریق مناظرہ خصم کے ساکت کرنے کے لئے مناسب نہیں ہوتا۔ اب اگر مفترض یہ کہے کہ یہ تو مفترض پر اعترض کا ٹکٹ دینا چاہیں

مگر کیا کوئی اُس سوال کا جواب تحقیقی بھی ہے؟ تو ہم کہیں گے۔ کہ ہاں اُسکا یہ جواب ہے۔ کہ اگر شخص تحریر نہ کرنے صرف یہ کہا کہ میں تحریر ہوں اور کوئی سٹک میں نہیں کیا کہ فلاں سٹک میں تحریر ہے۔ تو اُسکو یہ کہا جائیگا کہ تو اُس مرض کی اندھی ہے۔ جو کہے کہ میں بیمار ہوں لیکن اپنا اصل مرض نہ بتلائے اور علاج طلب کرے۔ پس اُسکو یہ کہا جائیگا کہ دنیا میں مرض متعلق کا کوئی حلراج نہیں ہے۔ لیکن امراض میں شلاً درد سر و ہمال وغیرہ کے علاج تو ہیں۔ سو تحریر کو یہ معین کرنا چاہئے کہ وہ کس امر میں تحریر ہے۔ جب وہ کوئی سلسلہ حین کرے۔ تو ہم اُسکو امر حق اُن موازنین خسر کے زیر  
سے وزن کر کر سمجھاویں گے جنکو بمحکمہ ہر ایک شخص کو چار و ناچار ہتراف کرنا پڑتا ہے کہ بیشک یا ہسپتی میزان ہے۔ کہ اُسکے ذریعہ سے جو شے وزن کیجاۓ وہ قابلِ ثائق ہے۔ پس وہ میزان کو سمجھ لیگا اور اُسکے ذریعہ سے ہی وزن کا صحیح ہونا بھی سمجھ لیگا۔ جس طرح حساب سیکھنے والے طالب علم نفس حساب کو سمجھ لیتا ہے اور نیز اس بات کو کہ معلم حساب خود حساب جانتا ہے اور اُس علم میں پچا ہے۔ ہم نے تیرے لئے اس امر کی تشریح کتاب قطاس میں بیس اوراق میں کی ہے۔ پس اُس کتاب کو غور سے پڑھنا چاہئے۔ فی الحال یہ مقصود نہیں کہ اہل تعلیم کے مذہب کی خواہی

ام حساب کی تصانیف بیان کیجائے۔ کیونکہ یہ امر:-

در تریدِ مذہب اہل تعلیم اওچا۔ ہم اپنی کتبِ مستظری میں بیان کرچکے ہیں؛

ثانیاً۔ کتابِ جمیعتِ الحقوی میں۔ یہ کتاب اہل تعلیم کے ان اعتراضات کا

جواب ہے جو بقدر اور میں ہمارے روپر و پیش کئے گئے ہیں +  
 ثالثاً - کتاب مفصل الخلاف میں جو بارہ فصل کی کتاب ہے - اور  
 یہ کتاب ان اختراضات کا جواب ہے جو مقام ہمدان میں ہمارے روپر و  
 پیش کئے گئے ہیں +

سراپاً - کتاب الدراج میں - جس میں خانہ وار نقشہ ہیں - اس کتاب میں  
 ان کے وہ اختراضات مندرج ہیں - جو مقام طوس میں ہمارے روپر و  
 پیش کئے گئے - یہ اختراضات سب نئے زیادہ رکیک ہیں +  
 خامساً - کتاب القسطاس میں - یہ کتاب فی نفسہ ایک مستقل تصنیف  
 ہے - اسکا معنود یہ ہے کہ میزان علوم بیان کیجائے - اور یہ بتلایا جائے کہ  
 جو شخص اس میزان پر حاوی ہو جائے تو پھر اسکو امام کی کچھ حاجت  
 نہیں ہتھی بلکہ یہ جلتا بھی معنود ہے - کہ اہل تعلیم کے پاس کوئی ایسی  
 شے نہیں جس کے ذریعہ سے تاریکی رائے سے نجات ملے - بلکہ وہ تعین  
 امام پر دلیل قائم کرنے سے عاجز ہیں +

ہم نے بارہ ایکی آذایش کی اور مسئلہ خودت تعلیم و معلم مقصوم میں  
 ان کو سپتا تعلیم کیا - اور نیز یہ یہ سپتا تعلیم کیا کہ معلم مقصوم وہی شخص ہے  
 جو انہوں نے میں کیا ہے - لیکن جب ہمنے اُن्हیں اس علم کی بایت  
 سوال کیا - جو انہوں نے اس امام مقصوم سے سیکھا ہے - اور چند  
 اشکالات ان پر پیش کئے تو وہ لوگ انکو سمجھے بھی نہ سکے - چہ جائیکہ ان  
 اشکالات کو حل کرتے - جب وہ لوگ عاجز ہوئے تو امام غائب کی طرف متوجہ

ہوئے اور کہا۔ کہ اُسکے پاس سفر کے جانا ضرور ہے۔ تجھ بی بے کو انہوں نے اپنی تمام عمریں طلب علم میں اور اس امید میں کہ اُسکے فرمیہ سے فتح پاک کامیاب ہوں گے برباد کیں۔ اور سلطنت کوئی شے اسے حاصل نہ کی۔ مان کی شال اُس شخص کی ہے جو سنجاست کی وجہ سے ناپاک ہو اور پانی کی تلاش میں بُج و دُو کرتا ہو۔ اور آخر اُس کو پانی مل جائے۔ اور اُسکو وہ استعمال نہ کرے اور پرستور آلوہ سنجاست رہے۔ بعض لوگوں نے اُن کے کچھ علم کا دعویٰ کیا ہے۔ اور جو کچھ انہوں نے بیان کیا وہ بعض ضعیف اقوال سخن فلسفہ فیشا نخورث تھے۔ یہ شخص تقدیم حکماء میں سے ہے اور اُسکا ذہب جمیع ذہب

<sup>ل</sup> یہ پلاٹکیم ہے جس نے اپنے تین لفظ فلسفت سے نہزاد کیا۔ یہ حکیم اسیات کا قائل تھا کہ آفتاب مرکزو عالم ہے۔ اور کہ نہیں بطور سیارہ اُسکے گرد گوش کرتا ہے۔ اہ ہیکی اس تحقیق سے عمل اہل اسلام کو بھی خیر تھی۔ یہ حکیم تباخ کا بھی قابل تھا۔ کہتے ہیں کہ اُس نے ایک مرتبہ دیکھا کہ کوئی شخص ایک گئتے کو مار رہا ہے۔ اور گئتے چلتا ہے۔ فیشا نخورث نے اُسکو مائیں سے شبح کیا اور کہا کہ میں اس کو پہچانتا ہوں۔ یہ ایک دوست ہے جس کی توجہ اب گئتے کے جسم میں آگئی ہے۔ ایسے ایسے نامی حکماء کا معاد کے بہب میں ایسے بیہودہ عقاید رکھنا صاف و ملیل ہے اسیات کی کہ حکیم حکیمی اور صداقتی کے نہبی کا شبح ایک ایک نہیں ہے۔ ورنہ ایسے عقولہ معاشرہ سعاد میں اس قدر شکوہیں رکھاتے۔ مشکرین الامام کو ایسے لوگوں کے حالات سے عبرت اختیار کرنی چاہئے۔ (مُترجم)

فلسفہ سے ضعیف تر ہے۔ اس طبق طالبیں نے اُسکی تردید کی ہے۔ اور اُسکے اقوال کو ضعیف اور ذلیل ثابت کیا ہے۔ چنانچہ اُسکا بیان کتاب انواع انصاف میں موجود ہے۔ اور حقیقت میں فیضان خورش کا فلسفہ سب سے زیادہ بیعنی ہے۔ تبعیب ہے ایسے شخص پر جو اپنی تمام عمر تحصیل علم کی صعیبت اٹھاتے اور پھر ایسے کمزور روتی علم پر قناعت کرے اور یہ سمجھے کہ میں غایت درجہ کے مقاصد علوم پر پہنچ گیا ہوں۔ پس ان لوگوں کا جستدر ہمنے تجربہ کیا اور اُنکے ظاہر و باطن کا امتحان کیا تو یہ معلوم ہوا کہ یہ لوگ عوام الناس اور ضعیف الفکر کو استطرح آہستہ آہستہ فوب میں لاتے ہیں کہ اول تو ضرورت علم بیان کرتے ہیں۔ اور جب وہ ضرورت تعلیم سے انکار کرتے ہیں تو یہ تو یہ اور مستحکم کلام سے اُنکے ساتھ مجاہد کرتے ہیں۔ اور جب ضرورت مسلم کے باب میں کوئی شخص اُنہی مساعدت کرتا ہے اور کہتا ہے کہ اچھا لاو ہمکو اُنکا علم بتلاو۔ اور اُسکی تعلیم سے ہمکو فائدہ بخشو تو وہ تحسیر جاتا ہے اور کہتا ہے۔ کہ اب جو تو نے ضرورت مسلم تسلیم کر لی ہے۔ تو بذریعہ طلب اُسکو حاصل کرنا چاہئے گیونکہ میری غرض صرف اُسیقدر تھی۔ وجہ اُسکی یہ ہے کہ وہ جاننا ہے کہ اگر میں کچھ اُور آگے بڑھا تو ضرور جسم ہوں گا۔ اور اونے اونے مشکلات کے حل کرنے سے عاجز ہو جاؤں گا۔ بلکہ ان کا جواب دینا تو در کنار ان کے سمجھنے سے بھی عاجز رہوں گا۔

پس اہل تعلیم کی یہ حقیقت حال تھی جو اوپر گندی +

## طريق صوفية

جب میں ان علوم سے فارغ ہو گیا تو میں نے تمام تر ہمت اپنی طریق صوفیہ کی تکمیل کئے ہے۔ طریق صوفیہ کی طرف بندول کی۔ اور میں نے دیکھا ہم عمل دونوں کی ضرورت ہے کہ طریق صوفیہ اُس وقت کامل ہوتا ہے۔ جس وقت اُس میں علم اور عمل دونوں ہوں۔ اور اُن کے علم کی غرض یہ ہے کہ انسان نفس کی گھاٹیوں کو ملے کرے۔ اور نفس کو بُرے اخلاق اور ناپاک صفات سے پاک کرے۔ یہاں تک کہ اُس کا دل سوچ انتہا کے اور ہر ایک شے سے خالی اور ذکر خدا سے آلاتستہ ہو جائے۔ میرے لئے بہ نسبت عمل کے علم زیادہ تر آسان تھا۔ پس میں نے علم صوفیہ کو اس طرح پر تحریک کرنا شروع کیا۔ کہ اُن کی کتابیں مثلاً قوت القلوب شارع علم و دیگر تصانیف شارع علم کی و تصنیفات کا مطالعہ شروع کیا۔

امام صاحب نے قوتۃ القلوب  
شارع علم  
و دیگر تصانیف شارع علم  
کا مطالعہ شروع کیا۔

حارت مجاہدی و متفرقات ماثورہ چنید و شبیلی  
و بازیزید بسطامی وغیرہ مشائخ مطالمہ کیا کرتا تھا۔ یہاں تک کہ اُن کے متفاصل علمی کی حقیقت سے بخوبی واقع ہو گیا۔ اور اُن کا طریق جس تدریجی تعلیم و تقریر کے حامل ہو سکتا تھا وہ حامل کر لیا۔ بمحض پڑھ کر گیا۔ کہ خاص الخاص باتیں اُن کے طریقے کی وہ ہیں جو سیکھنے سے نہیں آکتی ہیں۔ بلکہ وہ درجہ ذوق و حال و تبدیل صفات سے پیدا ہوتی ہیں۔ کس قدر فرق ہے۔ اُن دو شخصیتوں میں سے حاصل ہوتا ہے

جن میں سے ایک تو صحت و شکم سیری اور ان کے اسباب و شرایط کو جانتا ہے اور دوسرا فی الواقع تندست اور شکم سیرہ ہے۔ یا ایک شخص نش کی تعریف سے وائف ہے اور وہ جانتا ہے کہ نشہ اُس حالت کا نام ہے۔ کہ بخارات معدہ سے اٹھ کر دماغ پر غالب ہو جائیں۔ اور دوسرا شخص درختت حالت نشہ میں ہے۔ بلکہ وہ شخص جونشہ میں ہے۔ تعریف نشہ اور اُس کے علم سے ناداواقف ہے۔ وہ خود نشہ میں ہے لیکن اُس کو کسی قسم کا علم نہیں۔ دوسرا شخص نشہ میں نہیں ہے لیکن وہ تعریف و اسباب نش سے سنجی واقف ہے۔ طبیب حالت مرض میں کو تعریف صحت اور اُس کے اسباب اور اُس کی دوائیں جانتا ہے لیکن صحت سے محروم ہے۔ اسی طرح پر اس بات میں کہ تجھے کو حقیقت زہد اور اُس کے شرایط اور اسباب کا علم حاصل ہو اور اس بات میں کہ تیز حال عین زہد بن جائے اور نفس دنیا سے ذہول ہو جائے بست فرق ہے۔ غرض مجھے یقین ہوگی کہ خوبیہ صاحب حال ہوتے ہیں کہ صاحب قال اور جو کچھ طریق تعلیم سے حاصل کرنا ممکن تھا وہ میں نے سب حاصل کر لیا اور سبھر اُس چیز کے جو تعلیم اور تلقین سے حاصل نہیں ہو سکتی۔ بلکہ ذوق اور سلوک سے حاصل ہو سکتی ہے اور کچھ سیکھنا باقی نہ رہا ।

علوم شرعی و عقلی کی تفتیش میں جن جن علوم میں میں نے مارک حاصل کی تھی اور جن طریقوں کو میں نے اختیار کیا تھا ان سب سے میرے دل میں اسد تعالیٰ اور نبوت اور یوم آخرت پر ایمان یقینی بیٹھ گیا پس

ایمان کے یہ تینوں اصول مرف کسی دلیل خاص سے بیرسے دل میں رنج نہیں ہوئے سکتے۔ بلکہ ایسے اسباب اور قوایں اور تجربیں سے رنج ہوئے سکتے۔ جن کی تفصیل احاطہ حصر میں نہیں آسکتی۔ مجھے کو یہ ظاہر ہو گیا کہ بجز تقویٰ اور نفس کشی کے سادت اخروی کی امید ہام صاحب سادات آخرت کے لئے دنیا سے فتح تلقن نہیں کی جاسکتی۔ اور اس کے لئے سب سے بڑی کنا ضروری سمجھتے ہیں + بات ہے اس طار غور سے کنارہ کر کے اور جس گھر میں ہمیشہ رہنا ہے اُس کی طرف دل لٹا کے دنیاوی علاقن کو دل سے قطع کرنا۔ اور تمام ترہست کو انتہ تعالیٰ کی طرف متوجہ کرنا۔ اور یہ بات حل نہیں ہوتی جب تک جاہ و مال سے کنارہ اور ہر لیک شغل اور علاوہ سے گزیز نہ کیجاے۔ پھر میں نے اپنے احوال پر نظر کی۔ تو میں نے دیکھا کہ میں سلسلہ تعلقات میں ڈوبا ہوا ہوں۔ اور انہوں نے مجھ کو ہر طرف سے تھیر ہوا ہے۔ میں نے اپنے اعمال پر نظر کی۔ جن میں ب سے اچھا عمل تعلیم و تدریس تھا۔ لیکن اُس میں بھی میں نے دیکھا۔ کہ میں ایسے علوم کی طرف متوجہ ہوں جو کچھ وقت نہیں رکھتے اور طریقہ آخرت میں کچھ نفع نہیں دے سکتے۔ پھر میں نے اپنی نیت تدریس پر غور کی تو مجھ کو معلوم ہوا کہ میری نیت خالصاً یتند نہیں ہے۔ بلکہ اُس کا سبب و باعث طلب جاہ و شہرت و ناموری ہے۔ مجھے تیکن ہوا کہ میں خطرناک گرنے والے کنارہ پر کھڑا ہوں اور اگر میں تلافی احوال میں شغول نہ ہوا تو ضرور کنارہ دو فتح پر آ گھا ہوں۔ غرض درت میں اس بات میں فکر کیا کرتا تھا +

یہاں تک کہ مجھ کو نیادہ تر مقام کرتا ناگوار معلوم ہونے لگا۔ میرا یہ بنداد سے نکلنے حال تھا کہ ایک روز تو بُغداً سے نکلنے اور ان احوال سے کا، عدم مستدام کنارہ کرنے کا عدم مضم کرتا تھا اور دوسرے رو و اُس عزم کو فتح کر ڈالتا تھا۔ بنداد سے نکلنے کے لئے ایک قدم آگے بڑھاتا تھا تو دوسرा قدم پیچے ہلاتا تھا۔ کسی سچ کو ایسی صاف رفتہ طلب آخرت کی طرف نہیں اُبھری تھی۔ کہ پھر رات کو نشکر خواہشات حملہ کر کے اُس کو بدل دیتا ہو۔ اور یہ حال ہو گیا تھا کہ دنیا کی خواہشیں تو زنجیریں ڈالکر لکھنپتی تھیں کہ ”ٹھیرا رہ ٹھیرا رہ“۔ اور ایمان کا ماذکوری پکارتا تھا کہ ”چلائے چلرے“ عمر تھوڑی سی باتی رہ گئی ہے اور مجھ کو سفر راز درپیش ہے اور جو کچھ تواب علم اور عمل کر رہا ہے۔ وہ محض دکھاوے کا اور خیالی ہے۔ پس اگر تواب بھی آخرت کی تیاری نہ کرے گا تو پھر کس دن کرگا اور اگر تو اس وقت تعلیم تلقن نہ کرے گا تو پھر کس وقت کرے گا؟ یہ بات سُن کر شوق بھڑک اُٹھتا تھا۔ عدم مضم ہوتا تھا کہ بب کچھ چھوڑ چھاڑ کر بھاگ جاؤں اور کہیں نکل جاؤں۔ پھر شیطان آڑتے آجاتا تھا اور کہتا تھا کہ یہ حالت عارضی ہے۔ خیردار اگر تو نے اس کا کہا مانا۔ یہ حالت سبیع الزوال ہے۔ اگر تو نے اسپر یقین کر لیا اور اتنی بُڑی جاہ و شان زیبا کو جو ہر طرح کے تکدد و تنسیص سے پاک ہے۔ اور اس حکومت کو جو ہر قسم کے جنگروں پکھیوں سے صاف ہے چھوڑ بیٹھا اور شاید پھر تیز دل کبھی اس حالت کی طرف عور کرنے کا شایلت ہو۔

تو مجھ کو اس حالت پر پہنچنا میر نہیں ہوتے کہ پس ماہ ریب شہلا بجری کے شروع سے قریب چھے ماہ تک شہوات دینا اور شوق آخرت کی کٹاکشی میں متعدد رہا۔ اور ماہ حال میں میری حالت اختیار امام صاحب کی زبان بند ہگئی سے نکل کر بے اختیاری کے وجہ تک پہنچ گئی اور وہ سنت بیار ہو گئے کہ ناگاہ اللہ تعالیٰ نے میری زبان بند کر دی۔ حتیٰ کہ میں تدریس کے کام کا بھی نہ رہا۔ میں اپنے دل میں یہ چاہا کرتا تھا کہ ایک روز صرف لوگوں کے دل خوش کرنے کے لئے دس دوں لیکن میری زبان سے ایک کلمہ نہیں نکلتا تھا۔ اور بولنے کی موجہ میں دو بھی قوت نہیں تھی۔ زبان میں اس طرح کی بندش ہو جانے سے دل میں ایسا رنج و اندوہ پیدا ہوا کہ اُس کے سبب سے قوتِ اضطراب بھی جاتی ہی اور کھانا پینا سب چھوٹ گیا۔ کوئی پینے کی چیز حلق سے نہیں اہر تی تھی اور ایک لغم تک ہضم نہیں ہو سکتا تھا۔ آخر اس حالت سے تمام ٹوڑا میں ضعف طاری ہوا اور یہاں تک فوت پہنچی کہ تمام اطباء علاج سے یاوس ہو گئے۔ اور کہا کہ کوئی حادثہ دل پر ہوا ہے اور قلب سے مزاج میں مریت کر لیا ہے۔ اور اس کا علاج بجز اس کے آذر کچھ نہیں کہ دل کو نعم و اندوہ شے راحت دیجائے۔ جب میں نے دیکھا کہ میں عاجز اور باکمل بے بس ہو گیا ہوں۔ تو میں نے اللہ تعالیٰ کی طرف اُس لاچار آدمی کی طرح جس کو کوئی چارہ نظر نہ آتا ہو التجاء۔ اور اللہ تعالیٰ نے جو ہر ایک لاچار دعا کرنے والے کی غیرہ کو سنتا

ہے میری فرایاد بھی سنی۔ اور اُس نے جاہ و مال اور بیوی اور بچہ اور دوستوں سے دل ہٹانا آسان کر دیا۔ میں اپنے دل میں سفر شام کا عوام رکھتا تھا۔ لیکن بایں خوف کہ مبادا کہیں خلیفہ اور تمام دوست امام صاحب کا سفر کر کے اس بات سے واقف نہ ہو جائیں۔ کہ میرا ارادہ شما بناز سے بنناہ سے نکلتا میں قیام کرنے کا ہے۔ میں نے لوگوں میں مگہ کی طرف جانے کا ارادہ مشہور کیا۔ یہ ارادہ کر کے کہ میں بغداد میں کبھی واپس نہ آؤں گا۔ وہاں سے بلطایفِ الجیل نکلا اور شام آئمہ اہل عراق کا ہدف تیر ملامت بنا۔ کیونکہ ان میں ایک بھی ایسا نہیں تھا جو اس پر کو ممکن سمجھتا۔ کہ جس منصب پر اُس وقت میں متاز تھا اُس کے چھوڑ کا کوئی سبب دینی ہے۔ بکر وہ یہ جانتے تھے کہ بب سے اعلیٰ نصب دین یہی ہے کہ ان کا بلن علم اسی قدر تھا۔ چنانچہ لوگ طرح کے نتیجہ بنکاتے گے۔ جو لوگ عراق سے فاصلہ پر رہتے تھے انہوں نے یہ گمان کیا کہ میرا جانا بیاعث خوف حکام ہوا ہے لیکن جو لوگ خود حکام کے پاس رہتے تھے انہوں نے اپنی آنکھ سے دیکھا تھا کہ وہ حکام کس قدر اصرار کے ساتھ میرے ہمراہ تعلق رکھتے تھے اور میں ان سے ناخوش تھا اور ان سے کناہ کش رہتا تھا۔ اور میں لوگوں کی بالوں کی طرف متوجہ نہیں ہوتا تھا۔ یہ سوچ پر لوگ آخر یہ کہتے تھے کہ یہ ایک امر سعادی ہے اور اس کا سبب سوائے اسکے نہیں کہ اہل اسلام و خصوصاً زمرة علام کو نظر پڑے گی ہے۔ غرض میں بغدا

سے خست ہوا۔ اور جو کچھ بیرے پاس مال و مساعِ تھا وہ سب تعقیم کر دیا۔ میں نے اپنے گذارہ اور بچوں کی خواک سے زیادہ کبھی جمع نہیں کیا تھا۔ حاانکہ مال عراق بسبب اس کے کہ مسلمانوں کے لئے وقف ہے ذریعہ حصول خیرات و حنات ہے۔ اور سیری رائے میں دنیا میں جن چیزوں کو عالم اپنے بچوں کے دامنے لے سکتا ہے۔ ان چیزوں میں اس مال سے بہتر آزاد کوئی شے نہ ہوگی۔ پھر میں ملک شام میں داخل ہوا۔ اور وہاں قریب دو سال کے قیام کیا۔ اور بجز عزلت و خلوت و ریاضت اور مجاہدہ کے مجھ کو آزاد کوئی شغل نہ تھا۔ کیونکہ جیسا کہ میں شے علم صوفیہ سے معلوم کیا تھا ذکر آئی کے لئے تزکیہ نفس و تہذیب الاخلاق و تصفیہ قلوب میں مشغول رہتا تھا۔ پس قیامِ دشی میں مدت تین مسجد و شوق میں مختلف رہا۔ بینا سجد پر چڑھ جاتا اور تمام دن وہیں رہتا۔ اور اُس کا دروازہ بند کرتا تھا۔ وہاں سے میں بیت المقدس میں آیا۔ ہر روز مکانِ صخرہ میں داخل ہوتا تھا۔ زیارت بیت المقدس اور اُس کا دروازہ بند کر لیا کرتا تھا۔ پھر مجھ کو خج کا شوق پیدا ہوا۔ اور زیارت خلیل علیہ السلام سے فراختِ حائل کرنے کے بعد زیارت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و بركات مکہ و مدینہ سے استہدا کرنا کیا جو شوق دل میں اٹھا۔ چنانچہ میں جاذ کی طرف رہنا ہوا۔ بعدہ دل کی کشش اور بچوں کی بست نے وطن کی طرف کھینچ بلایا۔ سو میں وطن کو واپس آیا۔ گو مجھ کو وطن آئنے کا ذرا بھی

امام حافظ و پس و مدن کو رائے  
بوجوش نشیف افتخار کی

خیال نہ تھا۔ وہ بھی میں نے گوشہ تنہائی اختیار کیا۔ تاک خلوت اور ذکر خدا کے لئے تصنیفی قلب کی طرف رفتہ ہو۔ پھر حادث زمانہ اور کا۔ وبار عیال اور ضرورت سماش میرے مقصد میں خل عالمی تھی۔ اور اضافی خلوت کسر ہو جاتی تھی۔ اور صرف اوقات مختلف میں بھی نصیب ہوتی تھی۔ لیکن باوجود اس کے میں اپنی امید قلع نہیں کرتا تھا اگرچہ موافق مجھ کو اپنے مقصد سے دُور پھینک دیتے تھے۔ مگر میں پھر پہنچا کام کرنے

امام صاحب کو خلوت لگتا تھا۔ غرضک قریب دش سال تک یہی حال رہا  
میں رکابتیات ہرئے اور اس اشار خلوت میں مجھ پر ایسے امور کا اکٹاف  
ہوا۔ جن کو احاطہ خود حساب میں لانا ناگزیر ہے۔ چنانچہ ہم اُس میں  
سے کچھ بفرض فائدہ ناطرین بیان کرتے ہیں۔ مجھ کو یعنی طور پر معلوم  
ہو گیا۔ کہ صرف علماء صوفیہ سالکان راہ خدا ہیں۔ اور اُن کی سیست سب  
سیرتوں سے عمدہ اور ان کا طریق سب طریقوں سے سیدھا اور اُن کے  
اخلاق سب اخلاقوں سے پاکیزہ تر ہیں۔ بلکہ اگر تمام عقول کی عقل اور  
تمام حکماء کی حکمت اور اُن علماء کا جو اسلام شرع سے واقعہ ہیں علم  
جس کیا جائے۔ تاک یہ لوگ علماء صوفیہ کی سیست اور اخلاق نہ بھی  
بدل سکیں اور بدل کر ایسا کر سکیں۔ کہ حالت موجودہ سے بہتر ہو جائیں۔  
تو وہ یہ ہگز نہیں، کر سکیں گے۔ کیونکہ اُن کی تمام حرکات و سکنات  
ظہر و باطن نور شمع نبوت سے مشدود ہیں۔ اور سوائے نور نبوت کے  
روئے زین پر اور کوئی ایسا فور نہیں جس کی روشنی خلیب کرنیکے

قابل ہو۔ اس طریقے کے سالک جو کچھ بیان کرتے ہیں بخجل اُس کے  
ٹھہارت کی حقیقت ایک امر ٹھہارت ہے اور اُس کی بہ سے اول شرط یہ  
ہے کہ قلب کو ماہماں سے خدا سے کلی طور پر پاک کیا جائے۔ اور اُس کی  
گلیڈ جو ٹھہارت سے ہی فیض رکھتی ہے جو سمجھیر تحریریہ نماز سے رکھتی  
ہے یہ ہے کہ قلب کو کلی طور پر فنکر خلا میں مسترق کیا جائے اور انہوں  
اس طریقہ کا یہ ہے۔ کہ کلی طور پر فنا فیض ائمہ ہو جائے اور اس درجہ کو  
آخر کرنا باعتبار اُن دعاءات کے بے جو امور اختیاری کی ذیل میں آتے ہیں  
ورنہ اکتساب ایسے امور میں وہی ابتدائی رکھتا ہے۔ سو درحقیقت فنا فیض  
ہوتا اس طریقہ کا پہلا درجہ ہے اور اس سے پہلے کی حالت سالک کے  
لئے بنزٹہ دہنیز ہے اور اول درجہ طریقہ سے ہی مکاشختات و محابات  
شروع ہو جاتے ہیں جتنے کہ یہ لوگ حالت بیلہری میں ملاںکہ وارواح انبیاء

لئے = ماتھی صد میں اور وہ دعاءات ہیں بر قلب سالک پر گذستہ ہیں۔ گو کہ  
تمبلان کچھ سرفت اس پر بخشی کیا کریں۔ مگر مہل وہ بخشی ان بزرگوں پر  
نہیں۔ بلکہ خود اپنے تباہ کار نفسوں اور گمراہ عقولوں پر بخشنا ہے۔ مٹا  
یستہنی و نیکلا یا فشیہہ۔ جو کہ یہ زمانہ حلوم حکیمی شہویہ کا ہے اور مشاہدہ  
و تجربہ ہلکی قسم کی تجھیات کی بناء قرار پایا ہے اس لئے منکن قبل اس کے  
کہ ”ان محابات تبلی کو جن کا امام“ صاحب نے ذکر زیا ہے ہمدرد کریں رینست  
و مجاهد کے نیمیہ سے سب ہدایت امام صاحب خود تجربہ کرتا اور ان امور کی تصویت  
کرتا غرض ہے نہ جانہل کی طرح بہنس دینا + (ترجمہ)

کا مشاہدہ کرتے ہیں۔ اور ان کی آوازیں سنتے ہیں اور ان سے نواید  
چھل کرتے ہیں۔ پر ان کی حالت مشاہدہ صور و امثال سے گذرا کر لیے  
درجات پر پہنچ جاتی ہے جن کے بیان کرنے کی گویائی کو طلاقت نہیں  
ہے۔ اور ممکن نہیں کہ کوئی تعمیر کرنے والا ان درجات کی تعمیر کرے۔ اور  
اُس کے الفاظ میں ایسی خلاصیح نہ ہو جن سے احتراز نہیں نہیں۔ غرضکے  
اس قدر قرب تک نوبت پہنچنی ہے کہ حلول و اتحاد و وصول کا شک  
ہونے لگتا ہے۔ حالانکہ یہ بات پیش غلط ہیں اور ہنسنے کتاب مقاصدی  
میں ان خیالات کی غلطی کی وجہ بیان کی ہے۔ لیکن جس کو اس حالت کا  
شبہ ہو جائے تو اُس کے لئے بجز اس شعر کے اور کچھ زیادہ کہنے کی ضرورت  
نہیں۔ شعر۔ کان مَا كَانَ مِمَّا لَسْتُ اذْكُرُ۔ فَطَنْ خَيْرًا وَلَا نَشَّلْ عَنِ الْجَنَّةِ  
غرضکے جس شخص کو بندیحہ ذوق کچھ حاصل نہ ہو اُس کو حقیقت نبوت  
حقیقت نبوت وفق سے بجز نام کے اور کچھ علوم نہیں ہے۔ اور حقیقت  
سے عدم بہل ہے میں کرامات اولیاء انبیاء کے لئے بنزٹل امور ابتدائی ہیں  
چنانچہ آنحضرت حال رسول نبی صلیم کا بھی اسی طرح ہوا۔ آپ جبل حرا کیفیت  
جاتے اور اپنے خدا کے ساتھ خلوت اور اُس کی عبادت کرتے تھے۔  
یہاں تک کہ اہل عرب کہنے لگئے کہ مخدوم اپنے خدا پر عاشق ہو گیا ہے۔  
اس حالت کو سالان طریقت بندیحہ ذوق کے معلوم کرتے ہیں۔ لیکن  
جس شخص کو یہ ذوق نصیب نہ ہو اُس کو چاہئے کہ اگر اس کو سالان  
طریقت کے ساتھ زیادہ ترجیح کا اتفاق ہو تو بندیحہ تجربہ و استماع

اس قسم کا یقین حاصل کر لے۔ کہ قریب احوال سے اسی حالت یقینی طور پر  
بمحض میں آ جاوے۔ جو کوئی ان لوگوں کے ساتھ ہمتشیشی اختیار کرتا ہے لگو  
یہ ایمان نصیب ہوتا ہے۔ کیونکہ وہ ایسے لوگ ہیں۔ کہ انکا ہمتشیش نجیب  
نہیں رہتا۔ لیکن جن لوگوں کو انکی صحبت نصیب نہ تو انکو یہ چاہئے کہ  
آن براہین روشن کو جو ہنسنے کتاب احیاء علوم دین کے باب عجایب القلب  
میں بیان کئے ہیں پڑھ کر یقینی طور سے اس امر کا امکان بمحض لے +  
بذریعہ دلیل کے تحقیق کرنا علم کہلاتا ہے اور عین اُس حالت کا  
حاصل ہونا ذوق ہے۔ درسٹن کر اور تجربہ کر کہ بذریعہ حسن نہن قبول کرنا یا ان  
ہے۔ پس یہ تین درجہ ہیں۔ یزقُمُ اللَّهُ الذِّي أَمْنَى مِنْكُمْ وَالَّذِي أَوْتَنَّمُ  
درجات۔ ان کو چھپوڑ کر اور جاہل لوگ ہیں جو ان کی اصلاحیت سے انکا  
کرتے ہیں اور اس کلام سے تعجب کرتے ہیں اور اس کو سنکر منحر پن  
کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ تعجب کی بات ہے کہ یہ لوگ کس طرح سیچ  
راہ پر ہیں اور ان کی نسبت خلا تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَنْتَعِظُ  
یائِكَ حَتَّى إِذَا حَرَجَ جُوْمًا مِنْ عِنْدِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أَتَوْا عِلْمًا تَذَاهَأَ النَّفَّا  
أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا هَوَاءَ هُنْمَ فَاصْمَعُوهُ وَ  
آتُمْهُ اِيْقَادَهُمْ۔ طریق صوفیہ پر چلنے سے بھج پر جن امور کا یقینی  
طور پر اکشاف ہوا اذ انجلیں حقیقت نہرت اور اُس کی خاصیت ہے۔  
اور چونکہ اس زبان میں اُس کی سخت ضرورت ہے لہذا اُس کی صلیت  
سے آگاہ کرنا ضرور ہے +

## حقیقت نیوت اور خلقت کو اُس کی ضرورت

جاننا چاہئے کہ جوہر انسان ب اعتبارِ اہل فطرت کے خالی اور سادہ پیدا کیا گیا ہے اہد اُس کو اللہ تعالیٰ کے عالموں کی کچھ خبر نہیں۔

اور عالم بہت بیس جن کی تعداد سوائے اللہ تعالیٰ کے اُڑ کسی کو معلوم نہیں جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے وَمَا يَعْلَمُهُ جُنُودُ رَبِّكَ لَلَّا هُوَ أَنَسَنُ<sup>۱</sup> کو عالم کی خبر پذیریہ اور اک شامل ہوتی ہے۔ اور انسان کا ہر کیف اور اک اس غرض سے پیدا کیا گیا ہے۔ کہ اُس کے ذریعہ سے انسان کسی خاص عالم موجودات کا علم حاصل کرے اور عالموں سے مراء اجناس موجودات ہے۔ اب بعد سے اول انسان میں جس لامسہ پیدا ہوتی ہے۔ جس کے ذریعہ سے وہ بہت سے اجناس موجودات کا اور اک کرنے لگتا ہے۔ مثلاً حرارت۔ برودت۔ رطوبت۔ یہوست۔ لینیت۔ خشونت۔ وغیرہ کا۔ مگر یہ قوت حکم زنگ اور آوازوں کے اور اک سے بالکل فاصلہ ہے۔ بلکہ رنگ اور آوازیں قوت لاسسہ کے حق میں بنیزد معلوم کے ہیں۔ اس کے بعد انسان میں قوت باصرہ پیدا ہوتی ہے جس کے ذریعہ سے زنگ اور شکلوں کا اور اک کرتا ہے۔ یہ اجناس عالم ممکنوت میں سب سے زیادہ وسیع ہیں۔ پھر انسان میں قوت سائوں رکھی گئی۔ جس کے ذریعہ سے آوازیں اور نغمات سُنتا ہے۔ پھر انسان میں قوتِ ذاتیہ پیدا ہوتی ہے۔ اسی طرح پر جب وہ عالم ممکنوت سے سجاوڑ کرتا ہے تو اُسیں

سات سال کی عمر کے قریب قوت تمیز پیدا ہوتی ہے ۔ اور یہ حالت اُس کے اطراف وجود میں سے ایک اُذر طور ہے ۔ اس حالت میں وہ ایسے امور کا ادراک کرتا ہے جو خارج از عالم محسوسات ہیں اور ان میں سے کوئی امر عالم محسوسات میں نہیں پایا جاتا ۔ پھر ترقی کر کے ایک اُذر حالت پر پہنچتا ہے جس میں اُس کے لئے عقل پیدا کی جاتی ہے پھر وہ واجب اور جائز اور ناممکن و میگر امور کا جو اُس کی پہلی حالت میں نہیں پائے جاتے تھے ادراک کرنے لگتا ہے ۔

بعد عقل کے ایک اُذر حالت ہے جس میں اس کی دوسری آنکھ گھلنے ہے ۔ جس کے ذریعہ سے وہ غائب چیزوں کو اور ان چیزوں کو جو زمانہ استقبال میں وقوع میں آنیوالی ہیں ۔ اور نیز ایسے امور کو دیکھنے لگتا ہے جن سے عقل ایسی ممزول ہے جس طرح قوت تمیز ادراک مقولات سے اور قوت حق مدرکات تمیز سے بیکار ہے ۔ اور جس طرح پر اگر قوت تمیز پر مدرکات عقل پیش کیجاویں تو عقل ضرور ان کا انکار کرے گی ۔ اور ان کو بسید از قیاس سمجھے گی ۔ اسی طرح پر بعض عقلائی مدرکات نہت سے انکار کیا ہے اور ان کو بسید سمجھا ہے ۔ سو یہ یعنی جہالت ہے کہ ان کے انکار و استبعاد کی بجز اس کے اُذر کوئی سند نہیں ہے ۔ کہ یہ ایسی حالت ہے جس پر وہ کبھی نہیں پہنچنے ۔ اور چونکہ ان کے حق میں یہ حالت کبھی موجود نہیں ہوئی اس لئے وہ شخص گمان کرتا ہے کہ یہ حالت فی نفسہ موجود نہیں ہے ۔ اگر انہیں کو بذریعہ تو اتر اور ریاست

کے ننگوں اور شکلکوں کا علم نہ ہوتا اور اُس کے روپ و اول ہی مرتبہ ان امور کا ذکر کیا جاتا تو وہ اُن کو ہرگز نسبتمان اور اُن کا آوار نہ کرتا۔ مگر اللہ تعالیٰ نے اپنی خلقت کے لئے یہ بات قریب الغم کردی ہے کہ اُن کو خوب خواست [ خوب خواست ] خاصیت نبوت کا ایک نمونہ عطا فرمایا ہے۔ جو خواب ہے۔

نبوت کا نمونہ ہے کیونکہ سوچنے والا آئینہ ہونتے والی بات کو یا تو صریحاً معلوم کر لیتا ہے یا بصورت تسلیل جس کا اکٹھاف بعد ازاں بذریعہ تعبیر کے ہوتا ہے۔ اس بات کا اگر انسان کو خود تجربہ نہ ہوا ہوتا اور اُس کو یہ کہا جاتا کہ بعض انسان مروہ کی مانند بے ہوش ہو جاتے ہیں اور اُس کی قوت حق و شکرانی و بینائی زیبل ہو جاتی ہے۔ پھر وہ غیب کا ادراک کرنے لگتے ہیں تو انسان ضرور اس بات کا انکار کرتا اور اُس کے محال ہونتے پر دلیل فائم کرتا ہے اور یہ کہتا کہ قویٰ جسی ہتی اسباب ادراک ہیں پس جس شخص کو خود زین اسباب کی موجودگی و احصار کی حالت میں آئی آئیا کا ادراک نہیں ہو سکتا تو یہ بات زیادہ مناسب اور بنیادہ صحیح ہے۔ کہ اُن قویٰ کے متعلق ہونتے کی حالت میں تو ہرگز ہی ادراک نہ ہو۔ مگر یہ ایک قسم کا قیاس ہے جس کی تردید وجود اور مشابہہ سے ہوتی ہے۔

جس طرح عقل ایک حالت منخلہ حالت ہار انسانی ہے جس میں ایسی نظر حامل ہوتی ہے کہ اُس کے ذریعے انواع معقولات نظر آنے لگتے ہیں۔ جن کی ادراک سے حواس بالل بیکار ہیں۔ اسی طرح نبوت سے مراد ایک ایسی حالت ہے جس سے ایسی نظر نو ولانی حامل ہو جاتی ہے۔ کہ

اُس کے ذریعہ سے امور غیب اور وہ امور جن کو عقل ادراک نہیں کر سکتی ظاہر ہوتے لگتے ہیں ۔

نبوت میں شک یا تو اُس کے امکان کی بات پیدا ہوتا ہے ۔ یا مذکورین نبوت کے اُس کے وجود و قوع کی نسبت یا اس امر کی نسبت کرنبوت شبہت ہے جواب کسی شخص خاص کو حاصل ہے یا نہیں ۔ اُس کے امکان کی دلیل تو یہ ہے کہ وہ موجود ہے ۔ اور اُس کے وجود کی دلیل یہ ہے کہ عالم میں ایسے عوارف موجود ہیں جن کا عقل کے ذریعہ سے حاصل ہونا ناممکن ہے ۔ مثلاً علم بُلَّت و علم تَجْوِيم ۔ جو شخص ان علوم پر بحث کرتا نبوت کا ثبوت اس طام اصول ہے ۔ وہ باضرور یہ جانتا ہے کہ یہ علم ایام آئی پر کر امام ایک مک ہے اور توفیق مجاہد احمد کے سوا علوم نہیں ہو سکتے جس کا تعلق کل علوم سے ہے اور تجربہ سے ان علوم کے حاصل کرنے کا کوئی

لاہ نظر نہیں آتا ۔ بعض احکام علم تجویم ایسے ہیں جن کا وقوع ہزار برس میں صرف ایک ہی مرتبہ ہوتا ہے ۔ سو ایسے احکام تجویز سے کیونکر حاصل ہو سکتے ہیں؟ اسی طرح پر خواص ادویہ کا حل ہے ۔ اس دلیل سے ظاہر ہے کہ جن امور کا ادراک عقل سے نہیں ہو سکتا اُن کے ادراک کا ایک اور طریق موجود ہونا ممکن ہے ۔ اور نبوت کے یہی معنے ہیں ۔ کیونکہ نبوت سے فقط ایسا ہی طریق ادراک مراد ہے ۔ بلکہ اس قسم کا ادراک جو میرکات

لہ ایام صاحب نے تحقیقت نبوت کے باب میں جو کچھ لکھا ہے وہ اُن صحیح اتفاقات پر مبنی ہے جو تحقیق حالات نفس انسان سے دیافت ہئے ہیں ۔ اگرچہ دنیا نہ

عقل سے خارج ہے ایک خاصیت مخلص خواص نبوت ہے اور اسکے حلم کی ہر شاخ میں بے انتہا ترقی کر لی ہے۔ لیکن یہ ترقی محسوسات میں محدود ہے زنفر نہن کے متعلق بوجو اُن بے شمار مشکلات کے جو اُس کے تحقیق کے راه میں سایل ہیں یا اس وجہ سے کہ دنیا کا مام بیلان اُن علم کی جانب ہے جو اس زندگی میں کارڈ ہیں بہت کم تحقیقات کی اُٹی ہے اور بن لوگوں نے کچھ تحقیقات کی ہے اُن کی روایوں اور اُن نتیجے میں جن پر وہ اپنے پہنچے خاص طریق سے پہنچے ہیں اس قدر اختلافات میں کہ اُن سے اطیان ان حامل ہونا مشکل ہے اور یہ کہنا پڑتا ہے کہ بعد الطبعیات میں جو کچھ ہلاک، متعین نکھل گئے میں اُن سے زیادہ ترقی نہیں ہوئی +

نفس انسان کے بہت سے حالات اور واقعات ایسے ہیں جن کا وجود ہر زمان میں تسلیم کیا گیا ہے مگر اُن کے عمل و اسباب دیانت نہیں ہوتے۔ نبوت بھی اس قسم کے حالات میں جن کو بم مختصرًا عجائبات قلبی سے تعبیر کرتے ہیں شامل ہے۔ جن لوگوں نے تو این قدرت کے غیر متغیر ہونے کے مسئلہ پر زیادہ نور کی ہے اور جو اُن تمام واقعات کو جن کا وقوع بظاہر خلاف عادت سمجھا جاتا ہے بذریحہ اصلی عمل و اسباب دریافت کرنے کے تو این قدرت کے سخت میں لانا چاہتے ہیں۔ اُنھوں نے عجائبات قلبی کی بھی بہت کچھ تفہیش و تحقیق کی ہے۔ اور اُن کی "تحقیقات" سے ہونتائج حامل ہونے ہیں اُن سے اس خیال کی طرف بیلان پایا جاتا ہے کہ درحقیقت اُن کیفیات قلبی میں کوئی انحراف یا نہیں ہے اور وہ سب کیفیات اُنہی سلسلہ نظام دنیا کا جزو ہیں جو مضبوط تو این سے ہے جکڑا ہٹا سکے اس قسم کی تحقیقاتوں سے اُن تحقیقیں کے تزوییب جو نبوت کو ایک امر فاطمی قرار

سو نبوت کے اور بست سے خواص ہیں۔ جو ہم نے بیان کیا ہے وہ بھر ریتی ہیں۔ مسئلہ دینی دلایم کی نسبت کرنی اشکال پیدا نہیں ہوتا کیونکہ نبوت کو فطری کہنا ہی اُس کو توانین تعدد کے سنت میں لانا ہے ۔

امام صاحب نے جو کچھ حقیقت نبوت کی نسبت تحقیق کی ہے اُس پر خود کرنے سے مسلم ہوتا ہے کہ وہ فخر الاسلام سید صاحب کی طرح نبوت کو ارفی سمجھتے تھے۔ یعنی دد عام علماء کی طرح نیت کو ایک ایسا منصب نہیں سمجھتے کہ جس شخص کو خدا نسبت اُمر کے چاہئے دیے۔ بلکہ اُس کو وہ ایک حادث مخلوق فطری حالات قلب انسانی سمجھتے تھے جو مثل دیگر قوائے انسانی بناست اعضا کے توی ہوتا جاتا ہے۔ جس طرح دیگر احوال انسانی بعقولائے نظر اپنے وقت خاص پر پہنچکر ظاہر ہوتے ہیں اسی طرح جس شخص میں مکمل نبوت ہوتا ہے وہ بھی اپنی کمال قوت پر پہنچکر ظاہر ہوتا ہے۔ پھر جس طرح سید صاحب نے اس اصول دلایم کو صرف نبوت پر ہی سرووف نہیں رکھا بلکہ دیگر ملکات انسانی تک اُس کو دست دی ہے اسی طرح امام صاحب نے اس کو علم ہوتی دلایل سے بھی اُس کا تسلیق ہوتا ظاہر کیا ہے۔ چنانچہ امام صاحب لکھتے ہیں (فخر ۱۲) کہ جو شخص ان علم پر کہیت کرتا ہے وہ باعتراف یہ جانتا ہے کہ یہ علوم انسان اتنی اہم توفیق ملیا تک سوا مسلم نہیں پہنچتا۔ امام صاحب اپنے نازد کے علوم کے جیز عالم دردار العلوم بندگی کے درس اعلیٰ تھے۔ یہ خیال نہیں کیا جاسکتا کہ اس قل میں اُن کی یہ راہ ہے کہ ان علوم کے جلد انسانی ہنجائی پڑویں دلایم ملکخت ہوئے ہیں۔ کون نہیں جانتا کہ اہدیہ وغیرہ کے خروں انسان تجربے سے دیافت کرتا ہے۔ امام صاحب کا مثلاً بجز اس کے اُندر کچھ نہیں ہوسکتا کہ گروہ انسان میں سے بین خاص شخاص کا ان علوم کے اصول کیلیف ابتدأ خود بخود توبہ ہے اسی خاص بلکہ کے تعداد بخود تعالیٰ نے اُنہیں تجویز کیا ہے اسی وجہ پر اسی وجہ پر

نبوت کا ایک قطہ ہے۔ ہم نے اس کا ذکر صرف اس سبب سے کیا ہے کہ خود تیرے پاس اُس کا ایک نوٹ موجود ہے۔ یعنی تیرے "مکت" جو حالت خواب میں علوم ہوتے ہیں اور تجھے کو اسی جنس کے علوم مثلاً طب و نجوم حاصل ہیں +

یہ علوم سمجھات انبیا ہیں اور ان علوم کو بذریعہ بصناعت عقل حاصل کرنے کا ہرگز کوئی طریق نہیں ہے۔ ان کے سوا جو دیگر خواص نبوت ہیں ان کا ادراک طریق تصور پر چلنے سے بذریعہ ذوق کے حاصل ہوتا ہے لیکن کہ اس بات کو تو تو اُس نوٹ سے سمجھا ہے جو تجھے کو خدا تعالیٰ نے عطا فرمایا ہے۔ یعنی حالت خواب۔ لیکن اگر یہ حالت موجود نہ ہوئی تو تو اُس کو کبھی پیچ نہ جانتا۔ پس اگر بنی میں کوئی ایسی خاصیت ہو۔ جس کا تیرے پاس کوئی نمونہ نہیں اور تو اُس کو ہرگز سمجھنے نہیں سکتا تو تو اُس کی تصدیق کس طرح کر سکتا ہے ہے کیونکہ تصدیق تو بہیشہ سمجھنے کے بعد ہوئی ہے۔ یہ نوٹ ابتداء طریق تصور میں حاصل ہو جاتا ہے اور جس قدر حاصل ہوتا ہے اُس سے ایک قسم کا ذوق اور ایک قسم کی تصدیق پیدا ہوئی ہے جو صرف اُس کا قیاس کرنے سے پیدا نہیں ہو سکتی۔ پس یہ ایک خامیت ہی اصل ثابت پر ایمان لانے کے لئے تجھے کو کافی ہے +

کسی خاص شخص کا نبی ہونا بھی اگر تجھے کو کسی شخص خاص کے باب میں یہ شاہد ہے یا تو اتر ثابت جو سکتا ہے شک ماقع ہو کر آیا وہ نبی ہے یا نہیں تو

اس بات کا یقین حاصل ہونے کے لئے سوائے اس کے اُور کیا سبیل ہو سکتی ہے کہ بذریعہ مشاہدہ یا بذریعہ تواتر و روایت اُس شخص کے حالات دریافت کئے جائیں۔ کیونکہ جب تو علم طب اور علم فتوہ کی صرفت حاصل کر کچا تواب تو فنکار و اطباء کے حالات مشاہدہ کر کر اور اُن کے اقوال سن کر اُن کی صرفت حاصل کر سکتا ہے۔ گوئے اُن کا مشاہدہ نہیں کیا ہے اور تو اس بات سے بھی عاجد نہیں ہے کہ شافعی کے نقیدہ ہوئے اور جالینوس کے طبیب ہوئے کی صرفت حقیقت کر کر صرف تقليدی اس طرح حاصل کرے کہ کچھ علم نقصہ و محب سکھے۔ اور اُن کی کتاباب اور تصانیف کو مطالو کر۔ پس تم کو اُن کے حالات کا علم یقینی حاصل ہو جائیگا۔ اس طرح پر جب توئے منہ نبوت سمجھے لئے تو تبحکو چاہئے لہ قرآن مجید اور احادیث میں اکثر غور کیا کرے کہ سمجھ کو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نسبت ہے علم یقینی حاصل ہو جائیگا۔ کہ آپ اعلیٰ درجہ نبوت رکھتے تھے اور اس کی تائید اُن امور کے تجربہ سے کرنی چاہئے جو آپ نے در باہ عباوات بیان فرمائے۔ و نیز دیکھنا چاہئے کہ تعصیۃ قلوب میں اُنکی شائر لس درجہ تک ہے، آپ نے کیا صحیح فرمایا کہ جس شخص نے اپنے علم پر عمل کیا انتہ تعالیٰ اُس کو اُس چیز کا علم بخشتا ہے۔ جس چیز کا علم اُس کو حاصل نہیں تھا۔ اور کیا صحیح فرمایا کہ جس شخص نے تعالیٰ کی مدد کی تو انتہ تعالیٰ اُس پر اُس ظالم کو ہی مسلط کرتا ہے۔ اور کیا صحیح فرمایا کہ جو شخص صحیح کو اس حال میں بیدار ہو کے اُنکو صرف ایک خداۓ واحد

کی کو لگی ہوئی ہو تو اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت کے تمام غمتوں سے اسکو  
محفوظ کرتا ہے۔ جب تم کو ان امور کا ہزار یا دو ہزار یا کمی ہزار مشاہدوں  
میں تجوہ ہو گیا تو تم کو ایسا علم یقینی حاصل ہو جائیگا کہ اس میں ذرا  
بعنبرات ثبوت نہیں بھی شک نہیں ہو گا۔ پس ثبوت پر یقین کرنیکا ہے  
کے لئے کافی نہیں + طریق ہے۔ زیکر الٹھی کا سائب بن گیا اور چاند  
کے دُمکڑے ہو گئے۔ کیونکہ جب تو صرف اس بات کو دیکھے گا۔ اور

لہ نبوۃ الاسلام سید صاحب کا بھی یہی عقیدہ ہے۔ میں پر اس زاد کے سفہاء  
ہنسنے ہیں۔ چنانچہ سید صاحب تفسیر القرآن جلد شاہد یہی فلتھے ہیں۔ اکثر لوگوں کا  
خیال ہے کہ انبیاء پر ایمان لانا بسبب نہود سمجھاتے باہر کے ہوتا ہے۔ مگری خیال  
محض فلٹھے ہے۔ بنبی علیم اللہ عزوجلی پر یا کسی نادی بآل، پر ایمان لانا بھی انسانی فطرت  
میں داخل اور قانون قدرت کے تلح ہے۔ بعض انسان اور رُوسے مخلوقات کے ایسے  
سلیم الطبع پیدا ہوتے ہیں کہ سیدھی اللہ پر کچھ بات اُن کے دل میں بیٹھ جاتی ہے اور  
وہ اس پر یقینی کرنے کے لئے دلیل کے محتاج نہیں ہوتے۔ باوجودیکہ وہ اُس سے  
مانوس نہیں ہونے گر ان کا دمداں سچی اُس کے سچ ہونے پر گواہی دیتا ہے۔  
اُن کے دل میں ایک کیفیت پیدا ہوتی ہے۔ جو اس بات کے سچ ہونے پر اُن کو  
یقین رلاتی ہے۔ یہی لوگ ہیں جو انبیاء صارقین پر صرف اُن کا وعظ و نصیحت  
سن کر ایمان لاتے ہیں۔ مسجدوں اور کرامتوں پر۔ اسی فطرت انسان کا تام  
شارع نے ہیئت رکھا ہے۔ مگر جو لوگ مسجدوں کے طلبگار ہوتے ہیں وہ کبھی ایمان  
نہیں لاتے اور نہ مسجدوں کے دکھانے سے کوئی ایمان لاسکتا ہے۔ خود خدا

بے شمار قوایں کو جو احاطہ حصر میں نہیں آسکتے اُس کے ساتھ نہ ملائیگا  
 تو شاید تجھے کو یہ خیال ہو گناہ کہ یہ جادو تھا یا صرف تخلیل کا نتیجہ تھا اور  
 یہ امور اند کی طرف سے باعث گراہی ہیں۔ (وہ جس کو چاہتا ہے گراہ  
 کرتا ہے۔ اور جس کو چاہتا ہے ملاہ دکھاتا ہے) اور تجھے کو مسئلہ سمجھرات  
 میں مشکل پیش آئیگا۔ اگر تیرے یہاں کی بیاناد درباب دلالت سمجھو کلام  
 مرتب ہو گا۔ تو تیرے یہاں بصیرت اشکال و شبہ کلام مرتب سے اور زیادہ  
 پختہ ہو جائیگا۔ پس چاہئے کہ ایسے خوارق ایک جزو منجل اُن دلائل و  
 قوایں کے ہوں جو تجھکو علوم ہیں۔ تاکہ تجھے کو ایسا علم یقینی حاصل ہو جائے  
 جس کی سند میں کوئی معین شے بیان نہ ہو سکے جیسا کہ وہ امور ہیں جنکی  
 خبر ایک جماعت نے ایسے تواتر سے دی ہے کہ یہ کہنا ممکن نہیں۔ کہ  
 یقین کسی لیک قول معین سے حاصل ہوا ہے۔ بلکہ ایسے طور سے حاصل  
 ہوا ہے کہ وہ جملہ اقوال سے خارج نہیں۔ لیکن علوم نہیں کہ کس قول  
 واحد سے حاصل ہوا ہے۔ پس اس قسم کا یہاں قوی اور علمی ہے۔ رام  
 اپنے رسول سے فرمایا کہ اگر تو زینین میں ایک سرگ کھونڈ نکالے یا آسمان  
 میں ایک سیرھی نکالے تب بھی وہ یہاں نہیں لانے کے۔ اور ایک جگہ فرمایا  
 کہ اگر ہم کاغذ پر لکھی ہوئی کتاب بھی بمحبوبیں اور اُس کو وہ اپنے انتہا  
 سے بھی چھو لیں تب بھی وہ یہاں نہیں لانے کے۔ اور کہیں گے کہ یہ علّۃ  
 جادو ہے۔ پس یہاں لانا صرف ہدایت (نظرت) پر منحصر ہے۔ جیسے کہ خدا نے  
 فرمایا۔ اللہ یعنی من یشاء الی صراط مستقیم ہے۔ (ترجمہ)

ذوق - وہ ایسا ہے کہ ایک شے آنکھ سے دیکھ لی جائے اور ہاتھ سے پکڑ لی جائے۔ سو یہ بات سولتے طریق تصور کے اور کہیں پانی نہیں جاتی +

پس اس قدر بیان حقیقت نبوت فی الحال ہماری غرض موجودہ کے لئے کافی ہے۔ اب ہم اس بات کی وجہ بیان کریں گے کہ خلقت کو اُس کی حاجت ہے پہ

## سبب اشاعت علم بعد از اعراض

جب مجھ کو عروت دخالت پر ملاحظت کرتے قریب دش سال گذگئے اور کان و مدد و شری تو اس اثناء میں ایسے اسباب سے جن کا میں شما کی حقیقت + نہیں کر سکتا مثلاً کبھی بذریعہ ذوق کے اور کبھی بذریعہ حمل استدلالی کے اور کبھی بذریعہ قبول ایمانی کے مجھ کو بالضرور یہ معلوم ہوا کہ انسان دو چیز سے بنایا گیا ہے یعنی جسم اور قلب سے۔ اور قلب سے مراد حقیقت روح انسان ہے۔ جو عمل معرفت خدا ہے۔ نہ وہ کوشت و خون جس میں مُردے اور چارپائے بھی شریک ہیں اور یہ دو چیز ہے جس کے لئے جسم بنسزا آلا کے ہے۔ جسم کی صحت باعث سعادت جسم ہے اور اُس کا مرض باعث ہلاکت جسم۔ اسی طرح قلب کے لئے بھی صحت و سلامت ہوتی ہے۔ کوئی شخص اُس سے سنجات نہیں پاتا بجز اس کے جو استدلال کے پاس قلب سیلم لیکر حاضر ہو۔

علی ہذا القیاس قلب کے لئے مرض بھی ہوتا ہے اور اُس میں ہلاکت ابیدی و اخوی ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ ان کے دلوں میں مرض ہے۔ اللہ کو نہ گھنٹا نہر ملک ہے۔ اور خواہشات نفسان کی پریدی کر کے اللہ کا گھنٹا ہونا اُس کا سخت مرض ہے۔ اور اللہ تعالیٰ کی معرفت اُس کے لئے تیاق نندگی سمجھ ہے۔ اور خواہشات نفسان کی مخالفت کر کے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کرنا اس کی دوائے شافی ہے۔ جس طرح معالجہ بدن کا بجز استعمال دوا کے آذ کوئی طریق نہیں ہے اسی طرح پر امراض قلبی کا معالجہ بغرض ازالہ مرض و حصول صحت بھی بجز استعمال ادویہ کے کسی آور طرح پر نہیں ہو سکتا۔ اور جس طرح حصول صحبت میں ادویہ امراض بدن بذریعہ ایسی خاصیت کے موثر ہوتی ہیں جس کو عقلًا اپنی بضاعت عقل سے سمجھ نہیں سکتے بلکہ اُس میں ان کو ان اطباء کی تقليد واجب ہوتی ہے جنہوں نے اُس خاصیت کو انبیاء علیہ السلام سے جو اپنی ممتازیت نہیں کی وجہ سے خواص اشیاء پر مطلع تھے ہائل کیا ہے۔ پس اسی طرح مجھے کو یقیناً یہ ظاہر ہوا کہ ادویہ عبارات بحدود و مقادیر مقررہ و مقدارہ انبیاء کی وجہ تاثیر بھی عقلًا کے بضاعت عقل سے معلوم نہیں ہو سکتی بلکہ اُس میں انبیاء کی تقليد واجب ہے جنہوں نے ان خواص کو نور نبوت سے معلوم کیا ہے ذبضاعت عقل سے نیز جس طرح پر ادویہ نوع اور مقدار سے مرکب ہیں کہ ایک دوا دوسری دوا سے وزن و مقدار میں مضافع استعمال کی جاتی ہے اور ان کا اختلاف مقادیر خالی از حکمت

نہیں۔ اور یہ حکمت من قبل خواص ہوتی ہے۔ پس اسی طرح عبادات بھی جو ادویہ امراض قلوب ہیں ان غال مختلف الشعوں والمقدار سے مرکب ہیں۔ شلام سجدہ رکوع سے دو چند ہے۔ اور نماز فجر مقدار میں نماز عصر سے نصف ہے۔ پس یہ مقادیر غالی از اسرار نہیں۔ اور یہ اسرار من قبل ان خواص کے ہیں جن پر بجز نور نبوت کے اوز کسی طرح اطلاع نہیں ہو سکتی۔ پس نہایت الحق اور جاہل ہے وہ شخص جس نے یہ ارادہ کیا کہ طریق عقل سے ان امور کی حکمت کا استنباط کرے۔ یا جس نے یہ سمجھا کہ یہ اسرار بعض اتفاقیہ طور سے مذکور ہونے ہیں۔ اور اُس میں کوئی ایسا ستر نہیں ہے جو بطریق خاصیت ہو جب حکم ہوا ہو۔ نیز جس طرح پر ادویہ میں کچھ اصول ہوتے ہیں جو ادویہ مذکور کے لئے کملاتے ہیں اور کچھ زواید ہو سمتاں ادویہ ہوتے ہیں جنہیں سے ہر لیک بوجہ اپنی تاثیر خاص کے مقتدر عمل اصول ہوتا ہے۔ اسی طرح نوافل و سنن آثار ارکان محابات کے لئے باعث تکمیل ہیں۔ غرض کے انبیاء امراض قلوب کے طبیب ہیں۔ اور فائدہ عقل کا اور اُس کے تصرف کا یہ ہے کہ اُس کے ذریعے سے ہی ہم کو یہ بات معلوم ہو گئی ہے۔ اور وہ نبوت کی تصدیق کرتی ہے اور اپنے تینیں اُس چیز کے ادراک سے جس کو نور نبوت سے دیکھ سکتے ہیں عاجز ظاہر کرتی ہے۔ اور اس عقل نے ہمارا ہاتھ پکڑ کر ہم کو اس طرح حوالہ نبوت کر دیا ہے جس طرح انہوں کو راہبر اور سخیر مرضیوں کو طبیب شفیق کے پیرو کیا جانا ہے۔ پس عقل کی رسائی د پرداز صرف یہاں تک

ہے اور اس سے آگے مزدوج ہے۔ بجز اس کے کہ جو کچھ طبیب سمجھائے اُس کو سمجھ لے۔ یہ وہ امور ہیں جو ہم نے زادہ خلوت و عزلت میں ایسے

یقینی طور پر معلوم کئے ہیں جو مشاہدہ کے باہر میں ہے۔ پھر میں نے دیکھا کہ لوگوں کا فتور اعتقاد کچھ تو در باب اصل نیت

**اسباب فتور اعتقاد** ہے اور کچھ اُس کی حقیقت سمجھنے میں اور کچھ ان باتوں کے عمل کرنے میں جو نیوت نے کھولی ہیں۔ میں نے تحقیق کیا کہ یہ باتیں لوگوں میں کیوں پھیل گئیں۔ تو لوگوں کے فتور اعتقاد و غسف ایمان کے چار بسبب پائے گئے ہیں ۴

سبب اول۔ ان لوگوں کی طرف سے جو علم فلسفہ میں غور کرتے ہیں ۴

سبب دوئم۔ ان لوگوں کی طرف سے جو علم تصوف میں ڈوبے ہوئے ہیں ۴

سبب سوم۔ ان لوگوں کی طرف سے جو دعویٰ تعلیم کی طرف مسوب ہیں۔ یعنی بزعم خود چھپے ہوئے امام محمدی سے علم سیکھنے کا دعویٰ رکھتے ہیں ۴

سبب چہارم۔ اُس معاملہ کی طرف سے جو بعض شخص اہل علم کملاء کو لوگوں کے ساتھ کرتے ہیں ۴

میں مت تک ایک ایک شخص سے جو تابع شرع میں کوتاہی کرتے تھے ملا کرتا اور اُس کے شیہہ کی نسبتہ سوال۔ اور یہ اُس کے عقیدہ اور امارت سے بحث کیا کرتا تھا۔ اور اُس کو کہتا تھا کہ

**بعض شاکلین کے ادام**

تو متابعت شرع میں کیوں کو تابی کرتا ہے۔ کیونکہ اگر تو آخرت پر یقین رکھتا ہے اور پھر باوجود اس یقین کے آخرت کی تیاری نہیں کرتا اور دنیا کے بدلے آخرت کو بیچتا ہے تو یہ حادثت ہے کیونکہ تو کبھی وہ کو ایک کے بدلے بچتا ہے پھر کس طرح تو اُس لامانتا زندگی کو اس چند روزہ زندگی کے بدلے بچتا ہے اور اگر تو روز آخرت پر یقین بھی نہیں رکھتا تو تو کافر ہے پس مجھے کو طلب ایمان میں اپنا فتنہ درست کرنا چاہئے۔ اور یہ دیکھنا چاہئے کہ کیا سبب ہے تیرے اُس کفر مخفی کا جس کو تو سے باطنًا اپنا مذہب ٹھیکرا لیا ہے اور جس سے ظاہر یہ جملت پیدا ہوئی ہے۔ گو تو ان امور کی تصویح نہیں کرتا۔ کیونکہ ظاہر میں ایمان کا تخلی اور ذکر شرع کی عترت رکھتا ہے پس کوئی تو جواب میں یہ کہتا ہے کہ اگر تعلیمات نبویہ پر ثابت ضروری ہوتی تو عمل اس محافظت کے نیادہ تر لائن تھتے۔ حالانکہ فلاں عالم کا یہ حال ہے کہ شہور فاضل ہو کر نماز نہیں پڑھتا۔ اور فلاں عالم شریب پیتا ہے اور فلاں عالم وقف اور قیمتوں کا مال ہضم کرتا ہے۔ اور فلاں عالم دلخیل سلطانی کھاتا ہے اور حرام سے احتراز نہیں کرتا اور فلاں عالم شادوت دینے اور حکم متعلق عمدہ تھنا کے صادر کرنے کے معاوضہ میں رشوت لیتا ہے اور علیٰ ابوالقياس ایسا ہی اُور لوگوں کا حال ہے +

اسی طرح پر ایک دوسرا شخص علم تصوف کا مدعا ہے اور یہ دعویٰ

تو یہ اعمال تھے انہا کے جو امام غزالیؒ جیسے مقدس شخص کی تکفیر کرتے تھے +

کرتا ہے کہ میں ایسے مقام پر بہمنج گیا ہوں کہ مجھے اب عبادت کی حاجت نہیں رہی ۔

تیرش شخص اہل اباحت کے شہادات کا بہاذ کرتا ہے ۔ یہ وہ لوگ ہیں جو طریق تصور میں پنکر راستہ بھول گئے ہیں ۔

چونکہ شخص جو کہیں اہل قلیم سے جو امام محدثی سے تعلیم پانے کے مدی ہیں ملاقات رکھتا ہے ۔ یہ کہتا ہے کہ حق کا دریافت کرنا مشکل ہے اور اس کی طرف راستہ بند ہے اور اس میں اختلاف کثرت سے ہے ہے اسی ایک مذہب کو دوسرے مذہب پر کچھ تبیح نہیں ہے اور دلائل عقلیہ ایک دوسرے سے تعارض رکھتے ہیں ۔ پس اہل الرأی کے خیالات پر کچھ وثوق نہیں ہو سکتا ۔ اور مذہب تعلیم کی طرف بانجواہ حکم ہے ۔ جس میں کوئی جست نہیں ہو سکتی ۔ پس میں بوجہ شک کے یقین کو کس طرح ترک کر سکتا ہوں ۔

پانچالہ شخص کہتا ہے ۔ کہ میں تعلیم نبوی کی محافظت میں سُتی کی کی

لے آجکل کے انگریزی تسلیم یافتہ زیارت نہیں (ادانتہ ماشاء اللہ) عموماً اسی کیشے کے ہوتے ہیں ۔ ان کے دل میں نہ خوف ملا ہے نہ پاس ووں ۔ خاتمالی کی شان میں بے ابیان میں گستاخیاں کرنا حضرت سرس کائنات مسلم احمد، علیہ وسلم کی شان میں ہے ابیان کرنا ۔ مذہب جیسی مقدیں چیز کو پہبتوں میں اٹڑانا ۔ اپنے واجب اتعظیم بزرگوں کے حفظ مرتبہ کو پہنچنے نیشن کا خیال سمجھنا اور بہائم کی طبع یہ نظام آزادی سے فدگی بسرا کرنا ہے ۔ پنجگر کی پیرودی سے تبیر کرنے ہیں پنا شرب

تقلید سے نہیں کرتا۔ بلکہ میں علم فلسفہ پڑھا ہوا ہوں۔ احمد تحقیقت بہوت کو خوب پہچان چکا ہوں۔ اُس کا خلاصہ یہی حکمت و صلحت ہے۔ اور نبوت کے وعید سے مقصداً یہ ہے۔ کہ عوامِ انس کے لئے ضابطہ بنایا جاوے اور ان کو باہم راستے جوہر کرنے اور شہواتِ نفسانی میں پھوٹے رہنے سے روکا جاوے اور میں عوامِ یاہلِ شخصیوں میں سے نہیں ہوں۔ کہ اس تکلیف میں پڑوں۔ میں تو حکماء میں سے ہوں اور حکمت پر چلتا ہوں

ٹھیک ہے +

بخاری سے علار، دیوبنی نے فوزِ اسلام سید احمد خان کے کفر کے فتوؤں پر ضرور مریں لگائیں۔ تکر کچھ شک نہیں کہ اس صیحت کا ارتکاب ان سے نیک نیتی اور عین محبتِ اسلام سے عمل میں آیا لیکن سید کو مد تحقیقت رسوا کیا۔ ان بائی مصطفیٰ انداز نے اذیب سلطانیوں نے اولنکٹ کالاغرام بلہم امہل جو بھی ابد فریبی سے دینا پر قابو کرنا چاہتے ہیں کہ ہم سید کے پیر ہیں۔ اگر ہتوں کے پیجھے والے ہی حضرت نبینا محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کی متابعت کا دعویٰ کر سکتے ہیں۔ تو یہ فتویٰ بھی سید کا پیر ہی کہما جاسکتا ہے۔ اگر یہ شخص پر وکالتے جا سکتے ہیں تو کہلاتے جا سکتے ہیں۔ مسٹر بیریڈ لہ کے یا مسٹر اینگ سول یا ڈارون کے۔ نہ سچے فلسفت و عاشش دوں کے جو کہتا ہے۔

خدا دارم دے بربان و عشقِ مصطفیٰ دارم

نادرد نیچ گافر ساز و سامانی کہ من دارم

زکفر من چے سیخواہی زایانم چہ سے گپسی

جلیں یک جلوہ دیوار است ایمانے کہ من دارم

اور اُس میں خوب نظر رکھتا ہوں اور بوجہ حکمت تقلید پیغمبر کا محتاج نہیں ہوں ۴

یہ ایمان کا آخری درجہ ہے مُنْ وَگُلُّ کا جھوٹ نے فلسفہ آئی پڑھا ہے اور یہ مُاخوٹ نے کتب مُوعِلیٰ سینا دُبُونصر فارابی سے سیکھا ہے۔ یہ لوگ نیت اسلام سے بھی مرتین ہیں۔ نیز تم نے دیکھا ہو گا کہ بعض قُنْ میں سے قرآن پڑھتے اور جماعتوں اور شناسوں میں حاضر ہوتے اور نبان سے شرعت کی تعلیم ظاہر کرتے ہیں لیکن منلاک شراب پینے اور طرح طرح کے فتن و فجور کو ترک نہیں کرتے۔ اور جب ان کو کوئی یہ کہتا ہے کہ اگر نبوت صحیح نہیں تو نہاد کیوں پڑھتے ہو۔ تو کبھی تو یہ جواب دیتے ہیں کہ بدن کی ریاضت اور اہل شهر کی عادت اور مال اور اولاد کی خلافت ہے اور کبھی یہ بھی کہتے ہیں کہ نبوت صحیح ہے اور شرعت حق ہے۔ پھر جو انہی شراب پینے کی وجہ پرچھی جاتی ہے تو کہتے ہیں کہ شراب اس واسطے منع ہے کہ وہ اپس میں بغض و علاوہ پیدا کرتی ہے اور میں اپنی حکمت کے سبب ان باتوں سے بچا رہتا ہوں اور میں شراب صرف اس وجہ سے پیدا ہوں کہ نہ اطبیت تیز ہو جائے۔ یہاں تک کہ مُوعِلیٰ سینا نے اپنی وصیت میں لکھا ہے۔ کہ میں اللہ تعالیٰ سے فلانے فلاتے کام کرنے کا عہد کرتا ہوں۔ اور شرعت کے اوضاع کی تسلیم کیا کروں گا اور عبادات میں و بدین میں کبھی قصور نہ کروں گا اور بنتی ہیمودگی شراب نہیں پیوں گا۔ بلکہ اُس کا استعمال صرف بطور دوا و علاج کے کروں گا۔ پس اُس کی صفائی ایمان و

التزام عبادت کی حالت کا یہ انحریف دوچھے ہے کہ وہ شر انجواری کو ہ نیت  
شفا متنثیٰ کرتا ہے +

ایسا ہی ان سب مدعیان ایمان کا حال ہے - ان لوگوں کے سبب  
بست لوگ دھوکے میں آگئے ہیں - اور ان کے دھوکے کو معتبرضین  
اکے ضعیف اعتراضوں نے اور بھی نیا وہ کر دیا ہے - کیونکہ انہوں نے انکار  
علم ہندسہ و منطق کی بنیاد پر اعتراض کئے تھے میں - حالانکہ یہ ملوم ان کے  
نژدیک جیسا کہ ہم قیل ائمہ بیان کر رکھے ہیں - یقینی ہیں +

لہ بینہ اسی طرح اس زمان کے اکثر انگریزی خواں نوجوانوں کا حال ہے - وہ اپنے مذہب  
کے محض کمرے میں اور کسی قسم کی تسلیم نہیں ان کو نہیں دی گئی - اس حالت کا  
معتضدا یہ تھا کہ " سماں مذہب کے باب میں جن میں ان کو درک مائل نہیں تھا سکو  
انتیار کرتے ہیں ہمارے مذاکے بے ڈھنگی اعتراضوں نے ان کو اسلام کی طرف سے  
بعوکھے میں ڈال دیا اور وہ مذہب کے ساتھ گستاخی اور زیاب دلازی سے پیش آئے گے -  
ہمارے مذاکے میں اور محققہ سنتے ہو دلائل ہندسی اور مشاہدہ یقینی سے ثابت ہو چکے  
ہیں انکار کیا اور اسی انکار کی بنیاد پر ان شکلکین پر اعتراض کئے - ان اعتراضات کی  
غلطیوں اور سیودیوں نے جو بالبراءت ظاہر تھیں علوم جدیدہ کے پڑھنے والوں کے  
دل میں عام طور پر یہ یقین پیدا کیا ہے کہ مذہب اسلام کی بنا ایسے ہی یوں دلائل  
اور جالبہ اقوال پر ہے - پس جملہ سائل مذہب اسلام کی نسبت عام پر ظنی پھیل گئی  
ہے اور اُس کی برخیف بات کو بھی جس میں ذرا سا انکان بھی بحدی صورت  
میں ظاہر کئے جانے کا ہوتا ہے نہیں کریں اور قابل نظرت صورت میں دنیا کے

جب میں نے مختلف خیالات کے لگوں  
دیکھئے کہ ان کا ایمان ان اسباب سے  
لکھنے خیالات کی اصلاح کا ارادہ کرتے ہیں +

تب گے پیش کیا جاتا ہے۔ اور تمام دُنیا میں اسلام پر مشتمل ہوتا ہے۔ اسلحہ پر اس زمانہ  
میں اسلام پر پُھری پھر ہتی ہے جس کا عذاب بے شک ہمارے علماء کی گردان پر ہو گا  
وہ کیا حقیقت ہے انگریزی نوادران کی اور کیا جو صد ہے ان کو کلام اتنی ہر حرف  
چیری کرنے کا؟ ان کی شکال اُس دُوسرے کی ہے جو ہوا میں لٹکایا گیا ہے اور جدید  
کی ہوا آئے وہ اُدھر کو جھک جائے۔ صرف آدھ گھنٹہ کا لکھر ان لوگوں کے  
خیالات اور عقاید اور اصول کے بدلتے کے لئے کافی ہے۔ ذلك مبلغهم من العلم  
مگر ہمارے علماء نے خود اپنے ضیافت اعتراضوں کی وجہ سے ان کو قوت اور قوت  
بیڑی ہے۔ ۲۔ مش کردہ ام رسیم داستان + وگرنہ یہی بودہ سیستان  
جب تک ہم میں ایسے علماء موجود نہ ہوں گے جو جامع ہوں علوم قدیم اور  
جدید کے۔ تب تک ان سے اسلام کی خدمت ہوں گا ممکن ہے۔ اس نواذ میں پر قسم  
کی خدمت کے لئے سنت شرائط و قیود مُقرر کی گئی ہیں اور اولیٰ سے اونٹی خدمت  
کے لئے اعلیٰ درجہ کا سلیقہ ضروری سمجھا گیا ہے۔ کیا خدمت اسلام ہی یہی مخفیف  
اور نکتی ہے کہ ہر کس دن اسکی اُس کے خادم ہونے کا معنی نہ ہے  
اور میر پر چڑھکر جیسا اُس کی سمجھے میں ہو سے اسلام کی حقیقت بیان کرو یا  
کرے ہے خدمت اسلام ٹیا مشکل اور سنت جوابیدی کا کام ہے۔ اور جو شخص  
اس خدمت کا بڑا ملکھا ہے۔ ضرور ہے کہ وہ علوم حکیمہ جدیدہ میں بحثیہ قابلیت  
رکھتا ہو + (نتیجہ)

اس حد تک ضعیف ہو گیا ہے اور میں نے اپنے تینیں اس شبہ کے  
ظاہر کرنے پر تیار پایا۔ کیونکہ ان لوگوں کو فضیحت کرتا میرے لئے بازا  
ہی بنی سے بھی زیادہ آسان تھا۔ کیا وجہ کہ میں نے ان کے علوم یعنی فلسفہ  
و فلاسفہ و اہل تعلیم و علماء خطاب یافتہ سب کے علوم کو نہایت غور  
سے دیکھا تھا۔ پس میرے دل میں یہ خیال پیدا ہوا کہ یہ ایک کام  
اُس وقت کے لئے میتن اور مقتدر ہے۔ پس یہ خلوت اور عوالت اختیاً  
کرنا تیرے کیا کام آئیگا۔ مرض عام ہو گیا ہے۔ اور طبیب بیمار ہو گئے  
ہیں اور خلقت ہلاکت کو پہنچ گئی ہے۔ پھر میں نے اپنے دل میں  
ہماکر ٹو اس تاریکی کے اکشاف اور اس نسلت کے مقابلہ پر کس طرح  
 قادر ہو گا کہ یہ نانہ زنانہ جہالت ہے اور یہ دور دور باطل ہے اور اگر  
تو لوگوں کو اُن کے طریقوں سے ہشکار جاذب حق بلانے میں مشغول  
ہو گا۔ تو سب اہل زاد مل کر تیرے دشمن ہو جائیں گے اور تو کس طرح  
اُن سے عہدہ برا ہو گا۔ اور اُن کے ساتھ تیڑا گذارہ کیسے ہو گا۔ یہ امور  
زنانہ مساعد اور زبردست ویندار سلطان کے سوار اور کسی طرح پورے نہیں  
ہو سکتے۔ پس میں نے اللہ تعالیٰ سے یہ اجازت طلب کی۔ کہ عولت پر  
میری مداومت رہے۔ اور میں نے غدر کیا کہ میں بذریعہ دلیل اظہار  
سلطان وقت کا حکم حق سے عاجز ہوں۔ پس تقدير اُسی یوں ہوئی کہ  
اُام صاحب کے نام سلطان وقت کے دل میں خود ایک سحریک پیدا  
ہوئی۔ جس کا باعث کوئی لبر خارجی نہ تھا۔ پس حکم سلطانی صادر ہوا

کہ تم نوراً نیشاپور جاؤ اور اس بے اعتقادی کا علاج کرو۔ اس حکم میں استدر تاکید کی گئی کہ اگر میں اسکے برعخلاف اصرار کرتا تو سخت گیری کی جاتی ہے پس میرے دل میں خیال آیا کہ اب باعث خصوصت عزلت ضعیف ہو گیا ہے ۔ پس تجھ کو یہ واجب نہیں کہ اب تو محض بوجہ کامل و آزاد طلبی و مطلب عزت ذاتی و بایس خیال کر ایذا خلقت سے نفس بحقوظ رہے پہنچوڑ گوشہ نشین بننا رہے ۔ اور اپنے نفس کو خلقت کی یہاں کی سختی برداشت کریں کی اجازت نہ دے ۔ حالانکہ اسد تعالیٰ فرماتا ہے ۔ اللہ احییت النَّاسَ اَنْ يَقُولُوا اَمَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ اَوْ يَوْمَہُمْ ۔ اور اللہ تعالیٰ پس سوچ خیر البشر کو فرماتا ہے وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُهْلَ " مِنْ قَبْلِكُمْ فَصَدِرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأَوْذُوا حَتَّىٰ آتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلَا مُتَيْدِلٌ بِكَلِمَاتِ اللَّهِ وَلَقَدْ جَاءَكُمْ مِنْ نَبِيًّا عَالِمًا سَلِيْلَنَ ۔ پھر فرماتا ہے لیں ہو وَالْقُرْآنُ الْحَكِيمُ الی قولہ ۔ إِنَّمَا يُنَذَّرُ مَنِ اتَّسَعَ الدِّنُور ۔ اس باب میں میں نے بہت سے ارباب قلوب و شاہزادیات سے شورہ کیا ۔ پس سب نے اس اشارہ پر تفاوت لائے ظاہر کیا کہ عربت ترک کنا اور گوشہ سے نکلنے مناسب ہے ۔ اسکی تائید بعض صالحین کے تواتر کی ترجمہ خوابوں سے بھی ہوئی ۔ جن سے اس بات کی شہادت ملی ۔ کہ اس حرکت کا مبتدہ خیر و ہلکت ہے جو امامہ تعالیٰ نے اس صدی کے اختتام پر مقرر کیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اپنے دین کو ہر کوئی صدی کے آخر میں زندہ کرنے کا وعدہ امام صاحب ذی القیمة شدید فرمایا ہے ۔ پس ان شہادات سے ایڈ متضم ہوئی ۔ اور میں نیشاپور ہوئے نیشاپور میں نہ فتن غالب ہوا ۔ اور ماہ ذی القیمة شدید بھری ہی

اہم تعلیٰ آسمانی سے نیشاپور کی طرف لیگیا۔ کہ وہاں اس کام کے انجام ریشنے کے لئے قیام کیا جادے اور بنداد سے شہر ہجری میں نکلا ہوا تھا۔ اور گوشہ نشینی تربیت گیرہ سال کے ہی۔ اور نیشاپور میں جانا اسلام نے تقدیر میں لکھا تھا۔ ورنہ جسطح بنداد سے نکلنے اور وہاں کے حالات سے نسلخدا ہونیکا بھی دل میں امکان بھی نہیں گزرا تھا۔ ہمیطح نیشاپور کو جانا بھی سبب حجایت تقدیرات آئی تھا جسکا کبھی وہم و خیال محسن دل میں نہیں آیا تھا۔ اور اللہ تعالیٰ دلوں کو اور انوال کو بانٹنے والا ہے۔ مومن کا دل اللہ تعالیٰ کی انگلیوں میں سے دو انگلیوں کے دریں ہے۔ اور میں جانتا ہوں کہ اگرچہ میں نے اشاعت تعلیم کی طرف رجوع کیا لیکن اصل میں یہ رجوع نہیں تھا۔ کیونکہ رجوع کستہ ہیں حالت سابق کی طرف عود کرنے کو اور میں زاد سابق میں ایسے علم کی تعلیم میتا تھا جس سے دنیاہی عورت د جاہ حاصل ہو اور خود اپنے قبول طریق عمل سے لوگوں کو عورت دنیاہی کی طرف بلاتا تھا۔ اور اُس وقت میرا رادہ اور نیت بجز اس کے اور کچھ نہیں تھیں۔ لیکن اب میں اس علم کی طرف بلاتا ہوں جس کے لئے عورت د جاہ دنیاہی کو ترک کرنا پڑتا ہے اور جلکی وجہ سے تباہ و منزلت کا ساقط ہونا مشہور ہے۔ پس فی الحال میرا رادہ اور نیت اور آرزو بجز اس کے اور کچھ نہیں۔ اللہ تعالیٰ میری نیت سے آگاہ ہے۔ میری یہ خواہش ہے کہ اپنی اور نیز اور دلوں کی اصلاح کروں۔ علوم نہیں کہ میں اپنی ماد کو پہنچوں یا پانچے مقصد میں ناکام ہوں۔

لیکن ایمان یقینی اور مشاہدہ نے مجھ کو یہ یقین دلایا ہے کہ سوانحِ اللہ  
بزرگ کے جمیع اور قوت کسی کو حاصل نہیں۔ یہ حرکت میری جانب سے  
نہ تھی۔ بلکہ اُسی کی جانب سے تھی اور میں نے خود کچھ نہیں کیا بلکہ جو کچھ  
کیا گئے ہی مجھ سے کر لیا۔ پس اللہ سے یہ دُعا ہے۔ کہ وہ اول خود مجھ کو  
صالح بنائے۔ پھر میرے سبب آوروں کو صالح بنائے۔ اور مجھلو ہدایت  
بنخشنے اور پھر میرے سبب آوروں کو ہدایت بنخشنے۔ اور مجھکو ایسی ابیت سے  
کہ حق حق نظر آئے اور مجھ کو اُسکی پیرودی کی توفیق عطا کرے۔ اور بطل  
بل نظر آئے۔ اور مجھ کو اُس سے اجتناب کی توفیق عطا کرے +  
اب ہم اُن اسباب ضعیف ایمان کا جو قبل اذیں بیان ہوئے پھر ذکر  
کرتے ہیں۔ اور اُن لوگوں کی ہدایت اور ہلاکت سے  
اعتقاد اور اُسکا علاج نحو سنجات کا طریق بھی بتلاتے ہیں ہے

جن لوگوں نے اہل تعلیم کی سُنی سُنائی باتوں کے سبب حیرت کا دعوئے  
کیا ہے اُنکا علاج تو وہی ہے۔ جو ہم کتاب قطاس مستقیم میں بیان کر  
چکے ہیں۔ اس رسالہ میں اُس کا ذکر کر کے طول نہیں دینا چاہتے +  
اور جو اہل باحثت شبہ اور ادھام پیش کرتے ہیں اُن کو ہم نے سات  
اقام میں محصور کیا ہے۔ اور اُن کی تفضیل کتاب کیمیائی سعادت  
کے جمل کے عکیے از اہل باحثت از ہفت وجہ بود۔ اُنکی بجزئے تعالیٰ ایمان ندارند و حوالہ کارہ  
بل بحیث و سخوم کردن۔ پنداشت کر ایں عالم عجیب باہمہ حکمت و ترتیب از خود پیدا آئہ یا خود  
پیش بردہ یا فضل طبیت است دشل ایشان چوں کے ہمت کر خٹے نیکر بیند و پندرارو

میں بیان کی گئی ہے +

کہ از خود پیدی آنہ بے کاتبے قادر و عالم و مرید - و کسیک نایتائی او بین حد بود از راه شفاقت غردد + دوم آخرت نگویند و پنادشتند کہ آدمی چون نباتت کے چون بپردازیت شود - و سبب ایں جمل ہست بغض خود کہ ابیریت و بزرگ نیروہ سوم بخدا تعالیٰ و آخرت یا ان دانہ ایمانے ضیافت دلکش گویند کہ خدا مارعہ و بدل بجادت ما چھ حابخت و از معصیت ما چھ بخچ - ایں مدبر جاہل است بشمریت کے پندازو کہ من شریعت آفت کہ کار برائے خدا سے باید کرو : برائے خود - ایں تھیافت کے بیان سے بھیزیز بخند و گوید کہ طبیب رانہ پی کہ من فنان او برم یا نہم - ایں سخن راست است و لیکن او ہلاک شود + پھرام کشند کہ شرع میفرماید کہ دل زہریت و خشم دیا پاک کنید دایں ممکن نیست کہ آدمی را ایں آفریده انہ - پس شغول شدن ایں طلب محال بود - و ایں امعان ندافتند کہ شرع ایں نعمودہ - بلکہ فرمودہ است کہ خشم و شہوت را اب کنید کہ حدود عقل و شریعت را نیگاہدارو - حق تعالیٰ فرمودہ است والکاظمین العظیظ شنا گفت برکسیک خشم دو خود رہ برکسیک اور اجشم نہود + پھرم گویند کہ خدا حیم ہت بہ صفت کشیم برما حرمت کند و نداشتند کہ ہم شدید العذاب است + ششتم بخود خود شوند و گویند کہ ما بجائے رسیہ کہ معصیت ما نیان ندارد - آخر درجہ ایں ایمان نوق درجہ انبیاء نیت و ایشان بسب خطا میگزیندے + وجہ سبقت ارشہرت خیروہ اذ جمل و ایں اباصلیان گرد ہے باشند کہ شبہات گذشتہ ایچ نشینیہ باشند - و لیکن گرد ہے را بینند - کہ ایشان برائے اباحت میروند - ایشان را آن نیز خوش آید کہ در طبع بطالت و شہوت غالب بود - مجاہد با ایشان بشیریہ باشد نہ سمجحت - (انتخاب از کیمیائے سعادت)

جن لوگوں نے طریق فلسفہ سے اپنا ایمان بھاڑ لیا ہے حتیٰ کہ نہت کے بھی سنکر ہو بیٹھے ہیں ان کے لئے ہم حقیقت نبوت بیان کر چکے ہیں اور وجود نہت یعنی طور پر بیل وجود خواص ادویہ و نجوم وغیرہ بتا چکے ہیں۔ اور اسی دلائلے ہم تے اس مقدمہ کو پہلے ذکر کر دیا ہے۔ ہم تے وجود نہت کی دلیل خواص طب و نجوم سے اسی دلائلے ذکر کی ہے۔ کہ یہ خود ان کے علوم ہیں۔ اور ہم ہر فن کے عالم کے لئے نجوم کا ہو خواہ طب کا۔ علم طبی کا ہو یا سحر و طسمات کا۔ اُسی کے علم سے بڑا نبوت لایا کرتے ہیں +

اب رہے وہ لوگ جو زبان سے نبوت کے اقراری ہیں اور شریعت کو حکمت کے مطابق بنانا چاہتے ہیں۔ سو وہ درحقیقت نبوت سے سنکر ہیں۔ اور وہ ایسے حکیم پر ایمان لائے ہیں جس کے لئے ایک طالع شخصی ہے۔ اور جو اس بات کا متفقی ہے کہ اس حکیم کی پیری کیجاہے۔ اور نہت کی نسبت ایسا ایمان رکھنا بیچ ہے۔ بلکہ ایمان نہت یہ ہے کہ اس نہت بنت ایک بات کا اقرار کیا جائے کہ سماۓ عقل کے ایک اور حالت شعل سے + بھی ثابت ہے جس میں ایسی نظر حاصل ہوتی ہے جسے خاص باتوں کا ادراک ہوتا ہے۔ اور عقل داں سے کنارہ رہتی ہے جسے صفات رنگ سے کاں۔ اور آواز شنسے سے آنکھ سا اور اسر عقلی کے ادراک سے سب خواص معزول رہتے ہیں۔ اگر وہ لوگ اس کو جائز نہیں تو ہم اُس کے امکان بلکہ اُس کے وجود پر دلیل قائم کر چکے ہیں۔ اور

اگر اُن کو جائز سمجھیں تو اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ یہاں بہت سی یہی اشیاء بھی ہیں جن کو خواص کہا جاتا ہے۔ اور جن پر عقل کو اس قدر بھی تصرف حاصل نہیں۔ کہ اُن کے آس پاس ذرا بھی پھنسکے۔ بلکہ عقل اُن امور کو محض لانے لگتی ہے اور اُن کے محال ہونے کا حکم یقینی ہے مثلاً ایک دانگ افیون۔ نہر قاتل ہے۔ کیونکہ وہ اذواط برودت سے خون کو عووق میں منجھد کر دیتی ہے۔ اور جو علم طبی کا مدعا ہوگا وہ یہ سمجھتے گا کہ مرکبات سے جو چیزیں تبرید پیدا کرتی ہیں وہ بوجہ غضر پانی اور مٹی کے تبرید پیدا کرتی ہیں۔ کیونکہ یہی دو عنصر بارو ہیں۔ لیکن یہ معلوم ہے۔ کہ سیروں پانی اور مٹی کی اس قدر تبرید نہیں ہو سکتی۔ پس اگر کسی عالم طبی کو افیون کا نہر قاتل ہوتا بتلایا جادے اور وہ اُن کے تسبیح میں نہ آئی ہو تو وہ اُن کو محال کہتے گا۔ اور اُن کے محال ہونے پر یہ دلیل فایم کریگا۔ کہ افیون میں نادی اور ہماری اجزاء ہوتے ہیں۔ اور ہماری اجزاء افیون کی برعدت نیاہ نہیں کرتے اور جس حالت میں نہیں سمجھیں اجزاء پانی اور مٹی فرض کر لینے سے اُن کی یہی مفروط تبرید ثابت نہیں ہوتی تو اُن کے ساتھ اجزاء حارہ ہوا و آل مل جانے سے اس حد تک تبرید کیونکر ثابت ہو سکتی ہے۔ اس کو وہ شخص یقینی ملیں سمجھتے گا۔ اور اکثر دلائل فلسفہ در باب طبیعت و آسمانیات اسی قسم کے خیالات پر مبنی ہیں۔ وہ اشیاء کی وہی حقیقت سمجھتے ہیں جو عقل یا وجود میں پاتے ہیں۔ اور چیز کو سمجھنے نہیں سکتے۔ یا جس کو موجود نہیں دیکھتے۔ اُن کو محال سمجھتا ہے۔

ہیں - اور اگر لوگوں میں سچی خوبیں ممتاز اور مالوف نہ ہوتیں اور کوئی دعوے کرنے والا یہ کہتا کہ میں بوقت تبلیغ حواس امر غیب جان لیتا ہوں تو ایک اور مثال اُس کی بات کو ایسے عقل برتنے والے ہرگز نہ مانتے - اور اگر کسی کو یہ کہا جائے کہ آیا دنیا میں کوئی ایسی شے ہو سکتی ہے کہ وہ خود تو ایک دانہ کے بلبر ہو اور پھر اُس کو ایک شہر پر رکھدیں - تو وہ اُس تمام شتر کو کھا جاوے اور پھر اپنے تینیں بھی کھا جاوے اور ن شہر باقی رہے ن شہر کی کوئی چیز باقی رہے اور ن وہ خود باقی رہے تو کہے چاہ کہ یہ امر محال اور مخلص مزخرفات کے ہے ہے حالانکہ یہ آگ کی لخت ہے - جس نے آگ کو ن دیکھا ہوگا وہ اس بات کو سُن کر اس سے انکا کرے گا - اور اکثر عجایبات اُخودی کا انکار اسی قسم سے ہے - پس ہم اس فلسفی کو جو اوضاع شرعیہ پر مفترض ہے کہیں گے کہ جیسا تو لاچا ہو کر افیون میں بخلاف عقل وجود خاصیت تبریز کا قائل ہو گیا ہے تو یہ ممکن نہیں کہ اوضاع شرعیہ میں مر باب مصالحات و تصنیفہ قلوب ایسے خواص ہوں جن کا حکمت عقلیہ سے ادراک نہ ہو سکے - بلکہ اُن کو بجز نور نہوت کے افراد کوئی آنکھ نہ دیکھ سکے - بلکہ لوگوں نے ایسے خواص کا اعتراض کیا ہے جو اس سے بھی عجیب تر ہیں - چنانچہ انھوں نے اپنی کتابوں میں اس بات کا ذکر بھی کیا ہے - میری مراد اس جگہ اُن خواص عجیب سے ہے جو درباب مصالحہ حامل بصورت عسر دلالت مجرب میں یعنی ایک تینوں

لہیہ تحریف خاتمه کتاب پر فرموم ہے +

دو پارچے جات اب نا رسیدہ پر لکھا جاتا ہے۔ اور حامل اپنی آنکھ سے ان تقویڈوں کو دیکھتی رہتی ہے۔ اور ان کو اپنے قدموں کے نیچے رکھ لیتی ہے پس بچھے فوناً پیٹا ہو جاتا ہے۔ اس بات کے اسکان کا ان لوگوں نے اقرار کیا ہے۔ اور اس کا ذکر کتاب عجایب الخواص میں کیا ہے۔ تقویڈ مذکورہ ایک شکل ہے جس میں <sup>ڈ</sup> خاذ ہوتے ہیں۔ اور ان میں کچھ بند <sup>ڈ</sup> خاص لمحے جاتے ہیں۔ اس شکل کے ہر سطر کا مجموعہ پسند ہوتا ہے۔ خراہ اس کو طول میں شمار کرو یا عرض میں یا ایک گوشہ سے دوسرے گوشہ بک تجھب ہے اُس شخص پر جو اس بت کو تو تصدیق کرے۔ لیکن اُس کی عنی میں اتنی بت نہ سکتے کہ خاذ فجر کی درکوت اور ظهر کی چار کوت اور مغرب کی تین رکت محدود ہوتا بوجہ ایسے خواص کے ہے

[ارکان احکام شریعی کی]  
بنو نظر حلقت سے نہیں سو بھی سکتے۔ اور ان کا سبب  
روجع بند یو ایک تشیل کے اخلاف اوقات مذکورہ ہے۔ اور ان خواص کا اور اگر  
اکثر فرم نتیجت سے ہوتا ہے۔ تجھب کی بات یہ ہے کہ اگر ہم اسی عبارت  
لو بدل کر عبارت مسچین میں بیان کریں تو یہ لوگ اس امر اخلاف اوقات  
مذکورہ کو ضرور سمجھ لیں گے۔ سو ہم کہتے ہیں کہ اگر شمس وسط سماء میں  
ہو یا طالع میں۔ یا غارب میں۔ تو کیا ان اخلافات سے حکم طالع میں  
اخلاف نہیں ہو جاتا۔ چنانچہ اسی اختلاف میرشمس پر نلا چھوں۔ عروں اور  
وقات مقرر کے اختلاف کی بنائی گئی ہے۔ لیکن زوال اور شمس کے فی  
وسطہ التماز ہونے میں یا مغرب اور شمس کے فی الغارب ہونے میں کچھ

فرق نہیں ہے۔ پس اس امر کی تصدیق کی مجھ سے اس کے اذکر کیا سیل  
ہے۔ کہ اس کو بجارتِ نبیم سنا ہے جس کے کذب کا غالباً سوتراہ  
تجھے ہوا چوکا۔ مگر باوجود اس کے تو اُس کی تصدیق کیئے جاتا ہے۔  
چنے کہ اگر نبیم کسی کو یہ کہے کہ اگر شمس وسط سماء میں ہو اور فلاں  
زکب اُس کی طرف ناظر ہو اور فلاں مجھ طالع ہو اور اُس وقت میں تو  
کوئی لباس جدید پہنے۔ تو تو خود اُسی لباس میں قتل ہو گا تو وہ شخص  
ہرگز اُس وقت میں وہ لباس نہیں پہننے کو۔ اور بعض اوقات خشت  
کی سردی برداشت کرے گا۔ حالانکہ یہ بت اُس نے ایسے نبیم سے ٹھنی  
ہو گی جس کا کذب بارہ معلوم ہو چکا ہے۔ کاش مجھ کو یہ معلوم ہو کہ  
جب شخص کے عقل میں ان عجایبات کے قیوں کرنے کی تجھیش ہو گئی  
جو ناچار ہو کر اس امر کا اعتراف کرے کہ یہ لیسے خواص ہیں جنکی سفترت  
ابیار کو بطور صحیحہ حاصل ہوئی ہے وہ شخص اس قسم کے امر کا ایسی  
حالت میں کس طرح انکار کر سکتا ہے کہ اُس نے یہ امر دیسے نبی سے سئے  
ہوں جو سمجھر صادق ہو۔ اور موید بالمحیرات ہو اور کبھی اُس کا کذب نہ  
سنا گیا ہو۔ اور جب تو اس بت میں خوب کریجا کہ اعداد رکعت اور  
سی جمار و عدد ارکان حج و تمام دیگر عبادات شرعی میں ان خواص  
کا ہو یا ممکن ہے تو تجوہ کو ان خواص اور خواص ادویہ و نجوم میں ہرگز  
کوئی فرق معلوم نہ ہو گا۔ لیکن اگر سترضی یہ کہے کہ میں نے کسی قدر نبیم  
اور کسی قدر طب کا ہو سمجھیا کیا تو لُن علم کا اُسی قدر حصہ صحیح پہلیا

پس اسی طرح پر اُس کی سچائی میرے دل میں بیٹھ گئی اور میسر دل سے اُس کا استیجاد اور نفرت دور ہو گئی۔ لیکن نسبت خواص نسبت میں نے کوئی تحریر نہیں کیا۔ پس اگرچہ میں اُس کے امکان کا مقرر ہوں۔ مگر اُس کے وجود و تحقیق کا علم کس ذریعہ سے حاصل ہو سکتا ہے ہمارے مل معتقدات کی تراؤں کے جواب میں ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ تو اپنے بعد تحریر ذاتی پر نہیں۔ تحریر ذاتی کی تصدیق پر ہی اقصاد نہیں کرتا بلکہ تو اہل تحریر کے احوال بھی ٹھنڈے ہیں۔ اور ان کی پیروی کی ہے۔ پس تجھ کو چاہئے کہ احوال اولیاء کو بھی سننے کا ٹھنڈوں نے تمام مامورات شرعی میں بذریعہ تحریر مشابہ حق کیا ہے۔ پس اگر تو ان کے طریقے چلیگا تو جو کچھ ہم نے بیان کیا ہے اُس میں سے بعض امور کا اور اک بذریعہ مشابہ تجھ کو بھی ہو جائیگا۔ لیکن اگر تجھ کو تحریر ذاتی نہ ہو تو بھی نیزی عقل قطعاً یہ حکم دیگی کہ تصدیق و ایمان واجب ہے۔ کیونکہ فرض کردہ ل ایک یانع و عاقل شخص جس کو کبھی کوئی مرض لاقر نہیں ہوا۔ اتفاقاً مرض ہو گیا اور اُس کا والد شفقت طبیب حاذق ہے۔ اور اس شخص نے جیسے ہوش نبھالا تبے وہ پانے والد کے دعویٰ علم طب کی خبر سنتا رہا ہے۔ پس اُس کے والد نے اُس کے نئے ایک والے بیرون بنائی اور لہا کر یہ دعا تیرے مرض کے نئے منید ہو گی۔ اور اس بیاری سے تجھ کو شفا مسے گی۔ تو بتاؤ کہ ایسی حالت میں گو وہ دوائیخ اور بد ذاتہ ہو اُس کی عقل کیا حکم دسے گی۔ کیا یہ حکم دیگی کہ وہ اُس دوائی کا حاکم یہ

یا یہ کہ اُس کی تکذیب کرے اور یہ کہے کہ میری مجھے میں نہیں آتا۔ کہ اس دوا اور حصول شفا میں کیا مناسبت ہے اور مجھے کو اس کا تجہ نہیں ہوا ہے۔ کچھ شک نہیں کہ لگردہ ایسا کرے تو ٹو اُس کو احمد سمجھے گا۔ علی ہنال قیاس ارباب بصیرت تیرے توقف کی وجہ سے تجہ کو احمد سمجھتے ہیں ۔

پس اگر تجہ کو یہ شک ہو کہ مجھے کو یہ کس طرح معلوم ہو کہ بنی علیہ<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> ہمارے حال پر شفقت فرماتے تھے اور اس علم رب سے واقع تھے۔ تو اُس کا ہم یہ جواب دیتے ہیں کہ تجہ کو یہ کس طرح معلوم ہوا ہے کہ نیڑا باپ تجہ پر شفقت رکھتا ہے۔ یہ امر محسوس نہیں بلکہ کوئی تجہ کو اپنے باپ کے قرین احوال و شواہد اعمال سے جو وہ اپنے مختلف افعال و برتاؤ میں ظاہر کرتا ہے یہ امر یعنی طور پر معلوم ہوا ہے کہ تجہ کو اُس میں ذرا شک نہیں ہے۔ اسی طرح پر جس شخص نے احوال حصل<sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> پر اور ان احادیث پر نظر کی ہوگی جو اس باب میں وارد ہیں کہ آپ بیت حق میں کسی تکلیف مہماستے تھے۔ اللہ لوگوں کو درستی اخلاق و اصلاح معاشرت اور ہر لایک ایسے امر کی طرف جس سے اصلاح دین و دنیا مستحور ہو بلکہ ان کے حق میں کس کس قسم کی لطف و مہماں فرماتے تھے یہ تو اس کو اس بات کا علم یعنی حاصل ہو جائیگا کہ ان کی شفقت اپنی امت کے حال پر اُس شفقت سے پیدا جانا زیادہ سنتی جو والد کو اپنے بچے کے حال پر بوتی ہے۔ اور جب وہ ان عجایب۔

فعال پر جو ان سے ظاہر ہوئے اور ان عجائبات غیبی پر جن کی خبر نبھی  
ی نہیں سے قرآن مجید و احادیث میں دی گئی۔ اور ان امور پر جو بطور  
آثار قرب قیامت بیان فراہم کرے گئے۔ اور جن کا تصور عین حسب فرمودہ  
جناب ہوتا ہے خود کرے گا۔ تو اُس کو یہ علم یقینی حاصل ہو گا کہ وہ  
ایک ایسی حالت پر پہنچے ہوئے تھے جو مافق لفظی تھی۔ اور ان کو خدا  
لئے وہ آنکھیں عطا فوائی تھیں۔ جن سے ان امور غیبی کا جس کو بجز خدا  
بارگاہ الٰہی کے آزاد کوئی اور ایک نہیں کر سکتا۔ اور ایسے امور کا جن کا ادراک  
عقل سے نہیں ہو سکتا۔ اکشاف ہوتا ہے۔ پس یہ طریقہ ہے صفات  
نبی علیہ السلام کے علم یقینی حاصل کرنے کا۔ تجھے کو تجوہ کرنا اور قرآن مجید  
کو غور سے پڑھنا اور احادیث کا مطالعہ کرنا لازم ہے۔ کہ اس طریقے سے  
امور تجھے پر عیال ہو جائیں گے ہے۔

اس تقدیر تنبیہ فلسفہ پسند اشخاص کے لئے کافی ہے۔ اس کا ذکر ہم نے  
اس سبب سے کیا ہے۔ کہ اس زاد میں اس کی سخت حاجت ہے +  
رہا سبب پھر اس - یعنی ضفت ایمان بوجہ بد اخلاقی - سو اس رخص کا

ضفت ایمان بوجہ بد اخلاقی

علاج تین طور سے ہو سکتا ہے +

ملاز اور احسن کا علاج اول - یہ کہنا چاہئے کہ جس عالم کی نسبت تیرا یہ  
گمان ہے۔ کہ وہ مال حرام کھاتا ہے۔ اُس عالم کا مال حرام کی حرمت سے  
واقف ہونا ایسا ہے جیسا تیرا حرمت شراب و سود بکہ حرمت غیبت و کذب  
و چیل خوری سے واقف ہوتا۔ کہ تو اس حرمت سے واقف ہے۔ لیکن

بوجود اس علم کے تو ان محنت کا ترتیب ہوتا ہے۔ لیکن نہ اس وجہ سے کہ صحیح کو ان امور کے داخل ملاصی ہونے کا ایمان نہیں ہے۔ بلکہ بوجہ شہوت کے جو صحیح پر غالب ہے۔ پس اُس کی شہوت کا حال بھی حیری شہوت کا سا حال ہے۔ جس طرح شہوت کا صحیح پر غالب ہے اس طرح اُس پر ہے۔ پس اُس عالم کا ان مسائل سے زیادہ جانتا جس کی وجہ سے وہ تجھے سے تمیز ہے اس بات کا موجب نہیں ہو سکتا کہ ایک گناہ خاص سے وہ رُکا رہے۔ بہت سے اشخاص ایسے ہیں جو علم طب پر یقین رکھتے ہیں لیکن ان سے بلا کھانے میوہ اور پینی سروپانی کے صبر نہیں ہو سکتا۔ گو طبیب نے ان چیزوں کے استعمال کرنے سے منع کیا ہو۔ لیکن اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ اس بعد پر یقینی میں کوئی خود نہیں۔ یا یقین نسبت طبیب صحیح نہیں ہے۔ پس لغوش علماء کو اسی طرح پر سمجھنا چاہئے ।

دوسرم۔ عام شخص کو یہ کو کو کر تجھے کو یہ سمجھنا واجب ہے کہ عالم نے اپنا علم یوم آخذت کے لئے بطور ذخیرہ نجح کیا ہوا ہے۔ اور وہ یہ ممکن کرتا ہے کہ اُس علم سے میری نجات ہو جائیگی۔ اور وہ علم میری شفاقت کرے گا۔ پس وہ بوجہ فضیلت علم خود پسند اعمال میں تاہل کرتا ہے۔ اگرچہ یہ ممکن ہے کہ علم اُس عالم پر زیادتی جحت کا باعث ہو اور وہ یہ ممکن سمجھتا ہے کہ وہ علم اُس کے لئے زیادتی درجہ کا باعث ہو۔ اور یہ بھی ممکن ہے۔ پس اگر عالم نے عمل ترک کیا ہے تو

وجہ علم کے کیا ہے۔ سن اے جاہل شخص اگر تو نے اُس کو دیکھ  
بل ترک کیا ہے۔ اور تو علم سے بے بھو ہے تو تو ہے سبب اپنی  
بداعمالیوں کے ہلاک ہو جائیگا۔ اور کوئی تیری شفاعت کرنے والا نہ  
ہوگا +

**شوم** - علاج حقیقی - عالم حقیقی سے کبھی کوئی معصیت بجز اس کے ک  
بطريق لغوش ہو ظاہر نہیں ہوتی۔ اور نہ وہ کبھی حاصلی پر اصرار کرتا ہے  
کیونکہ علم حقیقی وہ شے ہے جسے یہ معلوم ہوتا ہے کہ معصیت نہ رہا  
ہے اور آخرت دنیا سے بہتر ہے اور جس کو یہ معلوم ہو جاتا ہے۔ تو  
وہ اچھی شے کو ادنیے شے کے عوض نہیں بچتا۔ مگر یہ علم ان اقسام  
ضموم سے حاصل نہیں ہوتا جس کی تحصیل میں اکثر لوگ مشغول رہتے  
ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اس علم کا نتیجہ بجز اس کے اور کچھ نہیں کہ  
ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی معصیت پر نیادہ بحراست ہو جاتی ہے۔ لیکن  
علم حقیقی ایسا علم ہے۔ کہ اُس کے پڑھنے والے میں خشیتہ اللہ و  
خوف خدا نیادہ پڑھتا ہے۔ اور یہ خوف خدا مابین اُس عالم اور حاصلی  
کے بطور پرده حائل ہو جاتا ہے۔ بجز اُن سورتا، لغوش کے جس سے  
ہشان بعقتضائے بشریت جدا نہیں ہو سکتا۔ اور یہ امر صرف ایمان پر  
والات نہیں کرتا۔ کیونکہ مون وہی شخص ہے جس کی آنایش ہوتی ہے  
اور جو توبہ کرنے والا ہے۔ اور یہ بات گناہ پر اصرار کرنے اور ہمہ تن  
گناہ پر گر پڑنے سے بہت بسید ہے +

پس یہ وہ امور ہیں جو ہم نہست ۃ . و تعلیم اور انگلی آفات  
 خاتمه [ و نیز ان کے بیڈھنے انکار کرنے کی آفات کے باب میں بیان  
 کرنا چاہتے تھے ۔ ہم اند تعالیٰ سے دعا کرتے ہیں کہ وہ ہمکو ان صاحبین  
 میں شامل کرے ۔ جن کو اُس نے پسندیدہ و برگزیدہ کیا ۔ اور جن کو  
 راہِ حق دکھایا ۔ اور ہدایت بخشی ہے ۔ اور جن کے دلوں میں ایسا ذکر  
 ڈالا ہے کہ وہ اُس کو کبھی نہیں بھولتے ۔ اور جن کو شرارت نفس  
 سے ایسا محفوظ کیا ہے ۔ کہ ان کو اُس کی ذات کے سوا کوئی شے نہیں  
 بھائی ۔ اور انہوں نے اپنے نفس کے لئے اُسی کی ذات کو خالع تا پسند  
 کیا ہے ۔ اور وہ سبز اُس کے اور کسی کو اپنا مبہود نہیں سمجھتے ہے فتح

## لَتَهْمَّتْ بِالْخَيْرِ

# بِحَافَةِ الْفَلَسْفَهِ

از

امام ابو احمد غزالیؒ

مترجمہ

ڈاکٹر ولی الدین

مشی فاضل - ایم، الے - پی، پچ، ذی (المن)

پیر سڑبریٹ لا

سابق پروفیسُر صد شعبیہ فلسفہ، جامعہ عثمانیہ، حیدر آباد



# فہرست کتاب

| نمبر | عنوان                                                                   | موضع | نمبر |
|------|-------------------------------------------------------------------------|------|------|
| ۱    | پیش لفظ                                                                 | ۱    |      |
| ۲    | دیباچہ                                                                  | ۲    |      |
| ۳    | مقدمہ                                                                   | ۳    |      |
| ۴    | حیاتِ عالمی                                                             | ۴    |      |
| ۵    | آغاز کتاب تہذیف الفلاسفہ                                                | ۵    |      |
| ۶    | دیباچہ مصنف                                                             | ۶    |      |
| ۷    | پہلا مقدمہ                                                              | ۷    |      |
| ۸    | دوسرا مقدمہ                                                             | ۸    |      |
| ۹    | تیسرا مقدمہ                                                             | ۹    |      |
| ۱۰   | چوتھا مقدمہ                                                             | ۱۰   |      |
| ۱۱   | <b>مسائل</b>                                                            | ۱۱   |      |
| ۱۲   | مسئلہ (۱) قدم عالم کے ہارے میں فلاسفہ کے قول کا بطلان                   | ۱۲   |      |
| ۱۳   | مسئلہ (۲) ابہیت کلام اور نہان و حرکت کے بلکے میں فلاسفہ کے قول کا بطلان | ۱۳   |      |

| نمبر | موضع                                                                                                                                                                                                                         | تصریح                                                             |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| ۱۲   | مشد (۳) فلاسفہ قول کی تبیان میں کہ خالیے تعالیٰ ناصل و صانع<br>عالیٰ ہے اور عالم اسی کے فعل اور صفت سے ظہور میں آیا ہے۔                                                                                                      | مشد (۳) فلاسفہ قول کی تبیان میں کہ خالیے تعالیٰ ناصل و صانع       |
| ۱۳   | مشد (۴) وجود صانع پر استدلال سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ<br>منک (۴) اس بات پر دلیل قائم کرنے سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ                                                                                           | مشد (۴) وجود صانع پر استدلال سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ     |
| ۱۴   | مشد (۵) اس بات پر دلیل قائم کرنے سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ<br>خدا ایک ہی ادیہ کہ دو واجب الوجود کو فرض نہیں کیا جاسکتا جو ایک دوسرے<br>کی علت ہوں۔                                                                    | مشد (۵) اس بات پر دلیل قائم کرنے سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ |
| ۱۵   | مشد (۶) فلاسفہ کے صفات الہیہ کا انکار اور اس کا بطلان                                                                                                                                                                        | مشد (۶) فلاسفہ کے صفات الہیہ کا انکار اور اس کا بطلان             |
| ۱۶   | مشد (۷) فلاسفیوں کے اس قول کے بطلان میں کہ اس کا غیر اس<br>کے ساتھ جنس میں مشارکت کرے اور عقلی طور پر جنس و فعل کا اول پر<br>اطلاق نہیں ہوتا۔                                                                                | مشد (۷) فلاسفیوں کے اس قول کے بطلان میں کہ                        |
| ۱۷   | مشد (۸) فلاسفیوں کے اس قول ..... کے بطلان میں کہ<br>وجود اول (خدا) بسیط ہے یعنی وہ وجود محض ہے، زماہیت ہے<br>نہ حقیقت جس کی طرف وجود کی اتفاق کی جاسکے، اس نئے وجود<br>ایسا ہی واجب ہے جیسا کہ اس کے غیر کے لئے مانہیت ہے۔   | مشد (۸) فلاسفیوں کے اس قول ..... کے بطلان میں کہ                  |
| ۱۸   | مشد (۹) اس تبیان میں کہ فلاسفہ عقلی دلائل سے یقینت کرنے سے<br>عاجز نہیں کہ اول (خدا) کے لئے جنم نہیں ہے۔                                                                                                                     | مشد (۹) اس تبیان میں کہ فلاسفہ عقلی دلائل سے یقینت کرنے سے        |
| ۱۹   | مشد (۱۰) اس بات پر قیام دلیل سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ<br>عالیٰ کے لئے صانع و قلت نہیں ہے۔                                                                                                                            | مشد (۱۰) اس بات پر قیام دلیل سے فلاسفہ کے عجز کے تبیان میں کہ     |
| ۲۰   | مشد (۱۱) ان فلاسفیوں کے قصور استدلال کے تبیان میں جو صحیح ہے<br>ہیں کہ اول اپنے غیر کو جانتا ہے اور افواع و اجناس کو بنیع کی جاتا ہے<br>مشد (۱۲) فلاسفی اس پرمی کوئی دلیل قائم نہیں کر سکتے کہ اول<br>اپنی دولت کو جانتا ہے۔ | مشد (۱۱) ان فلاسفیوں کے قصور استدلال کے تبیان میں جو صحیح ہے      |

| نمبر لسلہ | مصنوع                                                           | نمبر فوجہ                                                            |
|-----------|-----------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------|
| ۲۱        | مشہد (۱۳) فلسفیوں کے اس قول کے ابطال میں کہ اللہ تعالیٰ         | ۱۸۳                                                                  |
| ۲۲        | جزئیات منقسم کا علم ہیں رکھتا                                   | مشہد (۱۴) اس بیان میں کہ فلسفی یہ ثابت کرنے سے عاجز ہیں کہ آسمان ۱۹۳ |
| ۲۳        | ذی حیات ہے اور وہ اپنی حرکت دوری میں اسے شرعاً کاملاً کامطیع ہے | مشہد (۱۵) غرض حرکت آسمانی کے ابطال میں:-                             |
| ۲۴        | مشہد (۱۶) فلسفیوں کے اس قول کے ابطال میں کہ نفس سما دیر         | اس عالم کی تمام جزئیات حداثت سے واقف ہیں۔                            |
| ۲۵        | علوم ملقبہ طبیعت                                                | مشہد (۱۷) فلسفیوں کے اس خیال کی تردید میں کہ واقعات کی               |
| ۲۶        | فطی راہ میں تبدل محال ہے۔                                       | مشہد (۱۸) اس بیان میں کہ فلاسفہ اس امر پر بہان عقلانی قائم کرنے      |
| ۲۷        | سے عاجز ہیں کہ دیوح انسانی جو ہر روحانی قائم بنسپہ ہے جو کسی    | چیز (مکان) میں نہیں، وہ نہ جسم ہے نہ کسی جسم میں منطبق نہ دہ         |
| ۲۸        | بدن سے متصل ہے نہ منفصل، جیسا کہ اللہ تعالیٰ جو تو خارج عالم    | ہے نہ داخل عالم، اور یہی حال فرشتوں کا ہے۔                           |
| ۲۹        | مشہد (۱۹) فلاسفہ کے اس قول کے ابطال میں کہ ارواح انسانی         | پر وجود کے بعد عدم کا طاری ہے زا محال ہے۔                            |
| ۳۰        | مشہد (۲۰) حشر بالاجساد اور اجسام کی طرف ارواح کے غود کرنے دوڑنے | و جنت، حور و قصور وغیرہ کے جسمانی ہونے کے انکار کے ابطال میں،        |
| ۳۱        | اوہ اس قول کے ابطال میں کہ تمام پاتیں عوام کی تسلی کے لئے ہیں،  | و دنیہ چیزیں روحاں ہیں جو جمانی عذاب تھا ابے اعلیٰ وارفع ہیں۔        |
| ۳۲        | خاتمه                                                           |                                                                      |
| ۳۳        | تعلیفیات                                                        | کتابیات                                                              |
| ۳۴        |                                                                 | ۲۶۸                                                                  |



# پیش لفظ

از

ڈاکٹر سید عبداللطیف

(صلوٰۃ اللہ علیٰ وآلہ وآلہ وسلم ایسٹ بکری اسلامیہ جامعہ حیدر آباد)

پیش نظر کتاب امام غزالیؒ کی شہر و آفاق کتاب تھا فہ الفلاسفہ کا رد وزبان میں ایک دلکش اور متنین اظہار ہے۔ مترجم مسلمہ نہ صرف فلسفہ اسلام سے خاص شعف رکھتے ہیں بلکہ انہوں نے اس کتاب کا جامعہ علمائیہ میں ایم اے کے طلباء کو سالہا سال درس بھی دیا ہے۔ ایم کی جاسکتی ہے کہ انہوں نے امام غزالیؒ کے مفہوم کو سمجھ کر اردوزیان میں صحیح طریقہ سے ادا کر دیا ہے۔

غزالیؒ کی کتابوں کا زمانہ حال تقاضہ کر رہا ہے اور اسکی کمی وجہ ہیں: غزالیؒ کا فقط اس قدر وسیع، کلی اور انسان دوستا ہے کہ ہر قوم اور ہر ملت و مذہب کے پیروکار انسان اور انسانی معاملات پر ایک خیالات سے رچپسی پیدا ہو جاتی ہے۔ وہ صرف اپنے زمانہ ہی کے لئے پیدا نہیں کئے گئے تھے۔ ان کے خیالات اور تصورات ہر دم تازہ اور ہر دم تو انا نظر آتے ہیں۔ اب بعد میں اتنے والے مغربی فلاسفہ کے خیالات کی نہ صرف انہوں نے پیش بینی کی ہے بلکہ فلسفیانہ طریقہ سے ان کو ادا بھی کیا ہے فرانس کے شہیر عالم فلسفی دیکارت (DESCARTES) نے جسکو فلسفہ جدید کہا اور ادم کہا جاتا ہے، طریقہ تسلیک سے اپنے نظام فلسفہ کا آغاز کی، غزالیؒ میں یہ ہیں ایک دلکش انداز میں ملتا ہے، تسلیک و ارتبا بہی نے انہیں حقائق عالم کے چہرے نے نقاب کشائی پر آنادہ کیا اور انہوں نے شک بھی انہی کوشک سے شک انہیں یقین کی را پڑے آیا۔ امکاٹ یہ دکا

ذین اور طبائع فلسفی ہیوم (HUME) تحریری علوم (سائنس) کی  
 اساس پر ہوت کی ضرب لگا ہے اور سلسلہ قانون علیت کے تازو پو درک بھیر کر کھو دیتا ہے  
 پھر کوئی اس قانون کی صحت پر ایمان سے دست بردار ہو کر انہا اعتماد نہیں کر سکتا  
 اور اسکی کلیت و ضرورت کا قابل نہیں ہو سکتا۔ ہیوم سے صدیوں پہلے امام غزالی نے  
 اس کام کو بڑی حسن و خوبی سے انجام دیا ہے: علت مطلول میں نزربط ضروری ہے تاکہ  
 ہے، محض عادی ہے۔ جو منی کے عظیم المرتب تخلصی کاٹ (KANT) اسے فکر کے  
 تضادات کو واضح کیا اور بتایا کہ عقل نظری ان تضادات میں مبتلا ہے؛ وہ کائنات کے  
 متعلق مصادفات کو اتنے ہی مضبوط اور قوی مقدمات سے اخذ کر سکتی ہے اور اس سے  
 صاف واضح ہوتا ہے کہ کائنات کا تصور دوسرا مابعد الطبيعاتی ما در ای تصورات کی طرح  
 محض یا یک نظری غیر معین تصور ہے۔ ہی چیز غزالی پر کشت فا واضح ہو چکی تھی اور قدما کے  
 فلسفی بیانوں کو منہدم کرنے میں اس کا استعمال اخنوں نے بڑی قابلہ زندگی کیا  
 جس کا مظاہرہ پیش نظر کتاب میں بڑی خوبی سے ہوتا ہے۔ اسی کتاب میں انہوں نے  
 ترندگی، دین و نہیں اور عقل صحیح کے حقیقی وازی و ابدی اقدار کو مستحکم کرنے کی جو  
 ورق البشر کو نشش کی ہے وہ ہر ذی فکر مخلص فرد سے فراج تحسین حاصل کر چکی ہے کہ  
 رع ایں کاراز تو آید و مردان چینیں لکھن! اسی کتاب سے ان افراد کے قلوب میں جو  
 روحاں ہدایت و رہنمائی کے مشتاق ہیں اور و عقل کی تھیوں سے اکتا چکے ہیں، کائنات  
 کی روحاں تھیں اور ذہن و قلب دروح کے اسرار دعومن کو جانتے کا شعلہ تیز ہر کوک احتا  
 ہے۔ کتاب تھا فہ مركب شوق کے لئے سہیز کا کام کرتی ہے اور غزالی اپنی  
 دوسری تحدی الد کر تھا نیف سے طالب مشتاق کو صراط مستقیم اور دین قسم پر چلتے ہیں۔  
 چیز غزالی کی اکبر کتابوں کا اردو زبان میں ترجمہ ہو چکا ہے یعنی تھا فہ  
 اب تک بھی اردو زبان میں پیش نہ ہو سکی تھی۔ ڈاکٹر میر ولی الدین میدان فکر میں  
 اپنا ایک خاص مقام رکھتے ہیں۔ جوانی ہی سے میں نے دیکھا ہے کہ انکو غزالی سے ایک فطری  
 لگاؤ رہا ہے۔ جنہی یہ سی خدا کرے کوئی مشکور ثابت ہوا۔ پیش نظر کتاب ذی فکر افراد کو  
 جو عربی زبان سے واقف نہیں ہیں فکر و نظر کا مواد ہمیا کر سکے ہے



## دینی بحث

مشہور عالم مستشرق دیکھنے پر میکاہ و نبی نظر میں امام غزالی تیار کیا اسلام میں بریت عظیم المرتبت اور قصیناً سببے تیارہ درستند فرد تھے وہ و بعد میں آئنے والی نسلوں کے ایسے عوامیں جن کو چار عظیم انسان انہوں کا ہم مرتبہ قدر دیا جاسکتا ہے ان کے مقابلہ میں مسلمانوں کے مشائی فیلسوف ابن رشد اور باتی سب صحیح شرایح اور حاشیہ نویں نظر آتی ہیں ॥

امام غزالی کی مرتبت و مقام کے تعلق اکثر تحقیقیں اسلام کی وجہ اسی ہے اس کا پھر ڈیا کنفدا اللہ شہنشاہ پر افکار میں اور اکردویا ہے۔

نظمہ مقاصد و نکر مرتبت امام ہمام نصیریہت صدر الدین اعلیٰ اسلام ۰

شہنشاہ علمائے زبان کی پیوسٹہ متعدد ستر بجاہش تو اعد اسلام امام کی ذات و شخصیت ہے ان کے اپنے زمانہ کے تمام فکری پہلو اور سادے ہی مسائل مکونہ نظر آتی ہیں کیونکہ وہ ان تمام سے ہو گز رہے تھے؛ ان کا دین و مذہب محض تقدیری تھا، حقائق کا کشف تھا، احوال کی تفصیل تھی، فلسفیات و فنون تھیں، الفنا و رانفنا ذہبی پر ہر کوڑ سارے تنازعات و اختلافات کو چھوڑ کر انہوں نے اتباعِ رسول عربی ملواہ امدادی میں جن حقائق کا اپنے ذریعہ کاشف ہے مثاہدہ کیا تھا، ان کو انہوں نے ضبط تھا، بیخواہے عقلمند ہر جو گوید دید گوید، اور جب وہ اپنے کام سے فارغ ہوئے تو تصنوف دین اسلام کی عمارت کی بنیاد اور علوم دین کا خلاصہ قرار پاچکا تھا ایکیں امام عالی مقام نے ذکر احکام شریعت اور قانونی معاونتی پر مصل کر کے اپنے ظاہر کوار استہ دپر ایستہ کیا تھا اور اپنے باطن کو اخلاقی ذمیہ اور صفاتِ رذیلیہ سے پاک کیا تھا اور اپنے نفس کے مرقع کو بن پاک صورتیں سے جو شکوہ و اہم سے منزہ ہیں جن

کیا تھا اور حق تعالیٰ کے جمال و جلال کا مشاہدہ کیا تھا اور یہ مخصوص خانہں شامل تھا بلکہ "فلسفہ کے مسائل اور نوادر پر بن لگی گرفت ان تمام فلسفے سے زیادہ تینی جوان کے زمانہ تک گزر چکتے بلکہ یہم کہبکتے ہیں کہ یہ بعد میں کتنے والے فلاسفوں سے بھی نیادہ مضبوط فتنی ہے" (رمیاکرذونالد)

جھک جلے کرو اتر و انش اور دشن شد اپنے بغل جہاں بد رحمانی مسیو  
فلک بکرش تین سر تفنا راحم دل پاکش نظر بطف خدا رہنپر  
ہمارا مطلب یہ ہے کہ امام کوتا پہ بینی حکمت ذوقیہ اور بحث و نظر بینی حکمت بخشیہ دونوں سے کامل حصہ لاتھا اور انہی کی ذات کا مل کئے نہیں سے ظلم محمل مفضل ہو گیا:

هُوَ الْيَوْمُ أَوْفِيَ الْعَالَمِينَ تَرْقَعَ دَأْوَ فَرَزْهُمْ فَضْلًا وَأَنْفَعُهُمْ تَدْلِيلًا

پیش نظر کتاب تہافتۃ الفلاسفہ اہم مہم کی یک یعنی قیمت تصنیف ہے جس میں فلاسفوں کی خوب خبری گئی ہے، ان کی بے نائجی، تضاؤ فکر اور انتشار خیال کو چھپی طرح ظاہر کیا گیا ہے۔ ان ہی کے ہتھیار کو ان کے خلاف استعمال کیا گیا ہے اور اس حقیقت کو سمجھوئی و اخراج کر دیا گیا ہے کہ فلاسفوں کے مقدمات اور طریق سے، ان کی "چنان و چنیں" سے یقین کا حصول کسی طرح ممکن نہیں!

جان بہرہ دم زیں دلکد کوب خیال می شود بحریج و خستہ و پائماں

نے صفائی مانش نے لطف و فر نے سوئے آسمان راوی سفر (رومی)

اس کتاب میں غزالی کی توتی بخشی کا چھام ظاہر ہو ہوتا ہے۔ بحث کے میدان میں اتر کر دو فلسفہ کو شکیک و اتر باب کی آخری صد و سیکھ پہنچا دیتے ہیں اور آئرلینڈ کے شہر و معروف مشکل دیوڑ بیووم (سُورَةٌ تَاصَّهُ ) سے سات سو سال قبل اپنی جدیات کی ششیریہ نیام سے طیت کے رہا کو کاٹ کر رکھ دیتے ہیں جس پر آج بھی ملوم جدیدہ کی نیاد قائم ہے۔ جو حضن فتنی ہے ایقینی نہیں۔ غزالی کے بتلانے سے میں علامہ ہوتا ہے کہ یہی علمت معلول کے متلوں صرف آنے معلوم ہو سکتا ہے کہ ان میں سے ہر ایک دوسرے کے بعد ظہور پذیر ہوتا ہے ایسے جیسا کہ سمجھا جاتا ہا کہ علمت معلول میں ایک ہمروہی ربط پایا جاتا ہے اور علمت معلول کو پیدا کرتی ہے، یہ حضن ایک سببے نیاد طعن ہے علمت میں نہ کوئی قوت پائی جاتی ہے جس کی وجہ سے وہ معلول کو پیدا کر سکے اور نہیں لالن دونوں میں کوئی ضروری قطعی ربط پایا جاتا ہے جس کی صدقہ تصور نہ کیا جاسکتے۔

وہ حکماء فلاسفہ کے اہل دعوے کی تردید کرتے ہیں کہ عالم قدیم ہے، اذنی وابدی ہے۔ ولائی قاطعہ سے وہ عالم کے کام کا فنا و ظاہر کرتے ہیں اور فطرتیہ میں کہ ہمارا معمول فلاسفہ کے ذہب کی عقیص کے ساتھ سے اور چیز کا اہتمام نہیں ان کی ولائی کا بطلان ہے، کسی خاص ذہب کے ایجادی طور پر ثابتات کی کوشش نہیں کی گئی ہے۔ ذہب حق کا ثابت ایک دوسری کتاب میں ہو گما جس کا مام و احال العقاد مدد ہو گا۔ غزالی ولائی سے یہ ثابت کرتے ہیں کہ حکماء صنائع و فناوی عالم کے ثبوت سے تاصل ہیں۔ نصف یہ بلکہ وہ اس کی وحدانیت کے ثبوت سے بھی عاجز ہیں اور نہ ہی وہ یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ خدا غیر حرمانی ہے یا یہ کہ عالم کا کوئی خالی یا اس کی کوئی عملت بھی ہو سکتی ہے اور نہ وہ یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ روح انسانی ایک جو ہر قائم بالذات ہے۔

غزالی ولائی و برائیں قاطعہ سے یہ واضح طور پر نظر کر دیتے ہیں کہ فلاسفہ یہ ثابت نہیں کر سکتے کہ خدا اپنے غیر کو اور انواع و اجناس کو تسلی طور پر جانتا ہے، نہ وہ یہ ثابت کر سکتے ہیں کہ خدا خود اپنی ذات کو جانتا ہے۔ ان کا یہ دعویٰ خلط ہے کہ خدا جزویات کو نہیں جانتا لان کا یہ دعویٰ بھی خلط ہے کہ آسمان جیوال متوج بالارادم ہے اور انھوں نے آسمان کی حرکت کی جو غرض بیان کی وہ قطعاً باطل ہے۔ فلاسفہ کا یہ خیال خلط ہے کہ آسمان تمام جزویات کے عالم ہیں۔ فلاسفہ نے جو قیامت اور حشر اجراد کا انکار کیا ہے یا ان کی فاش خلطی ہے۔ سچ تو یہ ہے کہ فلسفی یہ ثابت ہری نہیں کر سکتے کہ دنیا کا کوئی پیدا کرنے والا بھی ہے، ان کا دیر پا ہونا لازم ہے۔

<sup>۱۶</sup> اہل روح امام ہماخت ہافہ میں فلاسفہ کی تردید کے لئے میں مسائل انتخاب کئے ہیں جن میں ترہ مسئلہ الہیات کے اور میں مسئلہ طبیعت کے ہیں جن کی تفصیل اور پیش کی گئی۔

جب امام غزالی اپنے کام سے فارغ ہوتے ہیں، فلاسفہ کی سفاہت کھل کر سامنے آ جاتی ہے اور تہذیف کا قلدی امام کے ہم آواز ہو کر کہتا ہے کہ :

فلسفہ چوں ہکڑش باشد سفہ ہم تکیں  
ہم سفہ باشد کہ حکم کل حکم اکثر است

یعنی فلسفہ کے بمقابلہ حققت سفہ ہے جس کے معنی ہے وقعی یا نادانی کے ہیں، چونکہ میں تھم ہے کہ حکم الاء کے شرح کم الکل لہذا اس اسارة فلسفہ ہی سفہ یا نہیں عقلی مفادانی قرار پاتا ہے؛ اب حدیث العصر

طالب کونڈنگ کی کوئی عقلي اساس نظر نہیں آتی غزالی فلسفیوں کو یونانی مشکلائیں اور یوم کے بازو بازو والا کر کھڑا کر دیتے ہیں ہر شے قابل شبیہ اشکوں ہو جاتی ہے اور فلسہ "سفہ" کامراوف تواریخ پر چاقان آتیا جاپاں دبئے خبر! بحث و نظر کے پر تاریخے غزالی یہ کہتے ہوئے ستائی دیتے ہیں:-

لے خودہ شراب غفلت از جامہں      مشغل شر جوش چوں خربھرس!

تہسکہ ازیں مخاب چو بیدار شوی      متی برود، د د د سرماند لبس!

جب فلسفہ میں زندگی کی کوئی عقلي اساس فرامہ نہیں کر سکت تو انسان کے لئے صرف وحی الہی کا آہما باتی رہ جاتا ہے اور غزالی زندگی کی اساس اسی حی کو قرار دیتے ہیں جو انبیاء کے قلوب پر نازل کی جاتی ہے اس میں شک و دیس کی گنجائش نہیں اس میں حق صریح ہوتا ہے، یقین و اغان پیدا کرنے کی پوری قیمت ہوتی ہے۔ بھی اول فلسفی ہیں یہی فرق ہوتا ہے کہ بنی جو کچھ کہتا ہے وہ یقین و اغان کی پوری قوت سے کہتا ہے اس میں کوئی تردود، کوئی شک و شبیہ، کوئی ظن و قیاس، کوئی دھرم و احتمال نہیں ہوتا، کیونکہ وہ اس یقین کی بنیاد پر کہتا ہے جو حق تعالیٰ اس کے قلب میں کسی یہ سذھیریہ سے پیدا کر دیتا ہے۔ جو شاہزادی کی حیثیت رکھتا ہے، اور وہ اس کو اور صرف اسی کو "حق" سمجھتا ہے۔ بخلاف دھنس ہو پہاڑ کی بنیادی سے آفتاب کو اپنی آنکھ سے دیکھتا ہو، وہ دنیا بھر کے اندر ہے، بہرے یا ان لوگوں کے مقابلہ میں جو اس بلندی سینچے آتاب کرنے دیکھ رہے ہیں اس بات میں شک کر سکتا ہے کہ آفتاب طبع نہیں ہوا؟ فلسفی یا عقلي کے پاس شاہزادی نہیں پوتا زندگانی کی چیز ہوتی ہے، اس کے پاس "ظنوں" (قياسات) و تعلقات ضرور ہوتے ہیں مگر مخالف احتمالات کی پر چھایاں ان کو اس طرح دعویٰ اپنے ابر کھتی ہیں کہ وہ اول یقین سے محروم رہتا ہے، المیان قلب و سکینت خاطر کی دولت خود اس کے پاس نہیں ہوتی، وہ دوسروں کو یہ دولت کہاں سے لا کر دے سکتے ہے؟

موجودہ سائنس کے جمیل احشائات نے بہت سے فکری انظیفات کو مشاہدہ کی حیثیت دیدی ہے نیکن علمائے سائنس کو اعتراف ہے کہ انتہائی حقیقت ان کی گرفت سے باہر ہے، وہ یہ تک نہیں جان سکے کہ "از جی" یا "وقت کی حقیقت" کیا ہے، وہ صرف یہ جان سکے ہیں کہ از جی کیا کرتی ہے لیکن از جی کیا ہے، اس کا علم انہیں نہیں، اسی طرح انسیں اعتراف ہے کہ کائنات کے راز ہائے سربراہ سے وہ اب تک پوری طرح واقع نہیں ہو سکے اور یہ راز کے تحت ایسے بے شمار راز سربراہ ہیں۔

جن کے صحیح اکشاف کے نتیجے انہیں کوئی صیال و رکاریں نہ لہذا جو کچھ آج کہا جا رہا ہے وہ حرف آخر برگز نہیں! اسی لئے نبیاء کی پکار و شروع سے یہ بھی ہے کہ

اذالم تری العلال فشل لانماں تناول بالابصار

یعنی جب تو خود ہلاں کو نہیں دیکھو سکا، احتیقت کا مشاہدہ نہ سکا تو ان لوگوں کی بات کو وان لے، جنہوں نے اپنی آنکھوں سے ہلاں کو دیکھا ہے!

تہافت سے غایل بھی ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ جب زندگی کے لئے کوئی عقلی اساس نہیں تو یہی کی جامکنی تو ہمیں نبیاہی کی طرف بوجع کرنا پائیجئی کی بیت ہٹکی خدمت اور ہمی کے ذمہ عین تھام کا یہ عقیدہ تین احسان یہ ہے کہ وہ بنی نوع انسان کو تین فاذ عان کی ایک ایسی بیش بیاد دلت عطا کرتا ہے کہ دنیا کی کوئی دولت اس کا مقابلہ نہیں کر سکتی:

مرگستہ چرمی روی تو چول آب بھوئی لیں بھرپڑ آب بیات است بھوئی!  
پھر تین ان بیاری باتوں کے متعلق ہوتا ہے جو انسان کی بیدی فلاح کے لئے سنگ بنیار کی خشیت رکھتی ہیں اور اس کی خشیت کی ایسی تحریر کرتی ہیں جو ہمیشہ کے مغل سے غالی ہوتا ہے۔ اور ان کے متعلق صحیح علم حاصل کرنے کا کوئی مادی خدیرے آج تک بھی ایجاد نہیں ہوا لشنا نظام عالم میں ان کی خشیت کیا ہے؟ کیا وہ اطمینان آوارہ و آزاد ہے یا اس کو اپنے اعمال و افعال کی وجہ بھی کتنی ہوئی کیا وہ محض بخت و اتفاق ہی سے عبیث پیدا ہو گیا اور اس کو کسی حقیقتہ احتیاط کی طرف بوجع ہوتا نہیں بھیت موجودہ کا تعلق حیات آتی ہے کیا ہوتا ہے محض کائم ہے یا اس کی حقیقت محض اتفاق ہے، یعنی ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف منتقل ہونا، اگر انسان ایک ابدی حقیقت ہے وہ فنا نہیں ہوتا تو بعد الموت اس کو کن احوال سے گزناہ کر کا؛ وغیرہ۔ ظاہر ہے کہ جب تک ان جسمی بیاری باتوں کے باہم یہ تین ان واد علن پیدا نہ ہو جو جدوجہدی اور حرکت عمل کی کوئی سمت قائم پہنچتی ہے اور اس جمعہ کا واعمل میں بیسانیت و استقامت پیدا ہو گئی ہے، یعنی روحانی بحاظ سے اس کی خصیت کی تحریر برگز نہیں ہو سکتی۔

نمی دانی تو جاہلی گویست فاش!

نظر پقصش اولی یا پنقاش؟

خطوٹی دیر کے لئے تعمود کجھے کہ کسی نبی کی تعلیم موجود نہیں، مرف فلسفیوں کی تضییقات اداہائی موسکانیاں موجود ہیں جو لم ولاد نہیں سے معمور ہیں، "عقل کو تنقید سے فرست نہیں" بعد میں آئیوالا فلسفی اپنے پیشہ دے کے خیالات کے تاریخ پر کوئی تحریر را ہے، فلسفے کے نظامات پیدا ہو رہے ہیں اور فنا ہو رہے ہیں اُس شغل کا حامل مخفی، ابیقوہی، الذیت - یہ بیسی حالت میں کیا کسی حق کے مستلاشی کو ان چیزوں والات کے تعلق جو شال کے طور پر اور پیشیں کرے گے۔ وزرا طیبیان کی سرت اور بھی دیکھیت حامل ہو سکتی ہے؛ ہاں، ایسی مثالیں فروختی ہیں (اور خود فرمان کے ساتھ یہی عالم رہا) جو انھیں والات میں غلطان پیچاں تھے اور تلاش و تجویز کی وادیوں میں بحثک رہے تھے، ان کو روشنی نظر آئی اور پھر وہ اسی روشنی ہی کے ہو گئے، میکن یہ وشنی فلسفہ یا انسس کسی ہی تھی بلکہ وہ روشنی دی ہی حکم کی کرنیں ضمیح ثبوت کی لو سے پھوٹتی ہیں۔

عاقل ان از بے مرادی ہائے خوش

با خبر گشتند اذ مولائے خوش!

جیسا کہ ہم نے اور سکالدیا بے کہ کتاب تہذیف میں امام غزالیؒ نے متعدد موقعوں پر تصریح کر دی ہے کہ اہل کام تقدیف فلاسفہ کی صرف تروید ہے، تحقیق نہیں، ان کے تدبیب کی تکذیب اور ان کے دلائل کا بطلان ہے، کسی خاص منہب کی جانب سے مدافعت نہیں، فلسفہ کے عبور نازانی کو واضح کرنا ہے اور فلسفیوں کی سفاہت اور بے خبری کا فاقہ کرنا ہے، میکن اگر علم ابت نہ معرفت کے کچھ جھونپڑ کرنا ہے اپنے سینے کے دیکھوں کو کھولنا چاہتا ہے، "تو غزالیؒ ہدایت کرتے ہیں کہ تھیں" کتاب العبر و الشکر" سے اس کی کچھ دریں مل سکتی ہیں یا "کتاب المحبت" یا "کتاب التوکل" کی ابتداءیں "باب التوحید" سے اور یہ سب کتابیں احیاء میں ہیں، اور یہی مقدار ان معلومات کی جن سے تعاریف فرقہ معرفت کی کچھ زیادہ تکمیل ہو گی، "کتاب المقداد الاقعی فی امساہ اللہ العظی" میں ملے گئی خصوصیات اسے شفقة من الافعال کی بحث ہیں، اگر تم اس مقیدہ کے ہمراہ سچی طلب کے ساتھ صریح معرفت کے خواہش مند ہو تو یہ بحث صرف جادی ان کتابوں میں ملے گئی جھیں ہم نااہلوں کی آنکھ سے پوشیدہ رکھنا چاہتا ہے، "الاربعین فی اصول الدین سکل المطبعة العربية"۔

طالب صادق کے نام کی نشان دلادہ کتابوں کی طرف راجعت فرمودی ہے، ان کے

معالجہ کے بعد اس کو معلوم ہو گا کہ امام کی صحیحت و بیتیت یہ تھی کہ :  
 از کنڑ و قدوری نتوانیافت خدا را دو صفحہ دل ہیں کہ کتابیے بازیں نہیں  
 سیاحی دل کن کہ دیوارے بازیں نہیں دیوارے خدا باش کہ کارے بازیں نہیں  
 پیش نظر کتاب تہذیف کے اس ایڈیشن کا ترجیح ہے جس کو صرکے عالم سیمان زیانے کچھ عرصہ  
 قبل پانچ مقدمے اور جواہی کے ساتھ شائع کیا تھا جب میں محمد طعنی جبعو کی کتاب "تاریخ فلاسفہ الاسلام"  
 کے ترجمے سے فارغ ہوا جس کی اشاعت دارالترجمہ جامعہ عثمانیہ حیدر آباد سے ۱۹۸۱ء میں ہوئی تو  
 میر اخیال ہوا کہ جامعہ عثمانیہ کے ایم اے کے طلباء کے لئے جھول نے اپنا اختیاری ضمنون فلسفہ اسلام یا  
 ہے۔ تہذیف کے ترجیح کی بھی تجھیں ہو جائے چنانچہ میں نے اپنے ایک عزیز عالم دوست مولوی میر احمد  
 نقوی صاحب کی اعانت سے اس کام کی طرف توجہ کی اور کتاب کے ایک بڑے حصے کے ترجمے سے  
 فراخوت حاصل کی تھیں بعض موانعات کی وجہ سے اس کی تحریک ہبھوکی ہے جنہاً قبل ان ہی عزیز کی عنایت  
 و اعانت سے بحمد اللہ ترجمہ تکمیل پاسکا میرا یخوشگوار فریضہ ہے کہ مولوی صاحب کا ہمیر قلب سے شکریہ  
 اور اکردن جن کی حسن امداد کے بغیر ترجیح کا یہ شکل کام مجھ سے ممکن نہ تھا۔ مولوی صاحب اس کام میں میرے  
 برادر کے شریک رہے ہیں اور اپنا بہت سارا وقت عزیز اس میں صرف کیا ہے میں مولوی صاحب  
 کا تعلیم سے شکر گزار ہوں میں اپنے فاضل دوست ڈاکٹر انصار خاندی، ریڈ شعبہ تاریخ، جامعہ عثمانیہ کا  
 رہینِ نشت ہوں کہ انہوں نے اس سوتے کو شروع سے آخر تک بالمعان نظر دیکھا اور اپنے مفید  
 مشوروں سے میری اعانت کی سے

سخن گوز بیگانہ گہ در رو مسدق میان اہل فنا آشنا ہی از نیست  
 میں اپنے استاد محمد تمڈاکر سید عبد اللطیف صاحب کا بھی اعماق قلب سے شکر گزار ہوں کہ انہوں  
 نے اس ترجیح کو لپیت اور اہل "اندوں میں ایسٹ پکھرل اٹھی ٹیوٹ" سے اشاعت کا انتظام فرمایا ہے۔  
 تو میں حسن بطفہ پا پڑو سودا کے وفا مصدق را ملیے اہل ہوفا ارباب الصفاہم — مصدق بلا خلل و بود بکار مل

میرولی العین

حیدر آباد کن

۲۰۰۷ء اگسٹ



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# مُقْدَمَةٌ مُصْحَحٌ وَ حَاسِبَةٌ لِكَارِ

میں نے حضرت امام غزالیؑ کی بہت سی تصنیف کا مطالعہ کیا ہے جن سے ان کی بلند پایہ شخصیت کا عام طور پر اعتراف کیا جاتا ہے مگر مجھے ”کتاب تہافت الفلاسفہ“ میں ان کی ایک خاص حیثیت نظر آئی اور میں سمجھتا ہوں کہ ہر دو شخص جو اس کتاب کا بنظیر غائر مطالعہ کرئے خود اس کو محسوس کئے بغیر نہ رہے گا۔

مشیتِ الٰہی کو اس کتاب کی جب دوبارہ طباعت منظور ہمہ تو مجھے خیال پیدا ہوا کہ اس ایڈیشن میں تہافت کی اس خاص حیثیت کو واضح کرنے کے لئے بعض حقائق کا ذکر کروں۔  
میں یہ امر واضح کر دینا چاہتا ہوں کہ غزالی اور ان کی تصنیف ”تہافت“ دونوں صورت میں کہ یہاں ظاہر ہوں گے وہ بالکل نئے ہوں گے اس سے پہلے وہ اس صورت میں متعارف نہیں ہو سکے گیں۔

گویہ بات بعض لوگوں کے نزدیک حیرت انگیز ہو لیکن وہ شخص جس کا مطیع نظر بافت حق ہوتا ہے وہ محض عوام انسان کی رہشت زدگی اور ان کے تعجب کے خیال سے اپنی اس رائے سے نہیں پیدا ہوتا جس کی دلیل سستہ تائید ہوتی ہے اور اس پر جگہ قائم ہو جکی ہوتی ہے۔  
میں نے اس کتاب کے خواشی میں بعض بعض جگہ امام سے اختلاف بھی کیا ہے مگر ان اختلاف کا مقصد بعض دیدگاری نہیں اور یہیں کہیں انہی حیات بھی کی ہے مگر اس حیات کا مطالعہ بعض جوں اتفاقاً نہیں اور نہ عصیت ہے میقصود صرف واقعات اور حقائق کی تلاش ہے اور انہی پیافت کا ارادہ اور وہی مراہیں۔ شخص کے عمل کی تعمیرت کی بنیاد پر ہوتی ہے اور طالب نیک کا مدد کا خدا ہوتا ہے۔ فقط

سیستان و نیما

مورث، ا صفحہ ۷۱۲۔ ہجر مطابق ۱۹۳۴ء

# حیات غزالی

ابو حامد غزالی شیخ میں خراسان کے شہر طوس میں پیدا ہوئے پھر انہی میں والد کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ ان کا دوسری تینی غیری اور فلاکت میں گزرا۔ ایک صوفی منش بزرگ نے ان کی سرپرستی کی اور ان کو اپنے گھر کے قریب ایک مدرسہ میں داخل کیا۔ جہاں اکثر طالب علموں کی گذربر سر کا خود درسہ کفیل ہوتا تھا۔

غزالی کچھ دنوں ہی میں تحصیل علم میں مصروف رہئے پھر جان روانہ ہوئے وہاں سے نیشاپور گئے جہاں امام الحرمین (ضیا الدین الجوینی) مدرسہ نظامیہ کے پرنسپل تھے۔ انہی کی سرپرستی میں امام غزالیؑ فقہ، اصول فقرہ، منطق و کلام کی تحصیل کرتے رہے، مگر موصوف کی وفات کے بعد (یعنی ۷۰۲ھ میں) امام نیشاپور سے معلم کو چلے گئے، کچھ دنوں وہاں قیام کرنے کے بعد بغداد کے مدرسہ نظامیہ میں کھلے گئے، ان کو تدریس کی خدمت مل گئی اس نہاد میں امام کی ملکی شہرت بہت بیش کی تھی، اور ان کے حلقة درس میں تین سو سے زیادہ اکابر علم و شریک رہا کرتے تھے، پھر کسی دہر سے وہ وہاں سے بھی بھل پڑے اور تقریباً ۹۱ سال تک شام و جاوزہ صفر کے بیانوں میں دشت نور دی کرتے ہوئے پھر نیشاپور اور وہاں سے طوس پہنچے اُنے لور وہیں ۳۱ جمادی الثانی ۷۰۸ھ میں ان کی وفات ہوئی۔

میں ان کی عالم فانی سے رحلت کے بارے میں وہی کہوں گا جو فوہنسن میکن مشہور انجیزنسنی المتنوی (۷۰۸-۷۱۵) نے کہا تھا: «میری روح تو خدا کے پاس پہنچ جائے گی اور میرا جسم منوں مٹی کی نیچے دب جائے گا۔ لیکن میراثام بہت سی قوموں اور آئندہ نسلوں میں محفوظ رہے گا۔»

غزالی کا نشوونما ایسے دور میں ہوا جبکہ دنیا میں اسلام اختلافات مذاہب کے طوفانوں میں گھری ہوئی تھی اور ہر جماعت یقینیدہ رکھتی تھی کہ صرف میں ناجی ہے، میسا کہ خدا کے تعالیٰ کا قول ہے۔ مُکْلَل حزبِ عَالَّة نِعِمٌ فَرِحُونَ جب آراء اس قدر متقابل و متبایں ہوں تو یہ نامکن تھا کہ سب رائیں صحیح ہوں خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا۔ ”میری است میں ۳۲“، فرقوں میں بہت جائے گی ان میں سے ایک فرقہ ناجی ہو گا۔“

غزالی اپنی آخرت کو سنوارنے پر حریص تھے، بُرے حشر اور ناموافق روحانی انقلاب سے ڈتے تھے، آخر دہ کیا کرتے؟ اس میں کوئی شک نہیں کہ تقدیم توکسی ایک فریض کی جانب مائل ہوئے کا نام ہے، مگر حرم و احتیا طا کا تقاضہ ہے کہ بہت ڈفتیش کی جائے، تقدیم کا استعمال کیا جائے، کیونکہ پوچھا عالمہ درپیش ہے ویا نو سعادت ایدی ہے یا مشقاوت ابدی۔ غزالی نے اخیر پر کیا چنپی وہ کہتے ہیں، ”اویانِ وللٰہ میں عوام کا اختلاف پھر مذاہب میں انہر کا اختلاف ایک ایسا بحر عیق ہے جس میں الکثر عرق ہو کر رہ گئے، اور پہست کہیں جو بچے ہیں عین قوانین شباب سے تو کیا بلکہ ابتداء شعور و احساس سے اس بھروسی کی شناوری و غوطہ نی کرتا ہے، خائف یا بندول کی طرح نہیں بلکہ اندر ورنی گہرائیوں کا لکھوج کرنے والے غوطہ زدن کی طرح، ہر زندگی میں جو ہر حقیقت کا جو یار ہے، ہر شکل کا مقابلہ کیا، ہر گز اب میں اپنے (سفینۃ عقل) کو پھنسایا، ہر فرقہ کے عقیدہ کی میں نے چھان میں کی، ہر جماعت کے نہیں اسرار کو گھونٹے کی کوشش کی تاکہ اہل بدعت اہل سنت اور حق پرست و باطل پرست میں تمیز کر سکوں میں نے کسی باطنی کو نہیں چھوڑا جب تک یہ نہ معلوم کر لیا کہ اس کے باطن کا راز کیا ہے، کسی ظاہری کو نہیں چھوڑا جب تک اس کا پتہ نہ لگا کیا کہ اس کی ظاہریت کا حاصل کیا ہے، حقیقت فلسفہ سے واقعیت حاصل کرنا چاہتا تھا، اس نے فلسفی بھی مجھ سے چھوٹ دسکا متنکھیں و حروفی بھی نہ پیچ سکے، میں نے کوشش کی کہ متنکھیں کے کلام کی غایت معلوم کروں، اور صوفیہ کی صنوت کا بھیڈا، اس پر مطلع ہوئے کے لئے میں زیادہ حریص رہا، عبادت گزار تو میں نے اُن پر مچاہیں لگا دیں کہ دیکھوں کہ نہیں حاصل عبادت کیا ملتا ہے۔ زندگی جو حالت تعطیل میں رہتا ہے اس کی بھی تجسس میں رہتا کہ معلوم کر دو، کہ اس کی چراحت کے کیا اسباب ہیں، حقائق کی دریافت کا سود ایسے سر کے لئے تھی

چیز نہ تھا، یہ میری باہوش نندگی کی ابتدائی زندگی سے والبستہ ہے، میں کہہ سکتا ہوں کہ یہ میری فطرت میں خدا کی طرف سے دلیست ہے مغض میرے اختیار و خواہش سننہیں، اور اسی ذوق نہیں دو دشیاب کے آغاز ہی ہیں میرتی تقییدی کی زنجیر دل کو قڑا اور مجھے سور و شی عقائد کے تایک قیدنا سے آزاد کر دیا۔

تقییدی گروں یا ری اور سور و شی عقائد کی چار دلیواری سے رہائی اساتھی میں مختلف گوناگوں آراء و عقائد پر عالمانہ و تنبیہی نظر کی بے باہامہ جراحت کی ذمہ داری جس چیز پر ڈال جاتی ہے تینیاً وہ تشکیل کیا ہے۔ دوسرے اہم واقعات کی طرح تشکیل کی ابتدائی انسانی ذہن میں اپانک نہیں ہوتی، یہ انسان کے سخت الشعور میں ابتداؤ سے پاؤں قدم رکھتی ہے، یہاں تک کہ وہ اپنے اقتدار کے لئے راہ نکالتی جاتی ہے۔ آخر کار روح انسانی پر اس کا کامل سلطنت ہو جاتا ہے کبھی اس اسباب و عوامل بھی مخالف ہوتے ہیں اور ایک دوسرے کی مدد کرتے ہیں، بعض وقت اس کے اسباب اتنے خپتی ہوتے ہیں کہ مفتش کی نظر سے بھی اوہ جیل رہتے ہیں، رہا یہ سوال کہ وہ اسباب کیا ہیں اور کب پیدا ہوتے ہیں ایسا سوال ہے کہ اس میں بحث کرنے والے مختلف نظریات کے حامل ہوتے ہیں، اسی طرح غزالی کے بارے میں بھی جن لوگوں نے بحثیں کی ہیں وہاں کے اس دور زندگی کے بارے میں مختلف خیالات رکھتے ہیں۔

پروفیسر کامل ہیار اور جیل صلیباکی ایک داشتے ہے تو پروفیسر وہور کی دوسری داکٹر زیر کی تیسری پروفیسر میکلانٹسک چوتھی، مگر جہاں تک میں سمجھتا ہوں یہ تمام ناٹیں رجما بالغیب ہیں، اور عالمی سے میرا بہیں میرے نزدیک غزالی کی زندگی میں تشکیل کے دو اہم دلار ہوئیں: ۱۔ پہلا دو جس میں شک خفیف طور پر نمودار ہوا، جیسا کہ اکثر ہل نظر افراد میں ہوتا ہے۔

۲۔ دوسرا درجیب کرشک سخت اور تیز تر ہوتا جا رہا تھا اور عقائد بالہ کے خص خاشک کے لئے برق بتا جا رہا تھا، اسی طرح جیسا کہ اونچے درج کے فلاسفہ والی فکر میں ہوتا ہے من غزالی نے اس پہلے دو میں اپنی نظر کے آنکے متعدد فرقوں کو رکھا، اور ان کے فہرنس کے ساتھ مختلف و متفاہ عقائد و آناؤپریں ہونے لگئے، اپنے عقائد کو دوسرے فرقوں کے مقابل ایک فرقی کی طرح رکھ کر، چھیتیت ایک منصف کے انہوں نے سب سے پہلے جو کام کیا وہ یہ تھا کہ ایسے

موروثی عقائد کی بوسیدہ دیوارِ دعا دی اور تمام فرقوں میں سچائی کے موت کی تلاش کرنے لگئے ان کا شک اس مرحایہ میں را کرہما را خیال صحیح ہے تو) اس بات پر استھنا ہے کہ حق کس فریق کیجا سبب؟ غزالیؒ نے اس سچائی کی تلاش کے لئے جن حیزوں کو معیار بنایا وہ دو تھیں بعلقہ و حواس تواہیر کتاب و سنت۔ اس کے ملاوہ ان دلائل و فروع سے بھی انھوں نے مدینی جو اس زمانہ میں متعارف تھے ان دلائل میں انھوں نے بلا کا اختلاف پایا، جیسا کہ وہ جواہر القرآن میں یک جماعت کے بارے میں لکھتے ہیں: "ان کے پاس دلائل بہت قناعت ہیں جس کی وجہ سے دو خوبی گمراہ ہوئے دوسروں کو یہی گراہ کیا" اور اپنا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں: "اس بارے میں ہم کو کوئی تعجب نہیں ہے، واقعیہ ہے کہ اس میدان میں چارے اس پر خود نے بارہ لغوشیں کھائی ہیں۔" ان دلائل کا باہمی تباہی و تقادیر اور اتنا انبردست اختلاف قدرتی چیز ہے، کیونکہ ان کی قوت و صفت اور حق و باطل کے مارج ایک سے نہیں ہیں۔

ضوری تھا کہ غزالی کی توجہ اپنے ان کی دلائل کی طرف ہوتی۔ پہلے تو وہ ان کو منقادی نظر سے پکھ لیتے، پھر ان کے مددوں کو جانچتے، بھی وہ ان دلائل پر اس علم کی روشنی میں تبصر فکر تے جس کو وہ "یقینی" کے نام سے موسوم کرتے ہیں اور جس کے بارے میں وہ لکھتے ہیں: "کسی معلوم کا اکٹھاف اس علم کے ذریعہ درجہ یقین تک پہنچ جاتا ہے، اور اس منزل میں شک کا اور ہو جاتا ہے، کیونکہ اس علم کے ساتھ فلسفی کام کانہیں غلطی سے امان اُسی وقت ملتی ہے جب اس درجہ کا یقین حاصل ہو جائے کہ اس یقین کو اس شخص کی کوشش ہی متزلزل نہ کر سکے جو پھر کو کو سوزانا بنا سکتا ہو، یا لامبی کوسانپ کیونکہ درجہ یقین ایسا ہی ہوتا ہے جیسا کہ حساب کے اس عام قبول کا علم کہ دس تین سے بڑھ کر ہے۔ اور اس کی دلیل یہ ہے کہ میں لامبی کوسانپ بنا سکتا ہوں تو یہ تباہہ دیکھنے کے بعد بھی حساب کے اس مول سے میرا اتفاق نہیں ہوتا سکتا، یاد چو دیکھ اس کی قوت اجماز پر میرے تعجب کی کوئی استہانہ نہیں تھتی۔"

جب علم ق غزالی کی نظر میں یہی بہ اوایب حق کی میزان بھی وہی، ہوگی جو اس کی طرف صافی کر لیتی ہو، اور ذرا ہر ہے کہ جب وہ اپنے مطلوب کے تعین کے بارے میں اتنے سخت ہوں اور اعتبار و قوت کے لونچے درجہ کے طالب ہوں تو ضروری ہو گا کہ صرف عقل و حواس ہی منظور

بائگاہ رہیں، باقی چیزیں رد کر دی جائیں، کیونکہ ان دونوں کے سوا کے ان کے نزدیک کوئی چیز مطلوب کو ثابت نہیں کر سکتی تھی، اور یہی چیز اس وقت ان کے لئے نصب العین تھی۔

تاہم غزالی عقل و حواس سے بھی کسی باتا قادرہ امتحان سے گذے بغیر مطین نہیں تھے، ناکہ معلوم ہو سکے کہ منزل مقصود تک وہ حقیقتاً رہ بہر بھی ہو سکتے ہیں یا نہیں، کیونکہ اب وہ ان کی قوت میں بھی گمزد یا محسوس کرنے لگے تھے: فرماتے ہیں: "شک کرتے کرتے میں اہل نیج ہے پہنچا کو محسوسات بھی کسی پاؤں علم کی طرف رہنما فی نہیں کر سکتے، کیونکہ ان کی قوت کا بھی یہہ حال ہے ان کے بھروسہ پر ہم کسی نتیجہ کی طرف نکل کر بعض وقت راستہ ہی سے لوٹ جاتے ہیں مثلاً کے طور پر جس بصارت کو نیجے جو سب سے زیادہ قوی اور قابل اعتبار حس سمجھی جاتی ہے وہ سایہ کو محسوس کرتی ہے تو ساکن اس کی حرکت کا اس کو احساس نہیں ہو سکتا، صرف تجوید و مشاہدہ و عقلي ایک گھر ہی بعد اس کی تردید کر دیتے ہیں، اب کہیں معلوم ہوتا ہے کہ سایہ متحرک ہے کو اس کی حرکت دفعتہ نہیں ہوتی، تدریجی ہوتی ہے، اس نئے سایہ کو ساکن تو نہیں کہہ سکتے، جیسا کہ یہ جس باور کرتی ہے۔ آنکھ تارے کو دیکھتی ہے تو اس کا جرم اس کو ایک دینار کے برابر محسوس ہوتا ہے، حالانکہ ہندسی دلائل بتلاتے ہیں کہ تارہ زمین سے بھی جرات میں ڈراہے۔ یہ ہے محسوسات کی حکومت کا حال حاکم جس ایک فیصلہ کرتا ہے، پھر حاکم فصل اکبر اس فیصلہ کو قلمزد کر دیتا ہے، پھر اختلاف بھی ایسا کہ متزلیخم کے بغیر جارہ نہیں ہے۔

اسی طرح حواس کی قوت پر سے غزالی کا بھروسہ اٹھا لیا، اب امتحان کے لئے عقل کی باری آئی، لکھتے ہیں: "محسوسات مجھ سے کہتے ہیں کہ تم کس چیز پر اعتبار کرتے ہو؟ عقل پر؟ قمر کو کیا طیناں ہو سکتا ہے کہ اس کا بھی ہماری ہی طرح حرث نہ ہو، تو ہم پر بھی اسی طرح اعتبار کرتے تھے، بلکہ حاکم فصل آیا اور اس نے ہمارے فیصلوں کے درق چاک کر دیئے، اگر ایسا نہ ہوتا تو تم ضرور ہمارے فیصلوں پر مرضیق لگا دیتے، لیکن فراسوچ تو کیا اس حاکم کا بھی کوئی بالاتر حاکم نہیں ہو سکتا، جس طرح کہ اس کو تم پر بالادستی حاصل ہے، تو کیا وہ بھی اس کے فیصلوں کی کبھی اوتیسی ہی تکمیل نہ کرے گا جیسا کہ وہ ہمارے فیصلوں کی کرتا ہے، اور اس کی قوت محسوس نہ ہونے کے باوجود اس کے وجود سے اخاذ نہیں ہو سکتا۔"

اگر خواہی لکھتے ہیں: ”شعور نے اس کے جواب میں تمہارا ساتو قف کیا نہیں بلکہ مالت سکون ہی ہیں دل اس کے طالب کی تائید کی طرف مائل ہو گیا“ پھر وہی پھری آواز میرے کاں میں آئے تھی گویا وہی محوسات بمحض سے کہہ رہے ہیں؟“ کیا تم سوتے میں خواب نہیں دیکھتے کی مختلف واقعات و ممیتات کا وہاں نظارہ نہیں ہوتا، لہران کے خبات و استقلال کی قسم کو ایک عاضی ہادیہ بھوم سی قرق نہیں ہو جاتی؛ تم سمجھتے ہو کہ تمہاری یہ لذتیں، یا تمہارے یا آلام مستقل ہیں؟ مُرجُبِ اللہِ کھل جاتی ہے تو یہ تمام غیش و مسرت یا سلویٰ تکلیف و رنج سب پاہد ہو اپنے جاتے ہیں، گویا بیت پر بنے ہوئے قلعے تھے جنہیں پر آئے، پھر تم جس چیز کو بیداری کہتے ہو اور جس پر بھروسہ کرتے ہو جس کیا وہ خوب نکے مردی میں پہت زیادہ پائیدار چیز ہے؟ کیا اس کے صیغہ و فرم، اس کے رنج و مذاب کو بھی کچھ شباثت و دوام حاصل ہے، کون صفات دے سکتا ہے کہ وہ بھی خواب ہی کی طرح نہیں، کیا ممکن نہیں کہ تم پر کتنی اور ایسی مالت طاری ہو جائے جو تمہاری ہاں نام ہمادیہ لیکنی کو بھی خواب ہی کی ایک قشر شباثت کر دے، اور جب یہ مالت تم پر طاری نہ تو یہ عیش و خود مندی جس کے منزے تمہارے دلوں کو مودہ لیتے ہیں، داستان پاہیت کے خیالی مزے معلوم ہونے لگیں؛ ادا اس کے خوف و رنج کاں میں دیسے ہی احساس ہونے لگے جسے کسی افسانہ کے پہبخت ناک واقعات میں کشمکش پر لڑہ طاری ہو سکتا ہے۔ شاید ممکن ہے کہ یہ حالت وہی ہو جس کو صوفیہ احوال سے تعبیر کرتے ہیں لیوں ممکن ہے یہ حالت موت ہو، جیسا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:

”الناس نیام اذا ماتوا فانتبهوا“ (لوگ سورہ ہے ہیں جب مرتے ہیں تب جاؤں ایسیں گے) جب یہ خیالات میرے دل میں گذر نہ لگے اور شعور میں جاگنے لگے تب میں اپنا مطلع سوچتے لھا، مگر کچھ سمجھائی نہیں دیتا تھا، سوکے اس کے کہ پھر اسی دلیں ویران کے سلسلہ کی آزمائش کر دیں، اس دلیں وحشت کی تخلیل علم و اولیے کے امولہ ہی سے تھکن تھی، مگر جس کا دل ان امولوں ہی سے اٹھ دیا تھا تو ان طالب سے کیا اشتفی ممکن کر سکتا تھا؟ میں مرض ہوتا گیا جسیں جسیں خواہی کے مصدقہ ہاں سونج نے میری پرشانی میں اضافہ کر دیا، اس قسم کی مات پرشانی جس کو ”سفسطہ“ سے تعبیر کیا جاتا ہے مجھ پر تقریباً دو مینیٹ طاری رہی۔

یغڑل کے یام تینیں کا دار رہدے ہے جوں میں شکنے شدت کی گفتگو پیدا کر لیں تو اس  
دوں میں خالی کی بجز سلطنت نہیں تھے بلکہ عقیدہ کی پابندی ان کے لئے گواہتی نہ کوئی نہیں  
ان کھل میں شفی کی پسکون پر پردازی تھی، اور اُن کی محبت اُن شک کی تیزی کے  
کشت قادرت و کمی تھی میکن زیادہ عمر نہیں گزرا کہ خدا کی محبت جوش میں آئی اور  
اُس نے ان کی بھگیری کے لئے پردازی شفقت آگے بُھایا اور انہیں لشکر میں عبور  
میں لینے کے لئے آمد ہوئی، ترکیہ شہری اور سکاں کی بیشتر سے مدد سے بھی جانک  
نہیں ہوتی، محنت اُنہی پہنچے تو اپنی بھکر کو کوئی بھی نہیں ہے بگوارا یک تبریم دنواز سے وہ پہنچے تو  
نظر کر دیں ہے، تکریب اخجل کوہلیں تکریب اخجل کوہلیں تکریب اخجل کوہلیں تکریب اخجل کوہلیں

بات کے لئے عمر پر تشریف تقریبی تھا۔

آزاد غزال کو اس وقت ہوئے جس کے لئے دعیت بیکاب تھا، اپنے آخوندیت  
میں ملائیں کوئی تکمیل کا مال عطا کیا جس کا حوالہ سی اندر دیوبند سے مکر ری نہ تھا۔  
۲۰ نومبر ۱۹۷۳ء

ابیر شور و سوت و اغظل کی پُر خلب سطح پر آگیا ہے۔ ..... دہنیں کی بت  
پتال بیجن بکار کا نہ تھا۔ یہ مل شہرتِ ششی کا درود تھا جس نے  
میری طلب میں حقیقت کی روح پیدا کر دی، اور حقیقتی میرت کے جام کویر سے بتوول سے  
لکھا، اس کا میانی فتنہ لاہی کے پیدا کرنے میں کسی دلیل دبیاں نہ صہیں لیا، اُنکی  
سمج و تفافی بند کلام کی سحرگاری قوت نے اس تکینِ اغظل کے پیدا کرنے میں جزاً حصہ  
پاؤہ فریادی تھا۔ ..... وہ فریادی ..... جو علوم و معارف کے  
گھنٹوں پر ہم کو مدرس ہلاتے ہے اور انسانی سیستم میں وہ دعست و فراخی پیدا کرتا  
ہے جو سی دلیل وجہت سے مکن نہیں۔

۲۷۔ عمران میں کوئی عذر یا کامیابی کی تاریخیں کیے جائیں کہ یہ کسی قسم سمجھتے ہیں کیونکہ نہ فرماتے تھے جیز  
ہر جیسا ذکر ہے جو دینی شرکت کے بے ہنجاریہ مالک کے مقابل پر یہ کبھی ہمیں دعویٰ شد تھا

کی اس کامیابی کو عقلی ضرورت کے نام سے یاد کرنے نہیں۔ ان کے نزدیک یہ علم حقیقی کی طرف پہنچا کا یک وسیلہ ہے۔ بشرطیکہ ان کے انتقال کا طریقہ ضرورت ہو،

اس طرح غزالی شک و تردود کے پلک کو جو حقیقت کی میزان کے گرد تھا توڑ چکتے تھے اور ضرورت عقلی کی میزان ان کے باحتجاجی تھی، اب فرقہ کے بارے میں شک رہ گیا تھا کہ کون سائز تھی پر ہے، ابھی وہ اس ہم کو طے نہ کر سکتے تھے، مگر جو میزان کہ باہمہ آگئی تھی ان کے ذریعہ ان مشکلات کے بُشٹے میں کوئی دشواری نہ تھی، اس لئے وہ آگئے بڑھتے ہیں، چنانچہ لکھتے ہیں:

”جب خدا نے مجھے اس مرمن سے شفادی تو میں یہ اندازہ کرنے کے قابل ہوا کہ حقیقت کے متلاشی چار ہی گروہ کو قرار دیا جاسکتا ہے: ۱۔ متكلیمین جو اپنے آپ کو اپنے نظر و فکر سمجھی کہتے ہیں ۲۔ باطنیہ جو اپنے آپ کو فرقہ تعلیمیہ کے نام سے بھی موصوم کرتے ہیں، جن کا خیال ہے کہ امام معصوم ہری احوال حقیقت کے سر حشمت سے ابتدائی فیضان حاصل کر سکتے ہے۔ ۳۔ فلاسفہ جو اپنے آپ کو اپنے منطق و حجت سمجھتے ہیں، ۴۔ صوفیا جو اپنے آپ کو اربابِ کشف و شاہزادہ و مقرر بن بارگاہ سعادت سمجھتے ہیں۔ میں پہلے فرقہ کے علم یعنی علم کلام کی جائیگی اور وہ بارہ نظر پر آنادہ ہوا، اور اس کے محققین کی کتابیں ویھیں، یہ میدان میری کی وجہی کے نئے اہل و قوت موزوں ثابت ہوا، یہاں میرے اشہبِ قلم نے بھی جو لامیاں دکھاییں تھے موقن لے اور کھلیل میں نے بھی اس علم کی تصنیف کیں، گواں بارہ میں مجھے اطہیان نہ تھا کہ یہ علم حقیقت کی طرف پوری تہمتانی میں کر سکتا ہے، اور میرے مقصود کو بھی اس سے تشغیل ہو سکتی ہے۔“

علم کلام کا مقصد کیا ہے؟ غزالی اس کی کسی تددشیع اس طرح کرتے ہیں: ”ایک مسلمان شخص کے عقیدہ کی خلافت اس علم کا مقصد ہے۔ وہ جو اپنے عقاید کی بنیاد کتاب و سنت قرار دیتا ہو، اور یہ چاہتا ہو کہ ان شلوک و شبہات کے تیروں سے اس کا عقیدہ چھپنی ہوئے سے بخوبی ظاہر ہے جو پاروں طرف سے اس کی طرف یوں کہا جائے ہیں، یا یہ مقصد ہے کہ جس شخص کا ایک دین عقیدہ اسلام کے فر سے خالی ہے اس میں یہ ابدی نورانیت پیدا کرے۔ مگر تو یہ کلام کا نیچہ سے بکھر کر اس سے یک من ہے کیونکہ اس کے پاس جتنے بھی ہتھیار ہیں وہاں پر کے سارے

بیرونی ساختن کے میں اور اس کے حال اپنی دلائل مسلمات کے ہتھیار لیکر لگے بڑھتے ہیں جو بسا ادفافات دھوکا دے دیتے ہیں اور تاریخبوتوں کی طرح کرو اور بجھتے ثابت ہوتے ہیں۔ مشکلین کی زیادہ تر تو چہ مخالفین کے تناقضات و اختلافات پیغام کی کمزوریوں کی تلاش ہیں ہی صرف ہوتی رہتی ہے اور انہیں کے مسلمات و مفروضات کی مدد سے وہ محنت و برہان کا سامان حاصل کرتے ہیں۔ ”

یہ سے ہے عالم کلام کا منشہ و فائدہ جو غزالی نے بتا دیا، لیکن خود غزالی کا مقصد کیا ہے؟ منہبی حقیقت کا ایسا ادراک جس کی عقل سے بھی تائید ہوتی ہوئیاں تک کہ وہ ریاضی کے سلسلہ اصولوں کی طرح پہلو طور پر جائے، ان دونوں تقصیدیں میں بڑا فرق ہے! اسی لئے غزالی عالم کلام کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں، ”جو شخص کرسوٹے ضرورت عقلي کے کسی چیز کو قطعاً تسلیم نہیں کرتا اس کے حق میں اس کا نفع تھوڑا ہے میرے لئے بھی یہ ناکافی ثابت ہوا، اس سے میری کوئی شکایت رفع نہ ہو سکی..... اختلافات مذاہب میں حیرت کے تاثر کو رفع کرنے میں بھی وہ ناکام ثابت ہوا، کوئی تجھبہ نہیں کہ میرے سوا اور بھی لوگ اس سے اپنی قسم کا مکان رکھتے ہوں، ہاں بعض لاگوں کے لئے اس کی افادیت ممکن ہے مگر یہ فائدہ زیادہ تر تقليدی قسم کا ہے، لے سے اسیات میں شمار نہیں کیا جاسکتا۔ اس بے صرف واقعہ کا اظہار مطلوب ہے، اس علم کی تلقیق و ابطال قطعاً مقصود نہیں استفادہ کرنے والوں کے طرف مختلف ہوتے ہیں، بہت سی دو ایں ہوتی ہیں جو ایک کو نفع دیتی ہیں تو دوسرا کو ضرر ہے۔

جیسا کہ ظاہر ہوا غزالی عالم کلام میں تصنیف و تالیف کے بھی مالک ہیں، مگر ماتھی ہی ان کا اعتراف ہے کہ یہ ان کے مقصد کے لئے ناکافی سامان مہیا کرتا ہے اس سے ان کی تکین نہیں ہو سکتی۔

ان لوگوں کو جعلنا اسلاف کے احوال سے بحث کرنے کی کوشش کرتے ہیں میرا بیٹو شمشونہ ہے کہ انہیں کسی شخص کی طرف کسی رائے یا عقیدہ کو فسوب کرنے میں جلدی کرنی چاہیے، محفوظ بن بنیاد پر کہ اس نے اپنی کسی تھنیف میں اس کا اظہار کر دیا ہے، اور یہی اس ہاؤخی اور پختہ خیال ہے۔ انہیں چاہیے کہ مصنف کے ماحول کا بھی مطالعہ کریں جس میں

وہ بوقت تصنیف گھرا ہوا تھا اور غور کرنا چاہیئے کہ کیا وہ اس کتاب کو اپنی ذاتی اور آخری رائے  
قرار دینا ہے یا اس کی تحریر میں کوئی اور مکمل بھی کام کر رہا تھا۔

متکلین کے بعد غزالی نے اپنی توجہ فلسفیوں کی طرف پھیلی تاکہ ان کی جانب کرنے  
خیال رہے کہ فلسفی وہ لوگ ہیں جو اپنے علمی مسلک کی بنیاد عقل پر قائم کرتا چاہتے ہیں۔  
غزالی نے حرف اُن بحثوں کو باٹھ لگایا ہے جن کا تعلق مذہب سے ہے، ہمارے عقلی مسائل  
کے ان شعبیوں کا ان کو علم ہوا جو مذہب کے مسئلہ اصول کی پیغامتی کرتے ہیں مگر بنظر تعمق  
دیکھنے سے معلوم ہوا کہ فلاسفہ کی آراء میں کثیر اختلافات موجود ہیں، چنانچہ وہ لکھتے ہیں:  
” ازطون نے اپنے ہر ایک پیش رو کار دلکھا ہے، حتیٰ کہ اپنے استاد کا بھی جوان لاطون

الہی کے نام سے شہور ہے پھر وہ اپنے استاد کی مخالفت کا عذر اس طرح پیش کرتا ہے :

” افلاطون میرا و دوست ہے اور سچائی بھی میرا دوست ہے مگر میں سچائی کو زیادہ  
دوست رکھتا ہوں، اس نقل سے ہمارا مشاہد فلسفیوں کے مسائل و آراء میں صدر استقلال  
ثابت کرنے ہے، جن کی بنیاد زیادہ تر نظریات پر ہوتی ہے۔ ”

مگر بہت جلد غزالی نے اس بات کو پایا کہ اسپ خود کو اس راہ میں بے شمار تھوکریں  
لکھتے ہیں۔

الہیاتی مسائل کا حل کریں اسالیہ عقلیہ کے لئے آسان بات نہیں ہے، چنانچہ وہ  
لکھتے ہیں۔

” ہم واضح کرتے ہیں کہ فلسفیوں نے ان عقائد کی محنت کئے ہیں اس نظری سے مادہ  
قیاس کی جو اشرط قائم کی ہے، اور کتاب قیاس میں اس کی صورت کے بارے میں جو شرطیں  
پیش کی ہیں اور جو طریقے کے نظری جزئیات اور ان کے مقدمات میں انہوں نے ایسا عجیب  
وقایع یا قیاس ہیں قائم کئے ہیں ان میں سے ایک کو بھی وہ علوم مابعد الطبيعیات میں  
استعمال نہ کر سکے یہ ”

اسی طرح غزالی لکھا رہتے ہیں: ” کہاں میں وہ شخص جو کہتا ہے کہ مابعد الطبيعیات  
کی دلائل ہندسی دلائل کی طرح ماقابل تعارض ہیں ؟ ” اور جب تک کہ مابعد الطبيعیات

کی دلائل کی توضیح یا اپنی کے ان حدود تک نہ پہنچ جانے جن کو غزالی مشروط سمجھتے ہیں وہ قابل قبول نہیں ہو سکتیں اسی بنیاد پر غزالی نے فلسفیوں کا پچھا کیا ہے لفاسی دویں کتاب تہذیف بھی حوالہ قلم کی ہے۔

اس کے بعد غزالی کی توجہ فرقہ تعلیمیہ کی طرف ہوئی جو کہتے ہیں کہ "اعض عقلی بنیادیں پر غلط باطل پر ایمان نہیں لایا جاسکتا اہم عقل سے دینی حقائق کا انتساب ہو سکتا ہے" اور اسی فصیلہ کی بنیاد پر غزالی بھی عقلی کے امتحان کی خواہش کرتے ہیں، اور اس حد تک تو گویا یہ فرقہ غزالی سے متفق الرائے ہے، لیکن سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ دینی قضاۓ کو تیزینات کے لباس میں ظاہر کرنے کا آخر و سیلہ کو نہیں ہے؟ کیا امام معصوم سے جو حقیقت کے سرخیبہ سے راست تعلق رکھتا ہے، ہماری نقل دروایت عوامی جیتنیت سے بھی شنیخ بیش ہو سکتی ہے؟ ان نقطہ نظر پر غزالی کافی بحث کے بعد بتلاتے ہیں کہ یہ لوگ بھی حقیقت میں دھوکے ہی میں بنتلا ہیں، امام معصوم جس کو وہ فرض کرتے ہیں مغض، یا کس خالی تصویر ہے۔ جس کا واقعات سے کوئی تعلق نہیں، ان کے خلاف بھی غزالی نے متعدد کتابیں لکھی ہیں۔

اب چو تم حاذق رہ گیا یعنی صوفیہ حوش کشف و معائہ پر اقشار رکھتے ہیں اور عالم الگوت کے ساتھ اتصال اور اس کے ذریعہ لوح محفوظ کے اسرار غصبی پر اطلاع و دستِ رس کے میں ہیں، لیکن ان کشف و معائہ کے حصول کا طریقہ کیا ہے؟ جن کا جواب وہ دیتے ہیں کہ یہ علم و عمل ہے چہرے غزالی اس کی توضیح کرتے ہیں اور اپنی ذات سے اس کی تطبیق کرتے ہیں جیسا کہ وہ خود کہتے ہیں "میں نے پہت بڑے جاہ و مرتبہ کو خیر یاد کہا اور زندگی فانی کی عارضی ستر توں کو جو اس وقت مجھے بلا سکلیف مہل تھیں، کسی اہم مقصد کی تلاش میں جا برد ویا، اجتماعی لذتیں سے اس وقت کنارہ کش ہوا جیکہ ان کے حصول میں میرے لئے کوئی مراحت نہ تھی۔"

اسی لئے غزالی وشت دیا ہاں ہیں تکلیف پرے کبھی شام کی طرف گئے کبھی مجاز کی طرف تیسری مرتبہ وہ مصر گئے، کیونکہ اس وقت انھوں نے خلوت کی یہی وعزالت نشینی کو نصاب العین بنا لیا تھا، تاکہ اس صوفیانہ طریقہ کو آزمایا جائے جس کی بنیاد یہ تھی کہ "اس دار

غُرہ کی لذت سے کہا تو ہیں ہو کر قلب کو طرف ممالک طرف ممالک کیا جائے اور پھر پیدی توجہ کو اشک طرف پھیر دیا جائے لہیہ فرشتہ اس وقت تک پڑا نہیں پہنچا جب تک کبھاں و مال سے منزہ نہ پھر لیا جائے لور علوم کی عجائب سے گزیر کیا جائے اور اپنے عمل کو عیالت کی طرف لایا جائے جس میں کسی چیز کا فرم لئے ہو تو جو وہ عمل برائے علوم ہوں۔

اُن کے طرف یعنی اپنے آپ کو کسی تہائی میں بولت نہیں کریا جائے جو عبادت ہمیں غرض خلاف کی تم سے بخافم پاتی جائے اور قلب کو ہم بہات سے خلی دفاع کر کے توجہ میں کسی تحریت پیوالی جائے پھر فردا کی طرف توجہ ہو جائے اور طرح کر شروع میں نہیں نہیں بلکہ پرانے کاروبار اور بار بار جاری رہے حضور ﷺ کے خدھم کا المختار رکھتے ہیں اُن کی شخص بردار بڑھائی جائے یہاں تک کہ مالتی ہو جائے کہ نہیں سے ذکر ختم کرنے پر بھی اُن کو ختم نہ کرے یہاں تک کہ لفظ سے ہوتے ہوئے دل میں عرف منی کا تھوڑا چھٹے لئے آخر کار لفظ دکھل کا تصویر پانے میں ہم کے تصور کو جو شہر ہمیشہ کے لئے پہنچا جائیں تک دعست ہو جائے اُن تک وہم کو اپنے ختیارات محسوس ہوں گے اُن کے بعد علوم میں کلب تھمارے کوئی اختیارات نہیں رہے سو اُن اس کے کام درفع شیبات لوراں الائقوں پر قادر ہوتے جا رہے ہو جب اُس سے بھی اُنگ تھمارے اختیارات ختم ہوتے علوم ہوئے تو اس وقت کا تسلیم انتظار کرنے پڑتے چلے جو تم پر شعبی فتح ظاہر ہونے کیلئے اُن طرح کہ اولین اللہ پر ظاہر ہوتی ہیں یا ان فتح کا لیک جزو جو اپنی اپنے نظر پر رکھا..... اُن منزل میں قبولیہ اللہ کے لئے شہادت واقف ہیں یہی ہے صوفیہ مسلمان حجج کے طبع بالترستی تکمیر، تصفیہ، و تجلیہ، پھر مستعد و اور ظالمین۔

تو فتح اُس کی اُن طرح ہے کہ جب عمل تھا اُن کے میل کیلیں سے پاک کیا جاتا ہے پھر نمائت و عبادت سے میل کیا جاتا ہے تو اُس کی طبع جلا پا جاتی ہے اُبھی محفوظ سے اُس پر انکاس نہ ہونے لگتا ہے پھر وہ علم ہے جس کو "علمِ نعمت" کہا جاتا ہے جس کا اُس نیت ہے میں ذکر ہے کہ "وَأَتَيْتَنَا مِنْ أَنْتَ مُؤْمِنًا" اُس فرم نے اپنے پاس سے ملکہ خدا کے اُس کلمہ میں کہ "وَمَنْ يَقْرَأْ لِكَ مُؤْمِنًا فَإِنَّهُ مِنْ حَسَنَاتِ

(و خدا سے دلتا ہے اس کے لئے مشکلات سے مکلف کارست پناہ مانے ہے، اور اس کا اس طرح بذکی وی باتی سے کروز خود بخوبی تباہہ نہیں کر سکتا) الفقاہ فقہ کی صوفیہ علم بخیر علمی تغیر کرتے ہیں۔

غزالی شاہی طریق سے اپنے آپ کو اکدیا اعلیٰ سے ان کے حل کو منفائی دنیوی حامل ہوتی، جیسا کہ وہ لکھتے ہیں: «الآن مخلوقون کے اختار میں بیوی پر بہت سے امور کا اکشاف ہوا، جن کا اشکار نہیں ہو سکتا، میں اس کی اندھیں میں کرتے ہوں میں کھستا ہوں اکہ ہر طالب کو فتح یہو، اسی سے مجھے معلوم ہوا کہ حقیقی الرسم پر علیٰ والے میں صوفیہ ہیں اور ان ہی کی سیرت قابض تغیر ہے ان ہی کا شکر مثل مقصود شکر را ہبڑا ہو سکتا ہے۔ ان ہی کے پاکیزہ الملاق قابل پیروی ہیں، اگر تمام دنیا کے مقدار و مکار کی حکمت و اسرار شریعت کے جانے والوں کا علمی کیمی کیا جائے تاکہ ان کا عبیرت و الملاق سے بیرونی نعمتی میں میجاہا کے تو یقیناً یہہ ناممکن ہے، ان کی تمام حرکات و مکرات مخواہ ظاہری ہوں یا باطنی چیز غربوت سے کہب نہیں لکھی جوئی ہیں اور ان نوں کے ماواہ اس عالم میں کوئی ایسا نہیں ہے جس سے فیصل حاصل کیا جاسکے وہ اپنی بیداری اور بیوی طلاق اور احوال انبیاء کا مشاہدہ کرتے ہیں، ان کی آواری سنتے ہیں اور ان سے استفادہ کرتے ہیں۔

ابن غزالی کو اس عالم کا پردہ پا جس لکھ دہشمی تھے ان کی روح نے وہ اور اک حامل کیا جس کی بعید الغرض کی تجسس کم ہے۔

اللہ اس طرح غزالی نے اس شکر سے چھکا دا حامل کیا جو فرثہ ناجیہ کی معرفت کے گرد سعوم رہا تھا اور اس شکر سے دہائی حامل کی جو میران حقیقت کی ہچان میں حامل عمالو ایسی بعدها اور اس کے بعد کی تعریفات کے اندھے غزالی ہیچ ہمیشہ کھل میں نظر آسکتے ہیں اور ان کی سبقت اتنا خری آئندہ و احکام کا کچھ اسی ہی لکھا جا سکتا ہے۔ اس سے پہلے کی تقدیم ان کی اہل تصور نہیں پیش کر سکتیں، ان کے اس ذات کی تحریر میں کی صحت پر کامل بوجہ نہیں کی جاسکتا۔ کیونکہ وہ محمدیوح حقیقت سے اٹھائی اور اس کی تلاش کے فرق کو واضح کرنے میں بخوبی قابل برکاہدہ کرتے ہیں، ان کے تزوییک لوگ پہنچنی استعدلوں کے لحاظا

سے مختلف مدارج رکھتے ہیں۔ اور مذہب ایسا وسیع میدان ہے جس کے نزدیک بشرت انسانی جماعتیں کا درود ہوتا ہے، اس لئے ممکن نہیں کہ سب بخات فکر و بصیرت ایک سے ہوں، ان میں سے بعض وہ ہیں جو لپٹنے ذہنی قوی کو نیادہ استعمال کرتی ہیں۔ اور بعض وہ ہیں جو حقائق کی تصویریں پر سے گزر جاتی ہیں اس طرح ان کے نزدیک لوگ تین قسم کے ہوتے ہیں ہے۔ ۱۔ عوام، جن کی ذہنی استعداد بہت پست ہے، وہ نیادہ تر سکون پر پند ہیں۔

۲۔ خواص، جو لوگ بصیرت و ذکاوت کی روشنی سے بہرہ مند ہیں۔

۳۔ ان دونوں کے درمیان ایک اور جماعت ہے جن کو اہل جہاد کہتا چاہتے کیونکہ ہرہ مجادلہ پرند ہوتے ہیں۔ ان ہیں سے خواص کا ذکر سنئے میراں لوگ ان سے اس طرح ہوتا ہے کہ انہیں مقادیر صحت کا عمل پیش کرتا ہوں، اور زیادہ حسن و توحیح کو ان کے آگے رکھ دیتا ہوں۔ تو ان کا لذتبدب رفع ہو جاتا ہے، اور وہ حسواب و خطاب میں تیز کر کے قسمی پالیتے ہیں اُن لوگوں میں ہم خصلتیں ہوتی ہیں۔

تیز ذہن، قوی اور اک ہوتے ہیں اور یہ فطری عطیہ اور جلی ملکہ ہے، اس کا اکتساب ناممکن ہے ان کا باطن تقلید یا تقصیب نہیں سے (جہنم و دنی و سماعی مسائل پر ذہن کو روزگر دیتا ہی) خالی ہوتا ہے کیونکہ مقلد کسی بات پر کلان نہیں دھرتا اور کنڈہ ہن اگر ایسی ہاتیں سنتا بھی ہے تو بھی نہیں سکت۔

وہ مجھ پر اعتماد رکھتے ہیں کہ میں میزان حقیقت کا آشنا ہوں، مگر کوئی شخص تم کو خداوں نے مجھ کو ذمہ سے وہ علم حساب حاصل بھی نہیں کر سکتا۔

وہ گئے سادہ ذہن یعنی علوم تویر وہ لوگ ہیں جن کے دماغ میں اور اک حقائق کی صلاحیت نہیں بھوتی البتہ راہ برداشت کی طرف موعظت کے حصول کے ذریعہ بلاۓ جا سکتے ہیں۔ جیسا کہ اہل بصیرت حکمت کے حصول کے ذریعہ بلاۓ جاتے ہیں اور مجادلہ پرندوگیں سے تو مجادلہ ہمی بہتر ہوتا ہے، مگر اس کا طریقہ یہ ہے کہ یہ حسن طریقہ سے ہو، اپنی تینوں اصول

کو قرآن حکیم میں اس طرح پیش کیا گیا ہے: "أَذْعُ إِلَيْ سَيِّدِنَا وَرَبِّنَا يَحْمَدَهُ وَالْمُوْظَفَةُ الْخَاتِمَةُ وَجَادَ لَهُمْ بِالْحَقِّ هَمَّ أَحَدٌ" ہاں آیت میں کویا کریں گے اگر ہے تو یہ حکمت کے ہوں گے بلکے جانے کے قابل یا کسی کروہ ہوتا ہے مونظمت سے ایک گروہ کو بلا یا جاتا ہے، اور مجادلہ سے ایک گروہ کو حکمت کی عذاسے اہل مونظمت کی پروردش کی جائے تو انھیں نسل ہوں گے جیسا کہ پرندہ کا گوشت شیرخوار کے لئے مفترم تباہ ہے۔ اگر اہل مجادلہ کے ساتھ اہل حکمت کا سامنا مار لیا جائے تو انھیں اس سے پیزاری گی پیدا ہوں گے، جیسا کہ متجاوز سن پچھے کوہاں کا دودھ بھی موافق ہے اسکتا، اگر اہل مجادلہ کے ساتھ مجادلہ کیا جائے گر غیر من طریق پر ہو تو اس کی مشالہ میں ہو گئی جیسے کسی بدوی عرب کو رونی کھلانی جائے جو صرف کجور کی خدا کا عادی ہے، یا کسی شہری کو محض پھر کی خذابی رکھا جائے، حالانکہ روپی کا بھی عادی ہے۔

اہل مجادلہ ذہنی اقتدار سے تو عوام سے کسی قدر اونچی سطح پر فرد ہمہ نہیں، لیکن ان کی ذہنیت میں کافی نقش ہوتا ہے، ان کی نظرت کمال کی طرف مائل ہو رہی ہے، تو ان کے ہاتھ میں خبر و عناد اور تقلید و تقصیب ہوتا ہے، اور یہی چیز ان کے لئے بولا کی حقیقت سے بانع ہے، کیونکہ یہ صفات ان کے دل پر ٹھپتے ہیں کہ بیٹھتی ہے، جس کی وجہ سچائی سے ان کا دل گزیز کرتا ہے، ان کے ہاتھ اس سے نفوذ کرتے ہیں، مگر آپ انہیں ملطوف و مدارات سے حق کی دعوت دیجئے، تھسب و عناد سے ہٹ کر انہیں فرمی سے سچائی کی طرف بلایئے تو وہ آبائیں گے، یہی مجادلہ احمد ہے، جس کی قرآن شریف میں چاہیت کی گئی ہے۔

اس اقتدار میں غزالی یہ بتلاتے ہیں کہ ذہنی اقتدار سے لوگوں کے دیجات متفاوت ہوتے ہیں، اور اسی جماعت انسانی میں ایک گروہ ایسا بھی ہوتا ہے جس پر حقیقت کے دوز۔ غنی رہتے ہیں، کیونکہ ان کی قوتِ در کاں کا لوجہ براشت نہیں کر سکتی ہاں لے رہی ہے بنے حکم دیا ہے کہ لوگوں سے گفتگو کرو تو ان کے عقولوں کے لحاظ سے کرو، حدیث شریف بھی ہے کہ "خاطبو الناس على قدر عقولهم اتریدون ان یکب اللہ و رسولہ" (یعنی لوگوں سے ان کی خصلت کے لحاظ سے گفتگو کرو، کیا تم پاہتے ہو کہ خدا اور رسول جنملا جائے) اس حدیث کو غزالی نے اپنی کتابوں میں اکثر پیش کیا ہے۔

اپنی اس صراحت پر مزید استدلال کرتے ہوئے غزالی فرماتے ہیں " مذہب، جوایک شترک  
نام بہے تین درجیں میں تقییم ہے :

- ۱۔ ایک تو وہ جس کے ساتھ مناظروں اور مجادلوں میں تعصباً سے کام لیا جاتا ہے۔
- ۲۔ وہ جو علمی تعلیم و ارشاد کے ساتھ ملتا ہے۔
- ۳۔ وہ جس پر اسی کو قوت تک اعتبار کیا جاتا ہے، جب تک کہ نظریات بھی اس کا حصہ نہیں۔

اور ہر کامل کے لئے اس اعتبار سے میں مذاہب ہیں :

معنی اول کے حافظے سے جو مذہب ہوتا ہے وہ آباد و اجداد کے تخلیقات کا آئینہ وار ہوتا ہے، زیادہ سے زیادہ اس تاریخی اپنے وطن کے معتقدات ذہنی کا علیہ دار بمحض افی یا تعلیم اختلاف کے ساتھ اس میں بھی رتکار گئی کاپی ہو جانا طاہر ہے۔ مثلاً کوئی شخص مغز نہ کے شہر میں پیدا ہوتا ہے، یا کوئی اشعاری، یا شاعری یا حنفی کے وطن میں تو اپنے سن شعور ہی سے وہ خود کو اپنی جماعت کے ساتھ نسبت دیتے پر محصور پاتا ہے، پھر ساتھ ہی تعصب بھی اس کے لئے لازم ہو جاتا ہے کہ اپنی ہی بات کو صحیح سمجھے اور دوسرے کی غلط، اس طرح کہا جائے گا کہ فلاں شاعری میں متعززی، یا شاعری، یا حنفی ہے۔ اس کے معنے یہ ہوں گے کہ وہ ان کے عقائد میں پوری طرح جکڑا ہو لے۔ یہاں تک کہ معاملاتِ ظاہری میں بھی وہ اپنے ہی ہمنام فرقہ کے ساتھ تسانی جذبات رکھے گا، جیسا کہ با دیشین عرب قبلی میں ایک ایک قبیلہ کا فرد اپنے ہی قبیلہ کے افراد کے ساتھ ہمدردی رکھتے ہے۔

دوسری مذہب، یہاں یہ ہوتا ہے کہ جب کوئی شخص اس مذہب سے فائدے دہلت کا طالب ہوتا ہے تو اس کی تلقین کی جاتی ہے، پھر ایک ہی اصول پر بن نہیں کیا جاتا، بلکہ طالب ہدایت کے ظرف کے اعتبار سے اصول مختلف ہوتے ہیں، کیونکہ طالب کے درجہ فہم و ذکا کا خیال رکھا جاتا ہے مثلاً کوئی ترکی یا ہندی کا طالب مل جائے یا کوئی کنڈہن اور درشت نظرت طالب آجائے اور اس سے کہا جائے کہ خدا کے تعالیٰ کی ذات وہ ہے جو کسی مکان میں محدود نہیں ہے زر و دخل عالم ہے نہ خارج عالم ہے، نہ اس سے تھصل ہے نہ اس سے منفصل، تو کوئی تعجب نہیں کر دے لے اسے تعالیٰ کے وجود ہی سے انکار

کر بیٹھے ہاں البتہ اگر اس سے کہا جائے کہ خدا کے تعالیٰ وہ ہے جو عرش پر ملکن ہے وہ اپنے بنوں کی پیدائش سے راضی نہ تھا ہے ان سے خوش ہو سکتا ہے، ان کے لچھے علوں کا اچھا بارہ اور اچھی جزا دریتا ہے تو اس پر اس کا ایسا اچھا اندر ہو گا۔

ہاں بھی یہ بھی ممکن ہے کہ طالب کی تعلیمی حیثیت کے حما ظا سے بعض اوپرے درجہ کی یاتیں جن ہیں سچائی کی روح ہوتی ہے اس کے فروذ کا کئے زیادہ ناموس ثابت شہری، ایسے وقت تعلیم و پدراست کا دوسرا نگہ بھی ہو سکتا ہے۔

تیرنہ مذہب، جس کا حال اپنے عقیدہ کو خدا اور اپنے درمیان ایک راست بھٹکتے ہے۔ جس پر سوائے خدا کے کوئی واقعیت نہیں رکھتا، اپنے کسی فاصح محض راز کے سوائے اپنے مافی الفخر و کسی کو نہیں بتلاتا۔ یا کسی بھی ہمیشہ کو وہ رازدار بنا سکتا ہے جس کو وہ اسی درجہ کے قریب بھٹکتا ہے، اور اس راز کا دانا ہونے کی الہیت اس میں پاتا ہے، اس کی ذکاوت اور روشن طلبی کی قابلیت پر اس کو بھروسہ ہوتا ہے۔ اس کے بعد غزالی نے اس حال اور کی صلاحیت کی شرائط بتائی ہیں جن کا پہلے بھی ذکر ہوا۔

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ غزالی سادہ ذہن والوں سے خدا کے بارے میں وہ کلام کرنا چاہتے ہیں جو یہ کوئی ذہنی فہم و بصیرت لفڑاد کے ساتھ گفتگو سے الگ ہوتا ہے اس کے معنی یہ تھے کہ وہ حقیقت کی تغیری مختلف پر اول میں کھینچتے ہیں جس کو وہ صلاحیتوں اور استعدادوں کے فرق مرتب کی بناء پر ضروری تھے ہیں۔

اس طرح ان کے اس دو میں بھی (جسے قدر اطمینان و کشف کہنا چاہیے) لکھی ہوئی کتابوں اور مقالوں سے ان کی آراء کی عکس کشی نہیں ہو سکتی تاکہ ان کے حقیقی خیالات کی تحدید کی جاسکے۔

اس کے بعد ہمارے لئے ممکن ہو جاتا ہے کہ غزالی کے عرصہ زندگی کوئی دو دل میں تقسیم کریں ہے۔

پہلا دور، جوشک کی ابتداء سے پیشتر کا دور ہے۔

دوسرے جوشک یا کش مکش ذہنی کا دور ہے۔

تیسرا طہانیت و سکون کا دور

پہلا دور جو شکست سے پہنچتا تھا وہ ناقابل تفصیل ہے، اس دوسریں وہ طالب علم تھے جنگی فرگ کے اس ذرجم پر جو انہیں کمی منتقل رائے کے قائم کرنے کے قابل بناتا وہ پہنچ نہ سکت تھے۔ ہاں ہم یہ ضرور کہیں گے کہ شکست نے انہیں عنفوان شباب کے دورہ میں ایسا طلبیا تھا۔

روہ گیا اوس دور تو اس میں سے بھی شکست کے شدید دورہ الگ کر دینا ہو گا، کیونکہ اس میں وہ کسی نقطہ پر نہیں پہنچ سکے، البتہ شکست خیف کا دورہ بمار نے لئے قابل بحث ہے، اس کا عرصہ بھی طویل ہے، کیونکہ سن رشد کے آغاز سے تصوف و اہتماد کی روشنی حاصل کرنے تک اس کا تسلسل باقی رہا ہے، یعنی کہ بتلایا ہے کہ اس دوسریں علم کلام پر یقیناً میں نے کتابیں لکھی ہیں اور فلسفے نیز مذہب باطنی پر تنقیدیں ہیں، اور نیشا پور و بغداد کے مدارسوں میں معلمی کے فلسفہ انجام دینے ہیں، حریت ایگزیچر یہ ہے کہ حقیقت کی تلاش میں سرگردان دواغ نے اس زمانے میں ایسی تصنیفات پیش کی ہیں جو حقیقت کے مدعا پر ایجادی نقطہ نظر سے بحث کرتی ہیں، اور آداب تدریس میں بھی اس تجربی سے سرمناخ نہیں ایجادی تصنیف و تدريس سے مراد یہ ہے کہ وہ جو تقریر و تشریح اس بارے میں کرتے ہیں شکست پر تنقید سے ماواڑا ہوتی ہے۔

تعجب ہیں کہ ایک مشکلی دماغ سے سبھی تالیف و تدریس ہمیں ٹھوڑیں آئے، یعنی تنقید و تصریف بھی پہنچی عبارتوں میں وہ کرتا جائے، کیوں کہ جب کوئی سنبھیلہ مشکلی دماغ کی حقیقت کے تعلیم کرنے سے پس پیش کرتا ہے اور حقیقت مطلوبہ کو تاریکی میں سمجھتا ہے تو ایسے موقع پر کبھی وہ اپنے رسمات قلم میں یا کسی دوسری تقریر میں اگر اپنے ان شبہات کی جملک پیش کر دے اور پھر تجربی کے ساتھ ان پر تنقیدی نظر ڈالے تو کوئی تعجب نہ ہو گا، فلسفہ اور مذہب تعلیمیہ کے مباحث پر تنقید و تجسس میں غالباً کا تقریر بیانی رنگ ہے۔

البتہ زیر نظر کتاب "تہائی" (جن میں فلسفہ پر تنقید کی تئی ہے) کا ناظمگر کس کریگا، اس کا لکھنے والا اپنے ذہن میں ایجادی نکالت کا حامل ہے، وہ اپنے راستے کی توسعہ و ترسیم کی ہر فہر اس نے موتوجہ ہے کہ مخالف کارانتینہ مذہب ہو جائے اس میں ان کو دیکھتے ہوئے

پاتا ہے کہ ”بہر نے اس کتاب میں جس چیز کو پیش نظر رکھا ہے وہ مخالفت کی تکذیب ہے“ رہانہ ہب ختن کا ثبوت قوایس کے لئے کسی دوسری فرصت کا انتظار ہے مگن بے کہ اس کے بعد ہم اس مبارک مہرم کی انجام دہی کی طرف متوجہ ہوں، ہمارے پیش نظر اس موضوع پر ایک کتاب کی تالیف ہے جس کا نام ہم قواعد العقائد رکھنا چاہتے ہیں اس کلام کی انجام دہی کے لئے ہم خدا کی مدد کے طالب ہیں اس میں ہم اس طرح حقیقت کے ثبوت کی طرف توجہ کریں گے، جس طرح کہ ہم اس کتاب میں مخالفت کے نظریات کے انہدام کی طرف متوجہ ہجئے“ بعد میں غزالی نے اپنا وحدہ پورا کیا اور انھل نے ”قواعد العقائد“ کے نام سے ایک کتاب علم کلام میں تصنیف کی اس سے ظاہر ہے کہ غزالی فلسفہ کی عمارت کو اس لئے دھاڑکے ہیں کہ جدید علم کلام کی حسین عمارت چینی، وہ علم کلام جس کے عقائد ان کے نزدیک ستم تھے۔

پس ان ایجادی معتقدات کی اقدار کو جو اس کتاب ”تہافت“ کی روح میں آئندہ علم کلام اور ان کے تدریسی تقاریر کی بنیاد سمجھنا چاہئے، یہی اقدار جموں طور پر یہ سوال پیدا کرتی ہیں کہ ایک متشکل دماغ کو جو حقیقت کی تلاش میں سرگردان ہو، حقیقت کی ایسی عجائبی تصوری تکینپیٹے میں چاہے تحریر میں ہو یا تقریر میں تسلیم طرح کامیابی حاصل ہوئی۔ ہم مگر میں غزالی خود اس مشکل سوال کو مل کرنے دیتے ہیں، حسیناً کار انھل نے گذشتہ بیانات میں تو ضمیح کر دی تھی کہ مذہب کے تین معانی ہوتے ہیں۔ وہ مذہب جو شخص بر بناد عصیت گلے لگایا جاتا ہے، کیونکہ وہ اہل دھن کا مذہب ہے یا اہل خاندان یا استاد کا۔

ہدایت کے سچے مقلاشیوں کا نہ ہب جوان کے ذہنی مددکات کے تفاوت کے ساتھ متفاوت ہوتا ہے۔

وہ مذہب جس کو کوئی شخص اپنی ذات کے لئے منحصر کر دیے دوسرے پر اس کے امرار کوونا مناسب نہ سمجھے یوٹے اس کے کہ جس کو اس کا اہل یا محترم راز سمجھتا ہو، جیسا کہ پہلے تلاشیا:

پس غزالی کی حالت تکمیل تیر منع کے لحاظ سے ہے، یعنی وہ اس حقیقت کا کچھ لکھنا چاہتا تھا۔

جس کو وہ اپنے دل بنا رہے تھے اور اسی کی بناء پر وہ روح حقیقت سے انسان کے آنزو مند تھے، اس شک سے یہ مراوہ نہیں کروہ اس نہ ہب کا پیچا اٹھا رہے تھے میں جس کو عالم اپنے معتقدات کے تلح کا ہریر اسمجھتے ہیں، اس کو توڑنا چاہتے ہیں یا جس ہار کو وہ پرورہ ہے ہیں اس کو وہ حکما فر کر بھیزنا چاہتے ہیں بے شک نہ ہب اہل سنت اس وقت حکمت کا نہ ہب تھا جس کے صاریں ان کی فشوونگا ہوئی تھی، اور ان مدارس کا نہ ہب تھا جن کے ہاں ان کے نکوڑ وال کے لئے کھلے ہوئے تھے، ان اس ادول کا نہ ہب تھا جنہوں نے ان کی علم و تربیت کا پیرو اعلیٰ تھا، اس لئے ان کی کتب کلامیہ تمام تر اسی دینی اچھے کی نمائندہ ہیں جیسا کہ فرماتے ہیں ”تمام تعریفِ اس خدا کے لئے ہے جس نے پیسے پرگزیدہ بندوں میں سے حق کی جماعت پڑی اور اہل سنت کا اختاب کیا۔“

پس یہ واضح ہے کہ جس دور میں وہ حقیقت کے متلاشی رہے ہیں اس دور کی صنیفات و تحریرات سے ان کے انکار عکار اور پر کوئی مستقل حکم لگانا ممکن نہیں ہو سکتا۔

وہ گیا تیر اور جس میں وہ صوفیانہ کشفیت کے نظریہ کی طرف راہ پلتے ہیں یہ وہ دور ہے جس میں ان کے وشخت قلم پر کچھ صحیح رائے نہیں کی جاسکتی ہے۔ اور ان کا عندیہ معلوم کیا جا سکتا ہے تاہم اس دور کی صاریحتی صنیفات سے نہیں کیونکہ غزالی آخری دونوں بخش کے اعتبار سے اس دور میں بھی پوری طرح آزاد نہ تھے بلکہ وہ اس موقع پر بھی بعض جگہ ناقابل پیمائش گہرائی میں غوطہ نہیں کرتے ہیں جیسا کہ وہ آخریں آگاہ کرتے ہیں کہ میری خاص خاص کتابیں بھی یہیں جن کو جہور کی نظر سے بھانا چاہتا ہوں، ان میں یہیں نے خالص حقیقت اور صریح معرفت کے موقع بھیوے ہیں کسی عناصی حقیقت یا تھائق کے ورز آشنا ہی کے لئے سر اوارہ ہے کہ ان موتویوں کو چننے کی خواکر نہیں، اگرچہ کچھ معلوم ہے کہ ایسے ازاد بہت کم نکلیں گے جو ان موتویوں کے ساتھ بھی سنگریوں کا سلوک نہ کریں ۔“

اس کے بعد میں یہ بتلانا چاہتا ہوں کہ تاریخ حکمت و دانائی کا یہ ایک چکتا ہوا وقق ہے مجتہس نجما ہوں کو سبق دیتا ہے کہ اپنی لمحہ بعیرت و فکر کو تقلید و رجعت کے بیرون مادھیوں سے محفوظ رکھیں۔

## کتاب تہا ف کی اہمیت

جیسا کہ ہمنے اور پرلکھا ہے غزالی نے کتاب "تہا ف" کو اس وقت تالیف کیا ہے جبکہ وہ شک خفیف کے دروس سے گنبد رہے تھے لئے ابھی تحقیقت کی اس روشنی کی طرف بڑایت یاں نہیں ہو سے تھے جس سے وہ بعد میں آشنا ہوتے۔ اس اعتبار سے کتاب تہا ف کو ان مانندوں میں شمار نہیں کیا جا سکتا جن سے غزالی کے خیالات کا نکیں لیا جا سکتا یا ان کے علی میلانات کا پتہ لکھا جا سکتا ہو، نیز غزالی نے اپنی تحریرات کو دو قسموں میں تقسیم کیا ہے: ایک قسم تو وہ ہے جس کو وہ "نابہلوں سے چھپے رہنے کے قابل تحریرات" سمجھتے ہیں، اس قسم کی تصانیف کا ایک حصہ تو وہ اپنے ہی لئے مخصوص کرتے ہیں، دوسرے حصول سے ایسے شخصوں کو استفادہ کی اجازت دیتے ہیں جو خاص شرائط کے حوالہ میں (جن کا ذکر اور پر ہو چکا ہے) مگر پر شرعاً کسی شخص میں مشکل ہی سے پابھی جاسکتی ہیں۔ دوسری قسم ان کی تصانیف کی وجہ سے جو جہور عوام کے لئے اور انہی کے لئے مخصوص ہے ان کے عقلی استعداد کے بخاطر سے کتاب تہا ف کو وہ دوسری قسم میں شمار کرتے ہیں اس لئے بھی اس سے غزالی کی تحقیقی آرتوں کی تصویر کیشی نہیں ہو سکتی۔

پہنچ وہ خود لکھتے ہیں "ہمارے رسالت قدسیہ میں عقیدہ کے متعلق جو دلائل پیش کی گئی ہیں وہ بیس ورق میں بھیل ہوئی ہیں، وہ ایک فصل ہے کتاب قواعد العقامہ کی (اور کتاب "احیاء" کا ایک جزو ہے، لیکن تحقیدہ کی پیشہ دلائل زیادہ تحقیق اور دنیادہ پیش سانہ داشتکار کی توضیح کے ساتھ ہم نے کتاب الاتقہنیۃ الاعتقاد میں پیش کیا ہیں جو تقریباً ایک سو درج میں بھیل ہوئی ہیں، یہ ایک بختا کتاب ہے جو اپنی خصوصیات کے اعتبار سے گویا علم کلام کا پنجہ ہے، ہم نے اس کو نہایت تحقیق سے لکھنے کی کوشش کی ہے، اور موجودہ علم کلام کے ستر قسموں سے اس کے ذریعہ خوب یہ کام ہی ہو سکتی ہے، مگر تحقیقت یہ ہے کہ یہ کتاب عقیدہ کی تو تکمیل کر سکتی ہے لیکن معرفت کی تو وہ نہیں کر سکتی، کوئی ذمہ نہ کھلکھل دیا ہر علم کلام ابھی عالمی سے زیادہ حیثیت نہیں رکھتا، الہام کے کام کا داماغ

لیک عالمی کی نسبت زیادہ معلومات سے روشن ہوتا ہے، ادعائی محسن عقیدہ کا تلاشی ہوتا ہے، اور بتکلم اپنے عقائد جامدہ کے لئے کچھ دلائل کی بھی سند رکھتا ہے جس کو وہ اپنے اعتقادوں کی پیرجاٹا ہے، اور ان کو اپنے بدعت کی ورثوں سے بچانا ہوا پھر تھا ہے اس کے عقائد کی کڑہ کشائی سے معرفت کے حسین چیزوں کی نقاب کشائی نہیں ہو سکتی۔ اگر تم فرم معرفت کے جھوٹخوں کے لئے اپنے سیدنے کے درجوں و مکولنا چاہتے ہو تو تمہیں کتاب البیرار واشکریں سے اس کی کچھ اہریں مل سکتی ہیں یا کتاب التوکل کی ابتداء میں باب التوحید ہے، اور یہ سب کتابیں اچھیں ہیں، اور یہک بڑی مقدار ان معلومات کی جلیسے تھارے ذوق معرفت کی کچھ زیادہ تکمیل ہو گئی ہے کتاب المقصود الاستنی فی احکام الشدائعی، خصوصاً احکام مشتملة من الاعمال کی بحث میں اگر تم اس عقیدہ کے حقائق کے ہمراو پڑھ لیں کے ساتھ صریح معرفت کے خواہش مند ہو تو یہ بحث تمہیں صرف ہماری ان کتابوں میں ملے گی جنہیں ہم نا اہل کتب کی اسکھوں سے پوشیدہ رکھنا چاہتے ہیں، خبردار جب تک تم واقعی اس کے اہل شہرو، انہیں ہرگز ہاتھوند لگانا، ماں تھیں اس کا اہل بننے کے لئے اپنے اندر تین حصہ لیں پیدا کرنی چاہئے۔

علوم ظاہری کی تحریل میں استعلال اور اس میں کامل بننے کی کوشش۔

اخلاق ذمیہ کے میں کپل سے اپنی روح کو باخل پاک کر لینے کے بعد دنیا کی ہوا و ہوں سے اپنے قلب کا تخلیقی یہاں تک کہ تھارے قلب میں سوکے سچائی کی طرف میلان کے اور کوئی سختی باتی نہ رہے، اور عجیس کوئی کام نہ ہو سوکے اس کے، اور کوئی مشغایل نہ ہو سوکے حق پرستی کے، اور نہ تھاری زندگی کا اس کے سوائے کوئی اور نصب العین ہو۔

تمہیں اپنی فطرت کا جائزہ لینا چاہئے کہ آیا سعادت کے خیر کی اس میں گنجائش ہے، اس کی دریافت کے لئے تھیں علم کی گہرائیوں کا دراک بھی کرتا ہے گا اور تھارتے ذہن کو اچھی طرح روشن ہونا ہے گا۔ ایخ۔

غزالی کی مذکورہ عبارت سے آپ کو معلم ہونے کے لئے کافی نہیں بلکہ اس نے عام کتابوں کو ایک طرف کر دیا ہے اور نماہوں سے پوشیدہ رکھنے کے قابل کتابوں کو بھی ایک طرف، آخری صفت کی

کتاب میں ہی صفت کے حل خیالات کی آئندہ داریں رہی کتاب تہاڑ تو وہ علم کلام کی کتابوں میں سے ایک ہے، اور یہ وہ نہیں ہے جنہیں وہ نااہلوں سے چھپانا چاہتے ہیں۔ آخر صرف کی کتابوں کی ایک ادھر صفت یہ ہے کہ غالباً اس کے ناظر سے یہ عہد لے لیتے ہیں کہ ان کے اسرار کو بھی وہ پھیلنے نہ دے گا، اور اپنے سوادیا اس شخص کے سوا جس کے اندر فراہط مقروہ جمع ہوں کسی نااہل کے دماغ تک جانے نہ دے گا، اور تہاڑ کے لئے صفت نے کوئی عہد نہیں لیا، کیونکہ وہ علم کلام کی کتابوں میں سے ایک کتاب ہے، چنانچہ جاہل القرآن میں لکھتے ہیں، "اور انہیں معلوم ہیں سب جو کفار سے جنت آفرینی اور مجادل کے لئے فتح کرنے چلتے ہیں، اور جن سے علم کلام کی شاخ بھوتی ہے، جس کا مقصود بعثت و فضلات کی تردید ہے اور جس سے ماہرین علم صننا دیکھتے ہیں، اور ہم اس کی تشریح و دریقتوں سے کرتے ہیں، ان میں ایک قریبی طریقہ "رسالہ تقدیسی" میں اختیار کیا گیا ہے، دوسرے اس سے بالاتر طریقہ "الاتفاقی الاعتماد" میں اور اس علم کا مقصود ہوام کے عقائد کی ایل بیعت کے حلول سے حفاظت کرتا ہے اور اس علم سے عام کے ذہن کی تفریح بھی ہوتی ہے بعض دوچسپ تفیقتوں کا اکشاف بھی ہو جاتا ہے، اسی علم سے تعلق ہم نے کتاب تہاۃ الفلسفہ لکھی ہے۔"

اور اسی طرح غالباً کتاب جاہل القرآن میں لکھتے ہیں، "اور ہمیں وہ علوم ہیں جن سے میری مراد علم ذات و صفات و افعال الہی اور علم آخرت ہے، اس کی کچھ مباریات و تشریحات ہم نے اپنی بعض تصانیف میں درج کئے ہیں۔ ایک ایسے شخص کے لئے جس کے پاس وقت کی کوتاہی شامل کی ہے، اتفاقی کا ہجوم، مددگاریں اور فسیقوں کی کمی کی بیشہ سے شکایت ہی ہو، لتنے بڑے کاموں کا انجام دینا مشکل تھا، تاہم ہم نے اپنی مقدود بھروسہ کو شش اور خدا کی ہے، اور ہمیں گمان ہے کہ ہماری فکری کاؤنٹیں اکثر ذہنیں پر بارگزیں لی گئی اور ممکن ہے کہ بعض غیر مخیدہ مذاق والوں کے لئے مزربخشی بھی ہوں خصوصاً اُنہوں پرستوں کے لئے اس لئے میر مشورہ ہے کہ وہ لوگ اس سنت پر بخدا اور درہی رہیں، اور جن لوگوں نے کہ اس سے فائدہ حاصل کیا، وہ ان معلومات کو نااہلوں کے ہاتھوں پہنچنے سے بچائیں، سو اسکے ان لوگوں کے کر

جن کے اندر صفات مندرجہ جمع ہیں۔“

اُس عبارت سے صاف واضح ہے کہ غزالی کے انکار و خیالات کی ترجیحی صرف بصری صفت کی تباہی میں اور کتاب تہذیب کا تعلق پہلی صحف سے ہے، لہذا اس سے غزالی کے حقیقی خیالات کا استدراط نہیں ہو سکتا۔

آخریں ہم یہ بتانا چاہتے ہیں کہ غزالی نے اس کتاب کی تصنیف اس وقت کی ہے جبکہ دو شہرت و جادہ کے طالب تھے، اور اس ذہب کی تائید کرنا چاہتے تھے جو مقبول ہے تھا اس کے ذہب بھی کی فی نفسہ۔

اس کی تفصیل یہ ہے کہ اہل سنت کا فرقہ اس زمانہ میں معتزلہ و فلاسفہ کی عقلي کارگزاریوں کے مقابلے میں مروع اور اپنی اپنی محسوس کر رہا تھا، اور ایسے وکلاء و صامیوں کا طالب تھا جو اس کے ذہب کی اس طرح حمایت کریں کہ ان جاذب نظر علوم کے اصول و معطیات ہی سے ان کے مخالفوں کا رد ہو سکے تاکہ ذہب اہل سنت اس واطینان کی زندگی برکر سکے۔ پس ان لوگوں کے قلمی کارگزاریوں کے لئے جو فخر و نور کے طالب تھے میدان وسیع تھا۔ ابو حامد الغزالی کے لئے بھی، جوان علوم کے تہبیاروں سے پوری طرح سلح تحفے اور اس دشمنی سے اپنا دماغ منور رکھتے تھے، کام کرنے کا نہایت اچھا موقع تھا۔ لہذا انہوں نے فلسفیوں کے جواب میں یہ کتاب لکھی جس کی وجہ سے ان کا نام بہت چمکا، اور پوری دنیا سے انھوں نے خراج تھیں حاصل کیا، چنانچہ غزالی لکھتے ہیں: “اب تک علم کلام کی کتابوں میں کوئی ایسی کتاب نہیں لکھی گئی جس میں خود فلسفہ کے مسائل سے مدد و نفع فلسفہ کاروکاریا گیا ہو، باہم بعض بعض کتابوں میں ان کی مصطلحات کو کچھ ایسے پیچیدہ طور پر استعمال کیا گیا، اور ان کی ایسی نامکمل تشریح کی گئی ہے کہ عوام تو یا لیچھے عالمی ان کو نہ سمجھ سکیں، اسی بناء پر میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ ان کے علم سے کم احتقد آگاہی حاصل گئی بغیر ان کا رد لکھنا ایسا ہے گویا انہیہر میں تپڑا چلانا، اس لئے ان علوم کے حق الامکان کامل طریقہ پر سیکھنے پر متوجہ ہو۔“

یہاں پر میں یہ معدودت کرنا چاہتا ہوں کہ طلب جادہ و شہرت کے جس وصف کی نسبت میں نے غزالی کی طرف کی ہے اور ان کے حق میں کوئی زیادتی نہیں، یہ ایک بشری

لغزش ہے جس میں بڑے بڑوں کے قدم دیگھا لئے ہیں اور پھر سبھل گئے چنانچہ جب غزالی صوفیانہ سلوک کی تناہیں بندلوس سے باہر نکلتے ہیں تو چھتے ہیں : میر ارادہ ہوا کہ تدریس کی خدمت پر عود کروں ..... مگر میرے فنی نے اولاد تھی کہ اس میں خاص و تھیت کی روح نہیں ہے۔ اس کا اصلی محک طلب جاہ و شہرت ہے پس میں اپنے آپ کو ملت کرنے والا کسے نفس اگر تو اپنا حال درست نہ کر لے تو پھر دونزخ کی کھانی کے کنارے آنماجرا ہے ۔ ”

اور دوسرا جگہ لکھتے ہیں (اس وقت جبکہ وہ نیشاپور میں تدریس کے منصب پر عود کرچکتے ہیں) : ”میں سمجھ رہا ہوں کہ میں پھر علم و فن کی اشاعت میں حصہ دار بننے کی کوشش کر رہا ہوں، حالانکہ یہ واقعہ نہیں ہے، میرا قدم اسی پچھلے زمانے کی طرف پڑ رہا ہے جہاں سے مجھے آگے نکل جانا چاہیے۔ (اس زمانے کی طرف اشارة کر رہے ہیں جبکہ وہ بندادیں دیکھنے والے تھے اور اسی زمانے میں کتاب تہذیف کی تھی) میں اسی علم کی توسعہ و اشاعت کی ذمہ داری لے رہا ہوں جو جاد و غور کے لئے کئے نئے زمین تیار کرتا ہے، میں سمجھ رہا ہوں میرے قلم عمل پھر مجھے مااضی کی طرف لوٹا رہے ہیں ۔ ”

اس ساری تشریح کا خلاصہ یہ ہے نکالتا ہے کہ کتاب ”تہذیف“ غزالی کے اہل خیالات کی علاقوں نہیں کرتی۔ اور نہ ان کے تحقیقی مسامی کی نیشان بردار ہے۔ اس نظریہ سے تشقی پانے کے بعد بھی ہم موقع کرتے ہیں کہ نہایت کے مطالعہ سے ایک عمومی دعیٰ محسوس کر سکتا ہو۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# تھا فہم الفلاسفہ

## ویجاچہ

خداؤند کیم سے اس مناجات کے بعد کہ وہ اپنی مقدس ہدایت کی روشنی سے ہمارے سینوں کو جملگا دے، اور ہمیں گمراہی کی تاریک خندق میں گئے سے بچائے، اور ہمیں جن پرستاروں کی صفت میں کھڑا کر دے، اور باطل کی آستانہ کیشی سے ہماری پیشانیوں کو محفوظ رکھے، اور اس حادث اپنے سے ہمیں بہرہ اندوز کرے جس کا کہ اس نے اپنا اداولیا سے وعدہ کیا ہے، اور اس دارفانی سے گزرنے کے بعد اس دارفانی کی جنت سے مستحق ہونے کا موقع دے جو سرور ابدی کی الگانی عصتو سے مالا مال ہے، اور ان عالیشان لذتوں تک ہماری رسائی کرے جہاں تک پہنچنے سے عقول کی بلند پروازیاں اور جیالات کی بر قرق رفتاریاں بھی عاجز رہتی ہیں، اور اس فردوس ابدی سے فیض پہنچائے جس کی عصتوں کو کسی آنکھ نے دیکھا، نکسی کان نے سننا، نہ کسی قلب لبشر پر اس کی تصور گزرا۔ اور نیز اس دعا کے بعد کہ وہ ہمارے بنی اکرم نحمد مصطفیٰ اصلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے آل واصحاب پر لامتناہی درود و رحمت بھیجیے میں یہ کہنا چاہتا ہوں کہ موجودہ زمانے میں ایک ایسی جاعت کو دیکھ رہا ہوں جو اپنے آپ کو عقل و ذکاء میں اپنے ہم صوروں سے بدر جیسا ہمتاز سمجھتی ہے، اور اسی لیے اس کے افراد نے فرائض اسلامی سے بے نیاز و کنارہ کش ہمہ اپنا شواربنا لیا ہے، اور شعائر دینی کی توقیر و حفظت کی ہنسنی اٹارتے ہیں، اور اپنے دہم و گمان میں لیں کو اپنا اعلیٰ ترین وصف سمجھتے ہیں، اور اپنے عمل سے ایک دُنیا کی گمراہی کا سبب بن رہے ہیں، حالانکہ ان کی ضلالتوں کے لیے تو ان سنتہ ہیں ہے سو اے ایک فرم کی تقليید اور ایک قسم کی جمود پرستی کے جس کو وہ حرکت سمجھتے ہیں، ان کی مثال ہمود و نصاریٰ کے ان افراد کی سی ہے جو اپنے مسلمانوں پر اس یعنی فخر کرتے ہیں کہ آباد و بعد ادنیٰ ان کیلئے بید راستہ بنا دیا ہے چلیے

عقل و ضمیر کی رائے اس سے کتنی ہی غیر متفق ہو، اپنی بحث کو وہ فکر و نظر سے منوب کرتے ہیں اخالانک فکر و نظر کی کسوٹی پر وہ جھوٹی انتہی ہے، وہ اپنی بحث کی بنیاد عقل و حکمت بتلتے ہیں حالانکہ تحقیقیں سنتا بت ہوتا ہے کہ اس کی بنیاد و سوسد توہم ہے، وہ حکمت و فلسفہ کے چشمے سے اپنی پیاسن بھاتا چاہتے ہیں، حالانکہ وہ آخر کار رساب ثابت ہوتا ہے۔ جس طرح کہ اہل بدعت و ضلالت کے لیے ان کی نقل دروازت کا باعث حقیقت ہیں ایک صحرائے بے برگ و گیا ہے، اپنے کفریات کی ترجیحی میں جن ہریب ناموں سے وہ مرغیٰ کرتے ہیں وہ ہیں سقراط، بقراط، افلاطون، ارسطاطالیس، وغیرہ جن کی عقولوں کی تحریف میں وہ زمین و آسمان کے قلبے ہلاتے ہیں اور ان کی ذہنی و اختراعی قوتوں کی تعریف کے کل یا نہ ہستے ہیں، کہ اس طرح وہ موشکافی کر سکتے ہیں اور اس طرح باریک نکات پیدا کر سکتے ہیں، حالانکہ ان کی غempt رفتہ کے سوا ائے ان کے خرافات پر کوئی سند نہیں، جن غلط معتقدات کی طرف وہ نہ ہٹاتی کرتے ہیں وہ بھی اسی طرح ایک قسم کی ذہنی بیتی ہے جس طرح کہ اہل بدعت کی شدید قسم کی روایت پرستی — میں تو سمجھنا ہوں کہ ان سے ندوہ عوام اچھے جو اس قسم کی ذہنی کشاکش سے اپنے آپ کو محفوظ رکھتے ہیں اور داشت و علم کی جھوٹی طمع کاری سے دُنیا کو دھوکا نہیں دیتے یہ ذہنی کشاکش ایک عالمگیر صورت اختیار کرنی جا رہی ہے۔ جس کی طرف توجہ کرنا ان افراد کا کام ہے جو اس قسم کے سلاپ سے قوم کی ذہنیت کو جا سکتے ہیں۔ اس لیے میں نے ارادہ کیا کہ ایک ایسی کتاب لکھوں جس میں ان کے خیالات کا رد کیا جائے، اور ان کے کلام و اندیلان کے تناقض و بے ربطی کو واضح کیا جائے اس طرح ان کی معقولیت کے رعب داہ کو قوم کے دماغوں سے اٹھایا جائے تاکہ سادہ ذہن عوام اس فتنے سے محفوظ رکھیں جس کا نتیجہ انکا رخداد اور انکار یوم آخرت ہو رہا ہے۔ اس لیے میں نے یہ کتاب لکھنی شروع کی، میں اپنی اس نہم کی کامیابی کے لیے خدا کی توفیق و نصرت کا طالب ہوں۔ کتاب کے اصل طالب شروع کرنے سے پہلے بعض مقدمات کا پیش کرنا ضروری تھا۔

ہوں۔

## پہنچ امام محمد

فلسفیوں کے اختلافات کی کہانی طویل ہے، یہاں ایک کی رائے دوسرے سے نہیں بلتی، بیسیوں قسم کے مسلم، اور متعدد قسم کے تدبیب ہیں، ان کے اس تناقص رائے کے ثبوت میں ہم ان کے پیشوائے اقل فلسفوں مطلق (جس نے کہ ان کے علوم کو مرتب کیا اور ان کی تتفق و تہذیب کی) اور ان کے خالات سے حشو و زوال کو چھاٹا، اور ان کی خواہش کے موافق تلخیص کی ہے، یعنی ارسطوپیش کرتے ہیں جس نے تقریباً اپنے ہر ایک پیش رو کی تردید کی ہے یہاں تک کہ اپنے استاد افلاطون الہی کی بھی، وہ اپنے استاد کی مخالفت کا عذر اس طرح پیش کرتا ہے کہ "افلاطون بے شک میراد دوست ہے، اور سیماںی بھی میری دوست ہے، گرچاہی میرے زدیک زیادہ دوست ہے" اس روایت کے قلق کرنے سے بہادر انتہا یہ ہے کہ ان کے اختلافات اور ان کی رائے کے عدم استقلال کو واضح کیا جائے۔ اور یہ بتلایا جائے کہ ان کے فیصلے زیادہ تر ظنی و تجھی ہوتے ہیں نہ کہ تحقیق و تینیں کی بنیاد پر قائم، اور وہ اپنے علوم الہیہ کی تصدیق کے سلسلے میں علوم حساب و منطق کے مسلمات کی بنیاد پر استدلال کرتے ہیں اور اسی لیے سادہ و ماغول کو انی علوم کے ذریعے زبردست دے کر علوم الہیہ کے لیے تیار کرتے ہیں جس کو وہ طریقہ "استدرج" کہتے ہیں۔ اگر ان کے علوم الہیہ ایسے ہی سخت اور یقینی دلائل کے حامل ہوتے جیسے کہ ریاضی کے اصول ہوتے ہیں تو وہ بھی اختلافات سے اسی طرح پاک و صاف ہوتے جس طرح کہ ریاضی کے علوم ہوتے ہیں۔

پھر ارسطو کی کتابوں کا جیاں ترجیح ہوا ہے وہ بھی بہت کچھ تحریف و تبدیل سے غالی ہیں، آئیں تفسیر قتاویل کی بڑی گنجائش ہے، اسی لیے اس کے معرفین کے درمیان بہت زبردست اختلاف پایا جاتا ہے، اس کے نقل و تحقیق میں زیادہ مضبوط، اسلامی فلسفہ ابو نصر فارابی، اور ابن سینا ہیں، لہذا ان (فلسفیوں) کے مسائل کی تردید میں ہم جن آراء و مسلمات سے مدد لیں گے وہ ہیں

ہوں گے جو ان تذکورہ دولوں فلسفیوں کے تزدیک صحیح اور مسلم سمجھے گئے ہیں۔ اور جن کو انھوں نے ترک کیا ہے ہم بھی ان کو ترک کریں گے، یعنی انکے انتشار کلام سے بچاؤ اسی طرح سے ہو سکے گا۔ اسی لیے ہم ان دولوں کے نقل کردہ مسلمات پر اتفاق کریں گے۔

---

## دوسرا مقدمہ

جاننا چاہیے کہ فلاسفہ اور دوسرے فرقوں کے مابین تین قسم کا اختلاف پایا جاتا ہے۔ ایک ہے نفی اخلاق، جیسے صافع عالم کے لئے وہ جو ہر کا نفظ استعمال کرتے ہیں، کیونکہ ان کے نزدیک جو ہر ایک وجودی شے ہے، موضوعی نہیں، یعنی قائمِ ذات ہے، قائم با بغیر نہیں، ان کے مخالف کے نزدیک وہ تغیر دینی قائم بالغیر ہوتا ہے۔

لیکن ہم یہاں کسی اصطلاح کی تردید کرنے نہیں چاہتے کیونکہ اگر قائم بالذات کے معنی پر اتفاق ہو جائے تو اس معنی میں نفظ جو ہر کے اطلاق پر غصی نظر نظر سے غد کرنا ہوگا اکابر اس نظر سے نفظ کا اطلاق جائز قرار دیا جائے تب یہ امر بحث طلب رہ جاتا ہے کہ کیا شریعت اس کے استعمال کو جائز سمجھتی ہے؟ کیونکہ اطلاق اسماء کی تحریم و اباحت کو طواہ شریعت کی سند پر تسلیم کیا جاتا ہے۔ اگر کہا جائے اس نظر کا استعمال متكلمین نے صفاتِ الہیہ کے بارے میں کیا ہے اور فضیلانے اس کو فقیریں استعمال کیا ہے، اس لیے رفع التباس کے طور پر تم کہتے ہیں کہ جو از نظر کی بحث اس کے منتهی پر کسی فعل کے جواز پر بحث کے ماند ہوگی۔

دوسری قسم اختلاف کی وجہ ہے جس میں مذہبی اصولوں میں سے کسی اصول سے بھی نہیں واقع نہیں ہوتی، نہ انسیا علیمِ اسلام کی نصیلیں کا خشایا یہ ہے کہ فلاسفیوں سے اس بارے میں تمازج کیا جائے، مثلاً ان کا قول ہے کہ چاند گرہیں کی وجود یہ ہے کہ سورج اور چاند کی روشنی کے درمیان زمین حامل ہو جاتی ہے، کیونکہ چاند سورج ہی سے روشنی متعار لیتا ہے، اور زمین ایک کرۂ ہے اور آسمان اس کے اطراف لہر اٹھا ہے، اگر چاند پر زمین کا سایہ پڑ جائے تو اس سے سورج کا سورج چپ جائے گا۔ یا مثلاً سورج گرہیں کی تعلیل کے بارہ میں ان کا قول ہے کہ ناطرا اور سورج کے درمیان چاند کا چرم حامل ہو جاتا ہے، کیونکہ اس وقت دونوں ایک ہی لمحہ میں و مقابل نفاط پر ہوتے ہیں۔

اس قسم کی باتوں میں بھی ہمیں ابطال کی فکر نہیں کرنی چاہئے، ایک ذمہ دار چیزیں کسی نہ ملی ہوں سے مقاصم نہیں ہوتیں۔ بعض لوگ خواہ مخواہ ان باتوں کی ذمہ دار سے منافقہ پر محروم کرتے ہیں، حالانکہ واقعیت یہ ہے کہ ان کا تعلق علم ہند سے اور ہمیشہ کی مکمل تحقیقات سے ہوتا ہے ایسا کہ کسوف (سوزج گرہن) کے وقت کے تین اور اس کے زمانہ استاد اکی پیش قیاسی تک ان علوم سے کی جاتی ہے، لیے باضابطہ اور مسلمہ اصولوں کے مانے کو بلا وجہ شریعت سے جنگ کے مترادف سمجھو لینا خود شریعت کی بے وفتی کرنا ہے، اور ایک قسم کی نافعان دوستی ہے۔

بعض لوگ اس حدیث کو اس کے تعارض کے طور پر پیش کرتے ہیں کہ آنحضرت صلم نے فرمایا ہے کہ ”چنان اور سورج خدا کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہیں، کسی کی موت یا زندگی کے وجہ سے گہن نہیں لگتا، جب تم ان کو گہن لگانے دیجو تو خدا کے ذکر تسبیح اور نماز کی طرف متوجہ ہو جاؤ“ لیکن اس سے اس حدیث کو کیا تعلق؟ اس میں صرف کسی کی موت یا حیات سے گہن کو نسبت دینے کی مانع نہ کی گئی ہے اور اس وقت نماز کا حکم دیا گیا ہے، جو شریعت کے غریب و معلوم آفات کے وقت نماز کا حکم دیتی ہے وہ اگر کسوف کے وقت کی محتسب نماز کا حکم دے تو کوئی تسبیح کی بات ہے؟

بعض لوگ کہتے ہیں کہ حدیث کا آخری جزو یہ ہے کہ ”جب اللہ کسی چیز پر تخلی کرتا ہے تو وہ اس کے آگے سر بخود ہو جاتی ہے“ تو کویا کہ یہ کسوف و خسوف بھی ایک قسم کا بعد ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ پہلے تو یہ آخری جزو بڑھایا ہوا ہے، حدیث نہیں ہے، حدیث اتنی ہی ہے جتنی کہ اوپر بیان کی گئی اور اگر صحیح بھی ہو تو اس کی تاویل ممکن ہے۔ علمی حیثیت سے قطبی طور پر مسلم اصول کے رد کے مقابل یہ تاویل آسان ہے۔ البتہ بتہت سے علمی اصول جو اتنی قطبی حیثیت نہیں رکھتے شریعت کے مقابل ان کی تاویل کریں گئی ہے، اگر مسلم اصول کو بھی رد کر دیا جائے گا تو ملاحظہ کو ضرور اغتر ارض کا موقع ملے گا۔ اور عام عقلی اصول کے مقابل شرعی اصول کو وہ سنجیدہ حلقوں میں بنے اعتیار کرنے میں کامیابی شامل کر لیں گے اسی طرح عالم کے حدوث و قدم کے متعلق ان کی بعثت ہے، اگر فلسفیانہ اصول سے حدوث ثابت ہو جائے تو ذمہ دار کی تقویت کے لیے بھی کافی ہے، چاہے عالم کرہ ہو یا فرش کی طرح

بسیط ہو، چاہے مدد سہی یا مشتمل شکل والا ہو، چاہے آسمان کی تعداد بارہ ہو یا تیرہ ہو یا ان سے کم ہو، ان واقعات کی تحقیق کا الہیاتی مباحثت سے اتنا ہری تعلق ہے جتنا کہ پیاز کے چھلکوں یا انار کے دالوں کی تعداد کی تحقیق سہ ماہوں سکتا ہے۔ ہمیں وچھپی صرف اس امر سے ہے کہ ان کا تعلق خدا کے فعلِ خلائقی سے ہے، خواہ یہ فعل کسی نوعیت کا ہو۔

تیسرا قسم وہ ہے کہ کسی نہیں اصول سے ان کی نزاع واقع ہوئی ہے۔ جیسے کہ حدود عالم، یا صفات باری تعالیٰ یا حشر بالاجاد وغیرہ۔ فلسفیوں نے ان سب کا انکار کیا ہے، فلسفیانہ فلسفیات پر ہماری تنقید ان ہی مسائل پر مرکوز ہو گئی اور انہی مباحثت میں ان کی دلائل کا بطلان ہمارا مقصود ہے۔

## پیسرا مرقدہ مہ

جاننا چاہے کہ ہمارا یہ بھی مقصود ہے کہ فلاسفہ کے بارے میں عام طور پر یہ جو حسن ظن پایا جاتا ہے کہ ان میں باہمی اختلافات نہیں، اس کو لوگوں کے ذہنوں سے زائل کیا جائے۔ اس لیے میں ان کے مباحثت میں صرف ایک طالب حقیقت ہی کی حیثیت سے کھوج نہیں کروں گا بلکہ ایک معنی یا ایک وکیل دہب کی حیثیت سے بھی۔

ہو سکتا ہے کہ اس تردید و ابطال کی سعی میں مجھے ان کے تناقضی و اختلافات کے پیش نظر ان کی نسبت مختلف فرقوں سے کرنی پڑے، جیسے معتزلہ یا کرامیہ یا واقفیہ ہم کو کہ اس قسم کے عام فرقوں کے فلسفیانہ خیالات کا میلان ان ہی کی طرف ہے، اور ان کے اصول اور اسلام کی حقیقی اصول میں ایک طرح کا تضاد۔

لے مतزلہ ایک فرقہ مسلمانوں کا جو اپنے آپ کہ ”صحاب عبدالوتعیید“ بھی کہتا تھا، اس کی کئی شاخیں تھیں لیکن سب کے سب بعض امور پر متفق تھے مثلاً خدا کی ذات پر زیادتی صفات کی نقی، یکمین ان کے پاس خدا عالم بالذات قادر بالذات وغیرہ ہے نہ کہ بالصفات، او مثلاً کلام اللہی حادث ہے، مخلوق ہے، ایک حیثیت سے بینی حروف و هو تو کی حیثیت سے، وہ طاہری آنکھ سے قیامت میں ہمیں ظہر نہیں آئے، وہ مخلوق سے کی حیثیت سے بھی شاہنشہ ہے، اور زندہ ہی شاہی خیرو شریہ، خدا کی طرف خیر کی نسبت تو کجا جا سکتی ہے، مگر شر کی نہیں، فرمادند عکم بندہ کیئے سولے خیزاد و صلحت کے کچھ نہیں کرتا، بندہ ہی خالی ذہنمہ دار شریہ ہے، غیرہ وغیرہ۔

لہ فرقہ کرامیہ، یا ابو عبد اللہ محمد بن کلام کے پیر دوں کا نام ہے، یہ لوگ خدا کے جسم و جیز کے قابل تھے کہ دہ عرش پر بیجا ہوا ہے اور اس سے جہت علیا کی طرف سے حاضر ہے، اور اسی قسم کے اور بہ بانات صاحب مقالات الاسلامیین لکھتے ہیں یہ مرجیہ کے تیرصویں فرقہ کا نام ہے جو کہتے ہیں کہ کفر نام ہے زبانی احکام غذا کا اہم کتبی انتکار کہا، وغیرہ وغیرہ۔

سے فرقہ والغیرہ، صاحب مقالات الاسلامیین کے میان کے موافق یہ روا فرض کا بائیسوال فرقہ تاجو موسیٰ بن جعفر تمامی امام کو قیامت تک نہیں اور کہس پوشیدہ بتلات ہی، اور انہا تھے کہ ایک بوزان کا نیلوہر مگا اور وہ مشرق سے خوب تک ماری اور ایسے منہ کا حاکم ہوئے، موسیٰ بن عبد الرحمن جب ان سے مناظرہ کرتے تھے تکہتے تھے کیا لوگ میرے نزدیک بارش سے بھی نہ کھتوں لی طرح ہیں۔

## چکو تھا مقدار مہ

فلسفہ کے عظیم اختراعات میں سے ایک چیز "اصول استدراج" ہے، جس میں وہ ریاضی کی شکلؤں کو مقدمات دلیل کے طور پر پیش کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ علوم الہیات بہت بھی غافل اور دقیق ہیں۔ ان کے مسائل روشن ترین دماغوں کے لیے بھی دقیق ثابت ہوتے ہیں، ان کے حل کے لیے ریاضیات و منطق کے اصول سے منوس ہونا ضروری ہے، جو شخص ان کے کفر کی تقلید کرتا ہے، اگر ان کے نہ ہے میں ان اشکال کو پایا ہے تو ان سے حسن ظن رکھتا ہے اور سمجھتا ہے کہ بے شک یہی علوم ان مسائل کے حل کے لیے ضروری ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ ریاضی اشیا دیکی کمیت منفصلہ پر غور و فکر کا نام ہے اور وہی حساب ہی ہے، اور اس سے الہیات کا کوئی تعلق نہیں، اگر کوئی کہتا ہے کہ الہیات کا سمجھنا اسی پر موقوف ہے، تو یہ ایسی جست ہے جسے کوئی یہ کہے کہ علم طب یا خود، بغیر حساب کے نہیں آسکتا یا حساب بغیر طب کے نہیں آسکتا، اور یہ گیا علم ہندسیات جو اسٹیڈی، کے کم متعلق سے بحث کرتا ہے، وہ البتہ علم سنت کے اہم معلومات کے حصول میں مدد کرتا ہے، مثلاً آستان یا اہم سماوی کی کردیت و یقینت وغیرہ کا ایمان، طبقات سماوی کی تعداد، کرات متر کو فلکسیہ کی تعداد یا ان کے حرکات کی تفصیل وغیرہ تو ہم ان سب چیزوں کو جدی حیثیت سے یا اعتقادی حیثیت سے تسلیم کرتے ہیں، ان پر فلسفیانہ دلالت قائم نہیں کئے جاتے، یہ صورت مسائل الہیات میں نہیں پیش آسکتی، اس کی مثال ایسی ہے جیسے ہم کہیں کہ اس گھر کا بننے والا کوئی ذی خبر، یادی ارادہ، یا مقتدر اور قائم بالذات وجوہ ہے تو یہ سمجھنے کے لیے ضروری نہیں ہے کہ پہلے ہم یہ سمجھ لیں کہ یہ گھر مدت س شکل کا ہے یا مشتمل شکل کا یا اس کے سالا اور اینٹوں کی لنتی معلوم کر لیں، یہ تو ہمیں ہو گا جس کا فاسد ہونا ملما ہر ہے، یا جیسا کہ کوئی کہے کہ اس پیاز کے حادث ہونے کا علم اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کے چکلوں کی

گنتی سے واقعیت نہ ہو، یا اس نام کے فوپیدا ہونے کی دلیل سمجھنے کے لیے پہلے اس کے دانوں کی تعداد کا معلوم کر لینا ضروری ہے، یعنی تو یہ ساری باتیں عقلی حیثیت سے محفوظ فضول میں ہاں فلسفیوں کا یہ قول کہ منطقیات کے احکام کا صحیح ہونا ضروری ہے جا ہے، مگر منطق کو کچھ ان ہی سے خصوصیت نہیں ہے، تو ایک بنیاد ہے جسے فن کلام میں "كتاب النظر" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے، بعض وقت اس کو "كتاب الجدل" کہتے ہیں، اور کبھی ہم اس کو "دارک العقول" کہتے ہیں، اگر کوئی سادہ لوح، ضعیف الاعتقاد شخص، منطق کا نام سُستا ہے تو وہ اس کو ایک عجیب سی چیز سمجھتا ہے جس کو متکلمین توجہ نہیں ہی نہیں، اور فلسفیوں کے سوائے اس پر کسی کو درسترس نہیں، ہم اس غلط ہمی کے رفع کرنے کے لیے دارک العقول پر ایک علمی کتاب میں بحث کریں گے جیسا ہم متکلمین اور اصولیوں کے الفاظ کو ترک کر دیں گے، اور اس کو منطقیوں ہی کی عبارات میں پیش کریں گے اور انہیں کے آثار کی نظر بے لفظ پروردی کریں گے۔ اس کتاب میں ہم انہی کی زبان میں مناظرہ کریں گے، یعنی انہی کی منطقی عبارات میں، اور ہم یہ بھی واضح کر دیں چاہتے ہیں کہ فلاسفہ نے منطقی بربان کی قسم میں مادہ قیاس کی صحت یا اس کی صوری صحت کے متعلق کتاب قیاس میں جو شرعاً مطہر تھے ہیں، اور جو اصول ایسا عوچی اور قاطعیت یا اس میں قائم کئے گئے ہیں، اور جو اجزاً منطق اور اس کے مقدمات کے ہیں ان میں سے کسی چیز کو بھی وہ علوم الہمایا میں ثابت نہیں کر سکے۔

لیکن ہم چاہتے ہیں کہ دارک العقول کو آخر کتاب میں پیش کریں کیونکہ وہ مقصود کتاب کے ادراک کے لیے ایک دلیل کی طرح ہے، لیکن بہت سے ناظرین والاں کے سمجھنے میں اس سے مستقیم ہیں، اس لیے ہم اس کو آخر میں رکھیں گے، جو شخص اس کی ضرورت محسوس نہیں کرتا وہ اس سے اعراض کر سکتا ہے، ہاں جو آحاد مسائل میں تردیدی ہے اور نہ سمجھ سکے تو اسے پہلے کتاب معیار العلم کو (جو منطق میں، اس نام سے ملقب ہے) اخت کر لینا چاہتے ہیں۔ مقدمات کے اندازج کے بعد ہم فہرست مسائل لکھیں گے۔

فہرست کتاب چونکہ شروع میں آچکی ہے اس لیے یہاں درج نہیں کی گئی ।

## مسئلہ (۱۱)

### قدم عالم کے بارے میں فلاسفہ کے قول کا لطیان

**تفصیل نہیں** قدم عالم کے بارے میں فلاسفہ کی آراء میں اختلاف ہے، اللہ تعالیٰ جو ہم  
معتقد میں و متاخرین کے نزدیک جو راستے مسلم ہے وہ عالم کے قدم  
ہونے کے متعلق ہے، یعنی عالم خدا کے تعالیٰ کے ساتھ ہمیشہ موجود ہے اور اس کا عمل  
ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ بلا تاخیر زمانی چل رہا ہے، جیسا کہ معلوم علمت کے ساتھ ہوتا  
ہے، یا جیسے سورج کے ساتھ سور کا پایا جانا ضروری ہے، اور یہ کہ ذات باری کی تقدیم  
عالم پر ایسی ہی ہے، جیسی کہ علمت کی تقدیم معلوم پر اور یہ تقدیم شخص بالذات اور  
بالرتبتہ ہے نہ کہ بالزمان۔

اغلومن کے متعلق یہ کہا گیا ہے کہ اس کی رائے عالم کے بارے میں یہ ہے کہ وہ  
حادثہ و مکون ہے، مگر بعد میں لوگوں نے اس کے کلام کی تاویل کر لی، اور اس کے عدو  
عالم کے معتقد ہونے سے انکار کر دیا۔

جالینوس نے آخر عمر میں اپنی کتاب "جالینوس کی اعتمادات ہیں؟" میں  
اس سلطانہ میں سکوت اختیار کیا ہے کہ وہ نہیں جانتا کہ عالم حادث ہے یا قدم، اور پڑتال  
بات پر دلیل لالتھی ہے کہ اس بارے میں علم ہی نہیں ہو سکتا، اس وجہ سے نہیں کہ وہ خود  
اس کو سمجھ نہیں سکتا، بلکہ مسئلہ فی نقہ عقول کے لیے ہمایت دشوار ہے۔ مگر ای خیال  
شناذ ہے زیادہ ترجیحیال پایا جاتا ہے وہ یہی ہے کہ عالم قدم ہے اور یہ کہ باوجود یہ تصور  
نہیں کیا جاسکتا کہ عالمت قدم ہے بغیر واسطہ احتمال اصادیر ہے۔

**فلاسفہ کی دلائل** الگریں ان کی پوری دلائل یہاں نقل کر دوں، اور پھر ان اعترافات  
کو جو ان دلائل کو توڑنے کے لیے پیش کئے جاتے ہیں، تو کمی

اور اق سیاہ ہو جائیں گے، لیکن الحالت سے کوئی فائدہ نہیں، اس لیے تم ان دلائل کو پہنچ دیتے ہیں جو تخلیقہ اصول پر فاعل ہیں، یا جن کی بنیاد میں ضعیف تخلیقات پائے جاتے ہیں، جو ادنیٰ فکر و نظر سے رد کر دیجے جاسکتے ہیں، ہم صرف ان دلائل کو لیں گے جن کی ذہن میں وقعت ہو سکتی ہے ضعیف خیال والوں کو شک میں ڈالنا تو معمولی طریقے سے بھی ممکن ہے۔

**دلیل اول:** فلسفیوں کا قول ہے کہ قدیم سے حادث کا مطلقاً صادر ہونا محال ہے، کیونکہ الگریسم کسی وجود کو قدم فرض کر لیں جس سے (مثلاً) عالم صادر نہیں ہوا تو اس کے معنی یہ ہوے کہ یہ اس لیے صادر نہیں ہوا کہ اس کا وجود منح نہیں ہے بلکہ وجود عالم ممکن یہ امکان محسن تھا، پھر حب اس کے بعد حادث ہوا تو دو حال سے خالی نہیں، یا تو منح میں تجدید پیدا ہوا یا نہیں، الگر منح میں تجدید پیدا نہیں ہوا تو عالم امکان محسن پر باقی رہے گا، جیسا کہ پہلے بتا، اور اگر منح میں تجدید پیدا ہوا تو اس منح کو حادث کرنے والا کون؟ اور اس کو اس نے اب کیوں حادث کیا؟ پہلے کیوں نہیں کیا؟ پس منح کے حدوث کے باسے میں سوال اپنی جگہ قائم رہا۔

غرض یہ کہ چونکہ قدیم کے سارے احوال مشابہ ہیں، یا تو اس سے کوئی پیزیر حادث نہ ہوگی یا جوئی تھے حادث ہوگی وہ علی الدوام ہوگی۔ کیونکہ حالت ترک کا حالت تتروع سے مختلف ہوتا محال ہے۔

تفصیل اس احوال کی یہ ہے کہ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ عالم اپنے حدوث سے پہلے حادث کیوں نہیں ہوا؟ یہ تو ممکن نہیں کہ اس کے حادث کرنے سے قدیم کو عاجز سمجھا جائے، اور نہ ہی واقعہ حدوث محال ہو سکتا ہے۔

پس یہ بات اس چیز کی طرف ڈہن کو منتقل کرتی ہے کہ قدیم عجز سے قدرت کی طرف منتقل ہوا ہے اور عالم حوالیت سے انکانیت کی طرف آیا ہے، اور یہ دونوں یا تین حال ہیں، تیر کہا جا سکتے ہے کہ واقعہ حدوث سے پہلے اس کو دیخنی پیدا کرنے والے کو کوئی غرض نہ تھی اور اب پیدا ہوئی ہے، اور نہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ افراد حدوث کا اس کے یاں

کوئی وسیلہ نہ تھا اور اب پیدا ہوا ہے۔ البتہ اس پارے میں قریبی تجھیں جو قائم کیا جائے گا  
ہے وہ یہ ہے کہ اس کے پہلے قیم نے اس کے وجود کا اندازہ نہیں کیا تھا۔ پس یہ کہنا لازمی  
ہو گا کہ عالم نتیجہ ہے اس امر کا کہ قیم نے اس کے وجود کا اندازہ کیا، اس کے پہلے اس نے  
اس کا اندازہ نہیں کیا تھا، تو اب ارادے کا حدوث ثابت ہوا، اور قیم کی ذات میں  
ارادے کا حدوث محل ہے، کیونکہ وہ محل خود اس ہے، جب اس کی ذات میں اس کا  
حدوث نہ ہو تو ارادے کی نسبت اس کی طرف نہیں کی جاسکتی۔

پھر اگر تم اس کے محل خود اس نے یا نہ ہونے سے قطع نظر بھی کر لیں، تو کیا اس  
ارادے کے محل خود اس میں اشکال قائم نہیں رہتا؟ سوال یہ پیدا ہوتا ہے، کہ ارادہ  
آبا کہاں سے؟ اور اب کیوں پیدا ہوا، پہلے کیوں نہیں پیدا ہوا؟ اب پیدا ہوئے  
تو کیا کسی غیر خدا کی طرف سے آیا ہے؟ الگ خادت کا وجود غیر محدث کے وجود کے تسلیم کیا جا  
تے سمجھنا چاہیے کہ عالم تو خادت ہے، مگر کوئی اس کا بنا نے والا نہیں، ورنہ پھر کوئی  
فرق ہے ایک خادت اور دوسرے خادت کے درمیان؟ اگر خدا کے حدوث میں لانے  
کا وجہ سے یہ حادث ہوا ہے۔ تو اب کیوں خادت ہوا، پہلے کیوں نہیں ہوا؟ کیا قدرت  
یا غرض یا طبیعت کے عدم یا نہ ہونے کے باعث یہ خادت نہ ہوا؟ اشکال یعنیہ پڑ گیے ہے۔  
اگر عدم ارادہ کی وجہ سے ہوا ہے تو پھر ارادے کا ایک فعل خود ارادے کے کسی دوسرے  
فعل کا محتاج ہوا، اور یہ ارادہ کسی مقدم ارادے کا، اسی طرح سلسلہ ناتھا اسی چلنے  
لگتا ہے۔

اس یہے پیدا ہے قطعی طور پر قائم کی جاسکتی ہے کہ خادث کا صدور قدم سے (وجود قدم  
کی حالت) میں سے کسی حالت میں مثلاً قدرت میں یا آر میں یا وقت میں یا غرض میں یا طبیعت  
میں تغیر کے بغیر احوال ہے اور قدم میں تغیر حاصل کا اندازہ قائم کرنا بھی محل ہے کیونکہ اس تغیر  
خادث کا اندازہ کرنا اس کے سواد و سرے امور میں اندازہ کرنے کے مساوی ہے، اور یہ  
حال ہے، اور جب عالم موجود سمجھا جائے اور اس کا حدوث محل سمجھا جائے تو قدم لا محل  
ثابت ہو جاتا ہے۔

یہ ان کی سخیل دلائل ہیں اور سارے مسائل الہیات میں اس موضوع پر ان کی بحث کا نازک ترین حصہ، اس لیے ہم نے اس سئے کو پیش کیا ہے اور ان کی قوی دلائل بتلادی ہیں ان پر ہمارا اعتراض دو طریقے سے ہوتا ہے:

پہلا یہ کہ اس بات کے تسلیم کرنے میں کیا امر منع ہے کہ عالم بذریعہ ارادہ قدیم حادث ہوا ہے جس کا وجہنا ہے وقت میں مقتضی ہوا جس میں کہ وہ پایا گا، اور عدم اس وقت تک رہا جب تک کہ وہ پایا نہ گی۔ اور وجود کی ابتدائیت ابتدا ہو سکتی ہے، اس طرح کہ اس سے پہلے یہ وجود ارادہ شدہ امر نہ تھا اس لیے وہ حادث بھی نہیں ہوا، اور اس وقت جب وہ حادث ہوا ارادہ قدیم ہی است حادث ہوا، اور اسی لیے حادث ہوا، پس اس اختلاف کو نہیں بات محال ہے؟

انگریز کہا جائے کہ اس کا محال ہونا بالکل کھلا ہوا ہے کیونکہ حادث کیلئے کوئی موجب و مسبب ہوتا ہے اور بغیر موجب و مسبب کے حادث کا وجود میں آنا محال ہے، اور جس طرح حادث کا بغیر موجب یا مسبب کے پیدا ہونا محال ہے اسی طرح موجب کا حادث کو جب اس کے تمام امکان و اسباب و شرطوطاً ایسے ممکن ہو جائیں کہ کوئی شے قابل انتظار باقی نہ رہے پیدا نہ کرنا محال ہے جب موجب پوری شرطوط کے ساتھ موجود ہو تو قابل ایجاد شے کا آخر محال ہے جیسا کہ حادث اور قابل ایجاد شے کا وجود بلا موجب کے محال ہوتا ہے۔

پس جب وجود عالم سے پہلے صاحب ارادہ موجود تھا، اور ارادہ بھی موجود تھا، اور شے قابل ایجاد کی طرف نسبت بھی موجود تھی مگر صاحب ارادہ میں کوئی تجدید نہیں ہوا، اور نہ ارادے میں بھی کوئی تجدید ہوا، اور نہ ارادے میں کوئی تی نسبت پائی گئی، جو پہلے نہیں (کیونکہ یہ سچے تغیر ہو گا) تو پھر قابل ارادہ شے نے کیسے تجدید حاصل کیا، اور اس سے پہلے تجدید سے کوئی سامرا فتح تھا؟

پھر حالت تجدید شدہ حالت سابق سے کسی امر میں بھی تمازن نہیں، کسی حالت میں بھی نہیں، کسی نسبت میں بھی نہیں بلکہ تمام امور بینہ جیسے کے دیئے پھر قابل ایجاد یا قابل رد و مٹے موجود نہیں، اور

اس کی احوال دشراط مکمل حالت میں موجود ہیں تو یہ محال ہونے کی انتہائی صورت ہے اور اس قسم کا تضاد نفس موجب یا شے قابل ایجاد بکے ضروری و ذاتی وجود کے بارے میں نہیں ہے بلکہ ان کے بارے میں بھی ہے جو صرف عرفی و وضعی وجود رکھتے ہیں، مثلاً کافی شخص اپنی عورت پر طلاق کے الفاظ استعمال کرے، اور جدا فی اسی وقت نہ ہوتی تصور نہیں کیا جاسکتا کہ بعد میں ہو گی، کیونکہ لفظ کا زبان پر جاری کرنا و ضعاف و عرفانہ این کے حکم کر لیے بطور علت ہے، اس لیے مغلول متاخر نہیں کیا جا سکتا اس اس کے طلاق دینے والے کا ارادہ ہو کر طلاق کسی خاص وقت و مقام سے مستقل ہے۔

پس جب وقت و مقام سیستہ ہوتے ہے مغلول کا حصول قابل انتظار ہی رہے گا اور نظر مقصود یعنی وقت و مقام کے حصول کے بعد اس کا بھی حصول ہو گا، اگر وہ اس لفظ سے شے مغلول کی تاخیر کا اس طرح ارادہ کرے کہ وہ کسی ناقابل حصول زمان و مکان کے تابع رہے تو معاملہ ناقابل فہم ہو گا، باوجود اس امر کے کہ وہ طلاق دینے کا حق رکھتا ہے اور اپنی خواہش کے مطابق تفصیلات کے تفہیں کی آزادی بھی رکھتا ہے جب ہمارے لیے ان رسمی حیزوں کو اپنی مرضی کے مطابق تھیں کرتا ملکن نہیں، جب ہمارے من موجیا فیصلے ناقابل فہم ہوتے ہیں تو اس سے حداف طور پر لازم آتا ہے کہ ایجادیات ذاتیہ عقلیہ ہر جز کے دائرے میں لے اصول دینے قادر ہے ترتیب بھی اور زیادہ ناقابل فہم ہو گی۔

مثلاً جہاری اعادات کا مثال ہو کیجیے، جو چیز جہارے ارادے سے حاصل ہو سکتی ہے وہ ارادے کے وجود کی صورت میں ارادے سے متاخر نہیں ہو سکتی اس اس کے کوئی امر منع پیدا ہو جائے، پس اگر ارادہ و قدرت ثابت ہو جائے اور موائع مرتفع ہو جائیں تو کوئی وجہ نہیں کہ شے مراد متاخر ہو، البتہ اس متاخر کا تصور عزم کی صورت میں ہو سکتا ہے کیوں کہ محض عزم ایجاد فعل کے لیے کافی نہیں جیسے لکھنے کا عزم ضروری نہیں کہ لکھنا ناپایت ہی کر دے، جب تک کہ عزم کی تجدید نہ ہو، اور وہ قوت مشتعلہ در انچھتے کرنے والی قوت اسے ہوتی ہے جو مالت فاعلی کی تجدید کر دے۔

پس اگر ارادہ قدم کی صورت بھی ہماں ارادے کی طرح ہوتا خر مقصود کا تصور

نہیں ہو سکتا، سو اسے کسی امر مانع کے ارادہ اور شے مراد میں کوئی فصل نہیں ہو سکتا۔ اس کے تو کوئی معنی نہیں کہ ہم آج ارادہ کریں کہ کل بھڑکے ہوں گے اور اگر ارادہ قدم تکارے عزم کی طرح ہے تو یہ محرزوم علیہ (ایجاد کائنات) کے وقوع کے لیے کافی نہیں ہے بلکہ قدم تکارے کی تجدید ایجاد شے کے لیے بھروسی ہوئی، اور اسی سے تغیر قدم کی سند تکلتی ہے یعنی حقیقتی اشکال باقی رہتا ہے کہ استعمال یا ارادے کی تجدید (اس کا جو چاہئے نام رکھو) اب ہو جادہ ہوئی پہلے بیوں نہیں ہوئی ہے پس اس صورت میں حادث بلا سبب باقی رہے گا۔

حاصل کلام یہ کہ موجب (فاعل ایجاد، مکون) اپنی تمام شرائط کے ساتھ موجود ہے اور کوئی شے قابل انتظام بھی نہیں، اس کے وجود قابل ایجاد شے کی تکونی میں باخبر ہو رہی ہے، اور اتنی مدت گذر رہی ہے کہ اس کے ابتدائی سرسرشته کی گرفت قوت و اہمیت کے لیے ملک نہیں، اسی طرح مدت باقی درازگز نے کے بعد بغیر کسی باعث تجدید کے قابل ایجاد شے کا طور ہوتا ہے اور شرط اول باقی کی باقی ہے قیمتی نفسی محال ہے۔

جواب اس اشکال کا یہ ہے کہ کسی چیز کے چاہے وہ کوئی چیز ہو، حادث کرنے سے ارادہ قدم کے تعلق کو تم محل سمجھتے ہو تو کہاں بات کو تم بضرورت جانتے ہو یا بنظر یا ان الفاظ میں جو تم منطق میں استعمال کرتے ہو تو گیا ان دونوں حدود کے مابین اتفاق کو حد اور سمجھتے ہو یا اس کے سوائے؟ اگر تم حد اور سطح ادعاء کرتے ہو تو وہ طریقہ نظری ہے جس کا اظہار ضروری ہے اور اگر تم ادعاء کرتے ہو کہ اس کی بیچان بضرورت ہے تو پھر تھامے خلاف ہی تھامے اس علم میں شریک کیوں نہیں ہیں؟ ارادہ قدم سے حدوث عالم کے اعتقاد رکھنے والے تو بتیر افراد عالم ہیں، ان کی تعداد بہر ملک وہ رقم میں بھی ہوئی ہے اور کوئی شخص گمان نہیں کر سکتا کہ وہ کسی الیسی شے پر تعین رکھتے ہیں جس کے متعلق وہ جانتے ہیں کہ وہ صحیح نہیں۔ شرط منطق پر اس بات کے محل ہونے کی دلیل قائم کرنی ضروری ہے کہ صد و عالم کی علت ارادہ قدم نہیں، کیونکہ تھامے سارے مذکورہ بیانات میں ہمارے عزم ارادہ کے ساتھ ایک ممثیل کے استبعاد کے سوائے کچھ نہیں ہے اور وہ علیحدہ ہے، ارادہ قدم

حوادث ارادوں سے کوئی مشابہت نہیں رکھتا، رہ گیا خالص استبعاد تو بغیر دلیل کے یہ کافی نہیں ہے۔

اگر کہا جائے کہ ہم بضرورت عقلی جانتے ہیں کہ موجود کا تصور مع اس کی نام شرطیت کے بغیر شے قابلِ انجیاب نہیں ہو سکتا، اور اس کو جائز رکھنا ضرورت عقلی کے مخالف ہے تو ہم یہ کہتے ہیں کہ چھر تھارے اور تھارے اس مخالف کے درمیان کیا فرق ہے، جو کہتے ہیں کہ ہم اس قول کا مجال ہونا بضرورت جانتے ہیں کہ ذات واحد کیا کو ایجادی حالت میں لانے سے پہلے اس کی عالم ہوتی ہے، اور صفت علم ذات پر زائد ہوتی ہے، اور علم تعدد معلوم کے ساتھ خود بھی متعدد ہو جاتا ہے؛ اور یہ سے علم الہی کے متعلق تھاراندہ ہے، اور یہ ہمارے اصول کے لحاظ سے مجال ہے۔ لیکن تم کہتے ہو کہ علم قدیم کا حادث کے ساتھ قیاس نہیں کیا جاسکتا، اور تم میں سے ایک جماعت بھی اپنات کو مجال خیال کرتی ہے، اس لیے وہ بھتی ہے کہ خدا اپنی ذات کے سوائے کچھ نہیں جانتا، لہذا وہی عاقل ہے وہی معموق ہے، اور سب ایک ہے، اس پر اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ عاقل، عقل اور معموق کا تفاہ بہ ضرورت مجال کیونکہ ایسے صاف عالم کا وجود جو اپنی صفت کو نہیں جانتا اقلاماً مجال ہے، اور اگر وجوہ قدم اپنی ذات کے سوائے کچھ نہیں جانتا تو اپنی صفت کو بھی لیفڑا نہیں جانتا، اور حق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان سارے خرافات سے بالاتر ہے، لیکن ہم اس مسئلہ کے مسئلہ زم حدود سے آگے نہیں بڑھتے۔ ہمیں کہنا پڑتا ہے کہ تم اپنے اس مخالف کا کیوں انکار کرتے ہو جو کہتا ہے کہ قدم عالم مجال ہے، کیونکہ ایسے دورات فلکیہ کو متلزم ہوتا ہے جن کی کوئی انتہا نہیں جو بے شمار اکا سیوں پر مشتمل ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ ان دورات کو ان سیس، ربیع، اور نصف میں تقسیم کیا جا سکتا ہے مشلاً فلک شمس سال میں ایک مرتبہ دورہ کرتا ہے، اور فلک زحل تین سال میں ایک بار تو اور اوزار زحل اور ارشس کے  $\frac{1}{3}$ ،  $\frac{1}{4}$  =  $\frac{1}{12}$  ہوں گے، اور ادواز مشتری، ادواز شمس کے  $\frac{1}{3}$ ،  $\frac{1}{4}$  =  $\frac{1}{12}$  ہوں گے کیونکہ وہ ۱۲ سال میں ایک مرتبہ دورہ کرتا ہے پھر جب دورات زحل کے شمار کی کوئی انتہا نہ ہوگئی

ادوار شمس کے شمار کی بھی کوئی استہانہ ہو گی، باوجود یہ کہ اس کا ہمیشہ ہوتا ہے بلکہ اس فلک کا کاب کے ادوار کی بھی کوئی استہانہ ہو گی حتر سخہ ہزار سال میں ایک بار دورہ کرتا ہے جیسا کہ دن رات میں ایک مرتبہ سورج کے حرکت مشرقی کی کوئی استہانہ ہو گی اگر کوئی کہہ کے اس پیغمبر کا محل ہونا با ضرورت عقلی معلوم ہے تو تم اس کی تقدیر کا کیا مسکت جواب دے سکتے ہو گے یہ پوچھا جاسکتا ہے کہ ان دورات کے اعداد جفت ہیں یا طاق؟ یا جفت و طاق دونوں؟ یا نہ جفت بین نہ طاق؟ اگر تم جواب دو کہ جفت و طاق دونوں ہیں یا یہ کہ نہ جفت ہیں نہ طاق تو یہ دونوں یا تین یا ضرورت غلط ہیں اور اگر یہ کہ پوکہ جفت ہیں تو جفت ایک عدد کے جزو لئے سے طاق ہو جاتا ہے تو جولاحدہ، اس کے ہاں ایک عدد کا نقصان کیسے ہوا اگر تم کہو گے یہ طاق ہے تو اس صورت میں ایک عدد کے جزو لئے جفت ہو جائے گا۔ اب تھیں کہنا پڑے گا کہ نہ جفت ہیں نہ طاق اگر یہ کہا جائے کہ جفت و طاق کی توصیف عدد مقناہی کے لیے ہوتی ہے غیر مقناہی کے لیے ہمیں ہوتی تو ہمارا جواب یہ ہے کہ: ایک مجموعہ جو چند اکائیوں سے مرکب ہو تو اس کا پے و پہنچہ ماحصل ہو گا جیسا کہ اوپر معلوم ہوا، پھر یہ کہنا کہ جفت و طاق کی توصیف ہیں ہو سکتی، تو یہ ایک نظر ہر بسط ایک بسط ایک فکر و نظر کے اصول سے فارج پھر تم اس اعتراض سے کہیے جسکارا پاس کتے ہو؟

اگر یہ کہا جائے کہ غلطی نمکارے الفاظ میں ہے کیونکہ مجموعہ چند اکائیوں سے مرکب ہوتا ہے اور یہ دورات تو معدود ہیں کیونکہ مضائقی تو گزر چکا، مستقبل بین عدم میں ہے اور مجموعہ اعداد کا نقطہ موجودات حاضر کی طرف اشارہ کرتا ہے نہ کغیر حاضر کی طرف تو ہمارا جواب یہ ہے کہ عدد کی تقسیم دو ہی قسموں میں ہوتی ہے، طاق یا جفت، اس کے سوائے محل ہے، چاہے عدد موجود و باقی ہو یا فنا ہو جا ہو، مثلاً ہم کچھ چھوٹوں کی تعداد فرض کرتے ہیں تو ہمارا نصوحہ ضرور اس کے جفت و طاق ہونے کی طرف جائے گا کہا جائے یہ چھوٹے اب موجود ہوں یا نہ ہوں یا یہ کہ وجود کے بعد محدود ہو گئے ہوں، بیچال قصیبہ میں کوئی فرق نہیں آ سکتا، ہم یہ اس بنای پر کہہ سکتے ہیں کہ نمکارے سے ہی انسوں کی

بُنیا در پر موجودات عما فروع محال نہیں ہو سکتے، یہ اکائیاں متفاہر بالوصف ہوتی ہیں، ان کی کوئی انتہا نہیں ہوتی۔ ارواح انسانی جو سمیت کے بعد اجسام سے مفارقت حاصل کر جائیں ایسی ہستیاں ہیں جن کی تعداد کی جفت و ظافق میں تعین نہیں ہو سکتی، تو پھر تم اس قول کا یکوں انکلائر کرتے ہو کر اس کا بطلان بر ضرورت معلوم ہوتا ہے اور یہ ایسا ہی ہے جیسا کہ تم مددوٹ عالم کے ساتھ تعلق ارادہ قدیم کے بطلان کا دعویٰ کرتے ہو، ارواح کے بارے میں یہ رکھ دیتی ہے جس کا بن سینا نے اختیار کیا ہے اور شاید یہ ترہ سب اس طبق کلے۔ اور اگر یہ کہا جائے کہ اس بارے میں افلامون کی رائے صحیح ہے جو کہ بتا ہے کہ نفس غیرہم ایک ہی ہے جو اجسام میں تقسیم ہو جاتا ہے؛ اور جب ان کو جھوٹتا ہے تو اپنے اصل کی طرف لوٹ جاتا اور متعدد ہو جاتا ہے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ یہ اعتقاد کی نہایت ہی کمزوری صورت ہے اور ضرورت عقلی کی بنا پر اس کو رد کر دیا جانا اچھا ہے۔ ہم تو کہتے ہیں کہ یہ نفس زید کا ہے، یہ نفس عمر کا ہے وغیرہ، اس کے برعکس اگر یہ کہا جائے کہ نفس زید ہی نفس عمر ہے تو یہ بات ضرورت عقلی کی بنا پر باطل ہو گی۔ ہم میں سے ہر ذی شعور اپنی ذات کا اداکار کرتا ہے اور وہ جانتا ہے کہ وہ خود ہی ہے، دوسرا نہیں ہے، اگر اس میں دوسرا کا نفس ہوتا تو ان دونوں کے شعور ان اداکات میں بھی باہم مختبر ک ہوتے جو نقوص مدرک کی صفات ذاتیہ میں نہیں ہیں، اور یہ اضافی حالت میں ارواح کے ساتھ نفوذ کرتے ہیں، اگر تم کہو کہ نہیں، اس کے سوائے ہیں، اور نہیں ابدان کی صورت میں نقوص منقسم ہو جاتے ہیں، تو ہمارا جواب یہ ہے کہ ایک ایسی اکائی کا انتقام، جس کے جنم میں کمیت مقداری کے مطابق کوئی لکھاو بڑھاؤ نہیں ہو سکتا، یہ ضرورت باطل ہے، ما انہن ہے کہ ایک اکائی بخوبی پا کر دو ہو جائے ما ہزار ہو جائے بھر اپنی اصلاحیت کی طرف لوٹ کر اکائی بن جائے۔ البتہ یہ اس جیزی میں ہو سکتا ہے جس میں جنم و مکیت ہو، جیسے سمندر کا پانی کہ نہروں اوزمالوں میں منقسم ہو کر سمندر میں جاتا ہے۔ لیکن جس اکائی میں کمیت نہ ہو وہ کیسے منقسم ہو سکتی ہے؟

ہمارا مقصود اس تمام بحث سے یہ ظاہر کرتا ہے کہ اس بارے میں ظلمی خلاف کو

یچا نہیں وکھا کے یعنی اس اعتقاد کے ثبوت میں کہ ارادہ قدم کا تعلق کسی شے کے حدوث سے بدضورت باطل ہے وہ کوئی توی دلیل نہیں رکھتے، اور اس مدعی کے اعتراض سے بھی ان کا بچانا ممکن ہے، جو کہتا ہے کہ ان کے اعتقادات عقلی بنیادوں پر قائم نہیں۔ پھر اگر کہا جائے کہ: یہ بات تحدار سے خلاف جاتی ہے، کیونکہ خدا نے تمامی پیدائش عالم سے ایک سال ماکی نال پہلے ایجاد کا شہادت پر قادر تھا، اور اس کی قدرت کی کوئی انتہا نہیں تھی، تو کہنا پڑے گا کہ وہ عمر کرتا رہا اور عالم کو پیدا نہیں کیا، بعد ازاں پیدا کیا، تو معلوم ہونا چاہے کہ مدت ترک تناہی ہے یا غیر تناہی؟ اگر قم کہو کہ تناہی ہے، تو جو دنیا می تناہی اول ہوا، اور اگر کہو کہ غیر تناہی، تو اس میں ایسی مدت گزی جس کے لمحات کی اکاسیوں کی کوئی انتہا نہیں۔ تو ہمارا جواب یہ ہے کہ مدت و زمان ہمارے پاس خلوق ہیں، اور ہم آئندہ صفات میں اس حقیقت پر روشنی دالیں گے۔

پھر اگر کہا جائے کہ تم اس شخص کے قول کا کیوں انکار کر لے ہو جو ضورت عقل کی بنا کی بجائے کسی دوسرا بنا پر استدلال کرتا ہے اور قدم عالم کو اس طرح ثابت کرنے کی کوشش کرتا ہے کہ اوقات اعلان ارادہ قدم کے ساتھ جواز کی صوبت میں ہر حال میں مساوی ہوئے اور وعدوت عالم کے پہلے اور بعد وقت معینہ کے امتیازات کو قائم نہیں کیا جاسکے گا، اور یہ جی حال نہیں ہے کہ تقدم و تاخیر کا تصدیک کیا گیا ہو۔ لیکن سفیدی و سیاہی اور حکمت سکون کے متعلق کیا کہا جائے گا؟ اگر قم کہتے ہو کہ ارادہ قدم ہی سے سفیدی و سیاہی پیدا ہوتی ہے تو اس موقع پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ ارادہ قدم کسی محل میں سیاہی کا جگہ سفیدی سے کیوں متعلق رہا ہیا یہ کہ ایک مکن کی بجائے دوسرے مکن کو کیوں امتیاز بخٹا، ہم مرتبے ضورت عقلی جانتے ہیں کہ شے اپنے مثل سے مخصوص نہیں ہو سکتی الابصورت مخصوص کے، اگر یہ جائز رکھا جائے کہ دو ماشیں پیروں میں امتیاز بغیر مخصوص کے مکن ہے، تو وعدوت عالم کا فعل یعنی جائز ہو گا، کیونکہ عالم ممکن لا جو دی ہے، جیسا کہ وہ مکن العدم بھی ہے، اور وجود کی پہلو نے عدمی پہلو کے مقابل بغیر مخصوص کے امکان کے تخصیص حاصل کر لی ہے۔ اگر قم کہو کہ ارادے نے تھوڑیست بخشی تو سوال اخلاقی ارادہ اور درجہ اختصاص کی پہلی

پیدا ہوتا ہے، پھر الگ تم کہو، کہ وجود قدم کے کاروبار میں، کیوں کا سوال نہیں ہو سکتا، تو پھر لازم ہے کہ عالم بھی قدم ہوا اور اس کے لیے صانع و سبب کی دیانت میں نہیں چاہئے۔ اسی طرح جس طرح کہ وجہ ناقابل دریافت ہے، اور اگر تخصیص قدم کو دونوں مکنات میں سے کسی ایک کے ساتھ جائز کھا جائے تو یہ بات خلاف قیاس ہوگی کہ عالم خاص خاص ہیئتیوں کے ساتھ مشکل ہو، اس کی ایک ہیئت کی جگہ دوسری ہیئت ہو، کیونکہ اس صورت میں یہ کہا جائے گا کہ اتفاق سے ایسا ہو گیا، جیسا کہ تم کہتے ہو کہ ارادہ ایک وقت کی بجائے دوسرے وقت کے ساتھ مختص ہو گیا، اور ایک ہیئت کے بجائے دوسری ہیئت کے ساتھ اور یہ اتفاقاً ہو گیا، اور اگر تم کہو کہ یہ سوال غیر متعلق ہے، کیونکہ یہ ہر اس پیغمبر وار ہو ہو ہے، جس کا خدا نے ارادہ کیا ہے اور ہر اس پیغمبر جس کا وہ اندازہ کرتا ہے، تو ہم کہتے ہیں کہ نہیں اس کا جواب لازمی ہے کیونکہ یہ ہر دو اتفاق کے متعلق کیا جا سکتا ہے، اور ہمارے تھانیوں کے لیے بھی پیدا ہوتا ہے خواہ ان کے معرفوں پر کچھ ہوں۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ عالم موجود ہوا، جس کیفیت میں بھی کہ وہ ہوا جس نجی پر بھی کہ ہوا، اور جس مکان میں بھی کہ ہوا، بہر حال کسی کے ارادے سے ہوا، اور وہ ایک اپسی صفت ہے، کہ اس کی خصوصیت ہی یہ ہے کہ کسی شے کو اس کے مثل سے ممتاز کرے (اس کو ہم تخصیص الشے عن مثلہ کا نام دیں گے) اگر یہ اس کی خصوصیت نہ ہوتی تو صرف قدرت پر اکتفا کیا جاتا، مگر جب نسبت قدرت کی صدین کی جانب مساوی ہے تو کسی خصوص کا پونا ضروری سمجھا گیا جو شے کو اپنے مثل سے تخصیص دے، پس وجود قدم کو ما دراد قدرت کیا جائے گا، جس کی خصوصیت شے کو اس کے مثل کے مقابل تخصیص دینا ہے، مفترض کا یہ کہنا کہ ارادہ مقابله امثال کسی خاص شے کے ساتھ کیوں مخصوص ہوا اس قول کی طرح ناکار ہوگا کہ علم نے اس مخلوم کا احاطہ کیوں کیا جس پر وہ محیط ہے؟ حالانکہ اس کا جواب یہی یا جائے گا کہ علم ایک ایسی صفت ہے جو تخصیص کی توجیہ سے بالاتر ہے، ایسا ہی ارادہ بھی ایک ایسی صفت ہے کہ اس کا فعل تخصیص و امتیازگی توجیہ سے بالاتر ہے۔

اگر کہا جائے کہ: کسی ایسی صفت کا اثبات کہ اس کی خصوصیت شے کو اپنے مثل سے

متاز کرنے ہوئی محققوں ہے، کیونکہ اس میں ایک قسم کا تناقض پایا جاتا ہے اور وہ اس طرح کہ شے کے مثل ہونے کے معنی یہ ہیں کہ اس کے لیے کوئی امتیاز نہیں، اور متاز ہونے کے معنی یہ ہیں کہ اس کا کوئی مثل نہیں۔ اور نہ یہ گمان کرنا چاہئے کہ دوسرا ہمیاں دو محل میں ہر حیثیت سے مناٹ ہوتا ہیں، بلکہ ایک صورت ایک محل میں ہوتی ہے تو دوسری صورت دوسرے محل میں اور یہی امتیاز کا وجہ ہے اور نہ سیاہیاں دو وقتوں میں اور ایک محل میں مناٹ مطلقاً ہو سکتی ہیں۔ کیونکہ یہ فی الواقع ایک دوسرے سے فرق رکھتی ہے، تو ہر لحاظ سے ہم ان کو مساوی نہیں کہہ سکتے، اس لیے اگر تم یہ کہیں کہ دوسرا ہمیاں باہم مناٹ ہیں تو یہ مثل کے ساتھ سیاہی کی اختلاف اختصاری ہوئی نہ کہ اطلاقی، اگر وہ ممکنی وزمانی طور پر متعدد ہو جائیں تو دوسرا ہمیاں سمجھ میں نہیں آئیں گی اور نہ دونی سمجھ میں آسکتی ہے۔

یہ سوال اس وقت حل ہو گئی ہے جب معلوم ہو جائے کہ ارادے کا تصور ہمارے ارادے سے مستعار یا لیلے ہے اور ہمارے ارادے کے متعلق تصور نہیں کیا جاسکتا کہ کسی شے کو اس کے مثل سے منزہ کر سکتا ہے، عتلہ میرے سامنے پانی کے دوپیا لے ہیں اور دونوں میں مساوی پانی ہے۔ اور مجھے کسی ایک سے غرض نہیں ہے بلکہ دونوں سے ہے۔ لیکن اس کے باوجود میں کسی ایک ہی کو امتیاز دوں تو یا تو پیا لے میں کسی امتیاز کی علت کی پساضاریا ہو گا کیا خود میری خالقی خصوصی تحریک کی پساضاری دوں نہ ہوں تو پھر ارادے کی تخصیص انش عن مثلہ لا تقویت مالا تجویز۔ اس پر اعتراض دو طریقوں سے ہوتا ہے۔

(۱) تھمارا یہ قول کہ ارادے کی امتیازی خصوصیت کا تصور نہیں کیا جاسکتا یا برداشتی ضرورت عقلی ہے یا برپا نظریہ دونوں میں سے ایک کا دعویٰ بھی مکن نہیں، کیونکہ ہم اے ارادے کے ساتھ ارادہ الہی کی خالقی فاسد تتم کی ہے۔ ویسی ہی فاسد جیسے ہمارے علم میں اور علم الہی میں خالقی۔ اللہ کا علم بہت سے امور میں ہمارے علم سے علیحدہ وجود ہے، یہی حال ارادے کا بھی ہونا چاہئے، تھمارا دعویٰ ایسا ہی ہے جیسا کہ کوئی کہے کہ ایک وجود ایسا ہی پایا جاتا ہے کہ جو ز فارج عالم ہے نہ داخل عالم، نہ اس سے متعلق ہے نہ اس سے منفصل ہے کیونکہ وجود کی ایسی تعریف سمجھ میں نہیں آسکتی جس طرح کہ ہم اپنے وجود کے بارے میں ایسی

تعریف نہیں تمجھ سکتے مگر اس شخص سے کہا جائے گایہ تو ہمات ہیں، اس چیز کی توقع لا بھی تقدیم کرتے ہیں۔ ہم پوچھتے ہیں کہ پھر اس قول کے انکام کی کیا وجہ ہے کہ ارادہ خداوندی کی صفت تخصیص اشے عن مثلہ ہوتی ہے، اس کو بھی ضرورت عقلی کی پس پرستی کیا جاسکتی ہے۔ اگر ارادے کے لفظ سے اس کا غبہوم معین نہیں ہو سکتا، تو دوسرا نام رکھا جاسکتی ہے، الفاظ کے رد و بدل میں کوئی حرج نہیں ہے۔ البتہ ہم اس کے اطلاق کی تحدید اذن شرعی کی پس پر کرتے ہیں کیونکہ صفت ارادہ موضوع ہے (غرقاً) اس چیز کے لیے جس سے کوئی غرض حاصل ہے ارادہ کی والبستہ ہو، اور نظر اپنے کہ خدا کو کسی جیز سے کوئی غرض نہیں، اصراف یہاں معنیِ اصلی مقصود ہیں، لفظ کی پسروی مقصود نہیں۔ ہم اپنے لیے ارادے کو غیر مقصود نہیں کہہ سکتے، مثلاً ہم کھجور کے دو مساوی مقدار کو دھیر فرض کرتے ہیں جو کسی شخص کے آگے رکھے ہوئے ہوں جو ان دونوں کو بیک وقت نہیں لے سکتا، البتہ اپنے ارادے سے کوئی ایک لٹکتا ہے، فرض کرو ان میں سے کوئی وجہ تحریک جو کسی ایک کو انتباہ یا اختصاص دے (جس کا تم نے پہلے ذکر کیا) یہاں موجود نہیں ہے۔ ایسے وقت دو ہی صورتیں پایا جاتی ہیں، ایک یہ کہ شخص مذکور کی اعراض کی مناسبت سے دونوں دھیروں پر مہماوات نہیں ہے، یہ کہنا تو غلط ہوگا اور اگر مساوات کا تعین کیا جائے تو شخص مذکور حریت سے دونوں دھیروں کو کھتے ہی رہے گا اور اپنے ارادے میں تخصیص اشے عن مثلہ کی صفت نہ ہونے کی وجہ کسی کے لیے پر بھی آمادہ نہ ہوگا اور یہ بات بھی صریح البطلان ہے۔

اعترض کی دوسری صورت یہ ہے کہ ہم کہتے ہیں کہ تھارے مذہب کے اصول سے بھی قوم تخصیص اشے عن مثلہ کی صفت کے اقرار پر مجبور ہو، کیونکہ قم کہتے ہو کہ عالم کسی سبب موجب لئے کی بنا پر ایسی مخصوص ہمیتوں کے ساتھ موجود ہوا ہے جس کے مختلف اجزاء ایک دوسرے کے مقابل ہیں تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ ان بعض اجزاء کے ساتھ اختصاص کیوں بتتا گیا؟ کیونکہ تخصیص اشے عن مثلہ کا محال ہونا فعل میں طبعاً یا ضرورتا مساوی ہے۔

اگر تم کہو کہ عالم کا نظام کئی سوائے اس نجع کے جو پایا گیا ہے اور کسی نجع پر مکن نہ تھا

اور اگر عالم موجودہ عالم سے چھوٹا یا بڑا ہوتا تو یہ نظام ناقص ہوتا، اور ایسا ہی تھا راقی افلاک اور ستاروں کی سنتی کے بارے میں ہے کہ کبیر حنف صغری ہوتا ہے، اور کثیر قلیل شے بوقت ضرورت افتراق پاتیا ہے، تو یہ بھی گویا متناہی نہیں ہے۔ بلکہ مختلف ہیں مگر یہ کہ بشر کی طاقت استدار اک ان کی مقابیر و تقسیمات کی حکمت و مصلحت کا ادارا ک کرنے سے عاجز ہے، البتہ وہ بعض باتوں میں حکمت کا ادارا ک کر سکتی ہے جیسا کہ معدن النہار سے فلک بردوچ کے میں دفاعی کی حکمت و علت، یا اوج فلک اور فلک خارج المکان کی حکمت اور بشیر تو اس کے اسرار نامعلوم ہی رہتے ہیں، لیکن ان کا اختلاف معلوم ہو سکتا ہے اور اس بات میں تجھی نہ ہو گا کہ شے کے ساتھ نظام امر کا تعلق ہونے کی وجہ سے شے اپنے مخالف سے متینر ہو سکتی ہے، اربے اجزاء اور وقت (زمانہ) تو وہ امکان اور نظام کی طرف نسبت کے لحاظ سے فظی طور پر متشابہ ہیں، اور اس دعوے کا امکان نہیں ہے کہ اگر ان کے تخلیق عالم کے تخطیب برپیے المظہر بعد میں یہ امور کا خیال کیا جائے تو نظام کا تصور نہیں ہو سکتا۔ اس لیے ثابت ہوا کہ احوال کی متناہیت کا علم بد ضرورت عقلی ہوتا ہے۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ خود فلسفیوں نے اقرار کیا ہے کہ عالم کو خدا نے ایسے وقت پیدا کیا جو اس کے لیے درست سمجھا گیا، اس قول کے علاوہ ان کے اور بھی ایسے اصول ہیں جن کو ان کراس بحث کا صغار ضمیکا جاسکتا ہے، مثلاً فلکیات میں ان کا ایک اصول ہے جہت حرکت، منطقہ پر حرکت میں مقام قطب کا تعین۔

فلسفیوں نے اس کی تفصیل یوں کی ہے کہ آسمان ایک کرہ ہے جو دو قطبیوں کے مدار پر دونوں بھی گویا دو ثابت ستارے ہیں (حرکت کر رہا ہے اور اس کرے کے اجزاء باہم متناہی کیونکہ وہ بیطہ ہیں، فلک اعلیٰ جو فلک نہم ہے اصلاحاً غیر مرکب ہے اور شمالی و جنوبی قطبیں پر حرکت کر رہا ہے، ہم پوچھتے ہیں کہ ان نقطوں میں سے جو فلسفیوں کے تزوییک فیر تناہی متناسب کہے جاتے ہیں کوئی دو قطبیں تصور کئے جاسکتے ہیں تو یہی دونوں نقطے قطبیت و ثبات کے شمالی و جنوبی سرے پر کیوں متعین کئے گئے اور منطقہ کا خط ان دونوں نقطوں پر سے اس طرح کیوں نہیں لگندگیا کہ قطب، منطقہ کے دونوں متناسب

نقشوں کی جانب عواد کر جاتا ہے اور اگر آسمان کی مقدار اکبر اور ششل میں کوئی حکمت تھی تو کس نے قطب کو اس کے مثل سے استیاز بخنتا ہے جس کی بینا پر دو مرے اجرا و نقاحہ چھوڑ کر اس نقطہ کا قطب ہونا مستغیت ہوا اس لائقہ کا تمام فناٹا اور دیگر کروائی اجرا مصادی صفات رکھتے ہیں، مسئلہ زیر بحث کے طوفان میں فلسفہ کی ناڈبڑی طحی پھنس جاتی ہے ।

اور اگر کہا جائے کہ ثانیہ دوہرہ مقام جہاں نقطہ قطب واقع ہوا ہے، اپنے غیر یا مشل کی نسبت بہ لحاظ خاصیتِ تناسبِ تکونی مصل قطب ہونے کی زیادہ صلاحیت رکھتا ہے اس لیے وہ وہاں استقرار پردازتا ہے، اس طرح کہ وہ اپنے مکان و حیز و وضع اور اس چیز سے جس پر بعض اور تامول کا اطلاق کیا جاتا ہے الگ نہیں ہوتا، اور تمام مقاماتِ فلکیہ کی وضع زمین و افلک کے دور کی وجہ تبدل ہو جاتی ہے مگر قطب کی وضع قائم رہتی ہے، تو ثانیہ دوہرہ مقام اپنے غیر کی نسبت نات اوضع ہونے کے لیے انصب ہے۔

تو ہم کہتے ہیں کہ فلکیوں کے اس بیان سے کہہ اول کے اجزاء اُطبعی میں تفاوت کی صراحة ملتی ہے، اور حلوم ہوتا ہے کہ وہ اجزا یا ہم تشائیں نہیں ہیں، اور یہ ان کے اصول کے مقابلہ ہے کیونکہ ان کے استدلال کی ایک بنیاد یہ ہے کہ آسمان کی شکل کا کروائی ہونا لازم ہے۔ اور اس کے اجزاء اُطبعی طور پر سیط اور تشائیں ان میں تفاوت نہیں ہے اور زیادہ بیضی شکل کرد کی ہے مارجیب حسابی اصول سے ان کے سیع ( $\frac{1}{4}$ ) اور سدس ( $\frac{1}{6}$ ) اور غیرہ ہو سکتے ہیں تو ضرور ہے کہ ان میں زاویے بھی پیدا ہوں، اور یہ چیز بھی موجب تفاوت ہے اور یہ بیات طبع بیضی پر امر زائد کے بغیر حکمن نہیں، باوجود ان کے مذہب میں مختلف آراء ہونے کے اس کا جواب مشکل ہے پھر خاصیت کے بارے میں بھی سوال قائم رہتا ہے کہ تمام اجزاء اس خاصیت کو قبول کریں گے یا نہیں؟ اگر کوئکہ ہاں تو سوال پیدا ہوگا کہ متاثر یخواص میں کسی خاصیت کے لیے دوہرہ اختصار کیا ہوگی؟ اس لیے ہم کہتے ہیں کہ تمام اجزاء اُنہیں

سے کہ وہ جسم صورت پذیر ہیں فروختا مشابہ ہیں، اور اس خاصیت کا اس مقام کو محض اس کے جسم با محض اس کے آسمان ہونے کی ناہرست حقیقت رہنیں دیا جاتا، اس معنی میں تو آسمان کے تمام اجزاء کی اس کے ساتھ مشارکت ہے تھیں کی کوئی وجہ خود ری ہے، جو یا تو صرف بخکانہ شان ہے۔ یا تھیں انش عن مثلہ کی صفت ہے، ورنہ جیسے کہ وہ اپنے اس قول پر قائم ہیں کہ احوال کائنات، واقعات عالم کے جذب و قبول میں مادی انعامیت ہیں، اس کے مقابل ان کا مخالف بھی اپنے اس قول کو جھٹ سمجھتا ہے کہ اجزاء کے آسمان اس مقصد کے قبیل میں جس کے لیے استقرار وضع تبدل وضع سے اولیٰ ہوتی ہے، مادی ہوتے ہیں، اس مثلے کے حل کی کوئی صورت فلاسفہ کے ہار نہیں۔

دوسری الزام حرکت افلاک کی جہت کے تعین کے اصول کی بنا پر مبدأ ہوتا ہے، یعنی بعض تو مشرق سے مغرب کی طرف حرکت کرتے ہیں اور بعض اس کے عکس، مگر جہاں کے مادی بوجتے ہیں اسکا کیا بوجتے ہے، اور جہاں کی میساوا بلائقین اوقات کی مادی طرف ہے، اگر یہ کہا جائے کہ سب کے سب اگر ایک ہی جہت سے رورہ کریں تو مصالع ہمی تباہ نہیں ہوں گے، اور تمام ایک ہی وضع میں ہوں گے جو کبھی مختلف نہ ہو گی ماں کی یہ مناسبات عالم میں مبدأ ہوادت ہیں۔

تو ہم کہتے ہیں کہ جہت و حرکت میں عدم اختلاف کو ملزم نہیں سمجھتے؛ بلکہ کہتے ہیں کہ فلک اعلیٰ مشرق سے مغرب کی طرف حرکت کرتا ہے۔ اور پیچے کے افلاک اس کے بالعکس، اور جو ہیزیں کہ ان حرکات کے نتیجے کے طور پر حاصل ہوتی ہیں یا ان کا حاصل ہونا ممکن ہے، وہ بالعکس صورت میں ہی ممکن ہیں، اور اس طرح کہ فلک اعلیٰ مغرب سے مشرق کی طرف حرکت کرے اور جو اس کے نتیجے ہیں اس کے بالعکس، تو حاصل فرق معلوم ہو جائے گا، اور حرکت کی جہات، دوری اور متقابل ہونے کے باوجود مادی ہوں گی، تو پھر کیوں ایک جہت اپنے متماثل جہت سے متینزی کی گئی؟ اگر کہو کہ دونوں جہت باہم متقابل و متضاد ہیں تو پھر یہ مادی کیسے ہو سکتی ہیں؟

تو ہم کہیں گے کہ آپ ہی کا تقول ہے کہ تقدم و تاخر وجود عالم میں متضاد چیزیں ہیں، پھر ان کی مساوات کا دعویٰ کیسے کیا جاسکتا ہے؟

یا جیسا کہ بعض کا خیال ہے کہ اوقات مختلف کی مساوات امکان وجود کی طرف نسبت دینے سے معلوم ہو سکتی ہے اور ہر مصلحت کی بنیاد پر اس کا نیخس کرنا وجود میں مکن ہے، ایسا ہی مقالات و اوضاع اور اماکن و جہات قبل حرکت کی طرف نسبت میں مساوی ہیں اور تمام مصلحتیں ان سے تعلق رہتی ہیں، اس مساوات کے باوجود اگر آپ کے اختلاف کا دعویٰ چل سکتا ہے تو آپ کے مخالف کا دعویٰ بھی احوال اور میثوں کے اختلاف کے بارے میں چل سکتا ہے۔

(ب) دوسرا اعتراض: ان کی اصل دلیل یہ ہے کہ تم قدیم سے حادث کا صد و تبعید از قیاس سمجھتے ہو لیکن اس امر کا تم کو اعتراف ہے کہ عالم میں حادث و اسابت بھی ہو سے ہیں، اگر حادث کی نسبت حادث ہی کی طرف کی جائے تو ایک غیر متناہی مسلسلہ پریدا ہو گا، جو حال ہے، یہ کسی عقلمند کا اعتقاد نہیں ہو سکتا، اگر یہ ممکن ہو تو تم اعتراف صانع اور اشات واجب الوجود سے (جو مستند کائنات ہے) ستفنی ہو سکتے ہو، اور اگر یہ حادث کا سلسہ لسی انتہا پر ٹک سکتا ہے تو اسی انتہا پر قدم ہے، لہذا متعار سے ہی اصول کی پنا پر قدیم سے حادث کا صد و رجائز و کھاضر و ری ہوا۔

اور اگر کہا جاوے کہ تم قدیم سے حادث کا (یا ہے کوئی حادث ہو) صد و تبعید از قیاس نہیں سمجھتے، البتہ ہم اس حادث کا صد و تبعید سمجھتے ہیں جو اول حادث ہے، کیونکہ اس کے پیشتر حدوث جہت وجود کی ترجیح کا کوئی انتیاز نہیں رکھتی اس تو حضور وقت کے اعتبار سے اور نہ الیاشرط یا طبیعت یا غرض یا کسی بہب کے اعتبار سے، البتہ اگر وہ اول حادث نہ ہو تو محل قابل کے استعداد وقت موانع کی موجودگی یا کسی اور توافقی مسکان کی بنیاد کسی دوسری شے کے حدوث کے وقت اس کا قدیم سے صادر ہونا جائز ہو سکتا ہے۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ حصول استعداد ممکنی یا زانی یا کسی شرط تجدید کے بارے میں سوال بدستور قائم ہے بہ حال یا تو سلسلہ غیر متناہی ہو گایا وجود قدیم سے مسلک ہو گا

جس سے حادث اول کا ظہور ہوا۔

اگر کہا جائے کہ صور و اعراض و کیفیات پذیراً مادہ میں سے کوئی پھر حادث نہیں، البتہ کیفیات حادثہ افلک کی حرکت، یعنی حرکت دوریہ اور اوصاف اضافیہ جو اس میں متعدد ہوتے ہیں، جیسے تثیث، تربیع، تدیس وغیرہ (جو کہ یا کوئی کتب کے بعض حصوں کی باہمی شبیہ ہیں یا زمین سے ان کی نسبت ہے جیسے طلوع و شرق و زوال آفتاب سے حاصل ہوتی ہیں) اور زمین سے بحدود (یہ کوئی کتب کے اوج بلندی پر ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے) اور زمین سے قرب (یہ کوئی کتب کے اسفل ترین درجے میں ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے) اور درفع تیالیں بعض اقطار کا (جو کوئی کتب کے شمال و جنوب میں ہونے کی وجہ سے ہوتا ہے) تیہ اضافیں حرکت دوریہ کے لیے لازم ہیں، ان کی موجب حرکت دوریہ ہے، اور گئے وہ حادث جو مفترضہ فلک قمر کے مشتلات میں سمجھے جاتے ہیں جو عنابر اربعہ ہیں، اور جو خواہ کی عرضی طبقہ پر ان پیش آتے ہیں، جیسے کون، دشا و امترzag و افتراق ایک صفت سے دوسری صفت کی طرف استحالہ تو یہ ایک دور سے کی طرف منوب تور ہتے ہیں، مگر ان کے اساب کا استہانی سلسلہ حرکت سماوی دوریہ کے مبادیٰ سلسل سے مسلک رہتا ہے اور کوئی کتب میں ہے ایک کی دوسرے کی طرف یا کسی کی زمین کی طرف نسبت دی جاتی ہے۔ یہ اجزاء فلکیہ اور کوئی کی ایک دوسرے کے ساتھ یا زمین کے ساتھ یا زمین ہیں۔ اس تمام بیان سے یہ نتیجہ نکلتا ہے کہ حرکت دوریہ جو دامی اور ابدی ہے تمام حادث کا مبدأ ہے، اور حرکت دوریہ آسمانی کے متوکل فنوس آسمانی ہیں، وہ نقوس جس کی نسبت حرکت دوریہ کے ساتھ ایسی ہی ہے جیسی ہماری ارواح کی ہمارے اعداء کے ساتھ، اور جب یہ نقوس قدیم ہیں تو ضروری ہوا کہ حرکت دوریہ جوان کی تابع مستلزم ہے وہ بھی قدم ہو، اور جب احوال نظر قدم ہونے کی وجہ سے باہم مشابہ ہوں گے تو احوال حرکت بھی باہم مشابہ ہوں گے یعنی ہمیشہ حالت دوریہ میں رہیں گے۔ لہذا تصویر نہیں کیا جا سکتا کہ حادث قدیم سے بغیر و اصطہ حرکت دوریہ ابدیہ کے صادر ہوا ہو، اور پھر یہ حرکت دوریہ دامی اور ابدی ہونے کے لحاظ سے تو قدیم سے

متاہرہ رکھتی ہے اور باتی صورتوں میں حادث سے یعنی اس کا ہر قابل تصور خروج حادث ہوتا ہے جو پہلے حادث نہ تھا۔ پس وہ (حرکت دوریہ) اس حیثیت سے کہ ماد ہے، اپنے اجرتا و نسبتوں کے ساتھ مبدأ حادث بھی ہے اور اس حیثیت سے کہ وہ ابدی تباہی احوال ہے نفس ازیں سے صادر بھی ہوتی ہے پس اگر عالم میں حادث ہیں تو وہ خود ری طور پر حرکت دوریہ سے متعلق ہیں، اور عالم میں تو حادث موجود ہیں اس لیے حرکت دوریہ ابدی ثابت ہے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ حرکت دوریہ جو ثابت کی جاتی ہے حادث ہوگی، یادیم اگر قدیم ہے تو یہ حادث کا مبدأ اول کیسے ہوئی؟ اور اگر حادث ہے تو کسی دوسرے حادث کی محتاج ہوگی اور یہی سلسلہ چلتا ہے گا، اور تھارا ایسے قول کروہ ایک صورت سے قدیم سے متاہرہ ہے اور ایک صورت سے حادث ہے تو کیا وہ ثابت جتنا ہے، یا اک اس کا تجدید ثابت ہے اور وہ متعدد الشہوت ہے، اس لیے ہم لوچھیں گے کہ اس حیثیت سے کہ وہ ثابت ہے مبدأ حادث ہے یا اس حیثیت سے کہ وہ متعدد ہے؟ اگر ثابت ہونے کی حیثیت سے ہے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ شامت تباہی الاحوال سے ایک چیز کسی حاضر وقت میں دوسرے اوقات سے متینر ہو کر کس طرح صادر ہوئی؟ اگر متعدد ہونے کی حیثیت سے ہے تو اس کی ذات میں تجدید کا باعث کیا ہے؟ پھر وہ ہی دوسرے سبب کی محتاج ہوگی، اور یہی سلسلہ چلتا ہے گا، اور یہ جواب الزامی ہے۔

فلسفی بعض حیلے اس الزام سے نکلنے کے لیے تراشتے ہیں جن کا ہم آئندہ مسائل میں ذکر کریں گے اور یہاں ان کو طوالت کلام سے بچنے کے لیے حضور تے ہیں، البتہ ہم تھوڑے کہیں گے کہ حرکت دوریہ مبدأ حادث ہونے کی صلاحیت ہیں کھنچی بلکہ یہ تمام حادث ابتداء اللہ کے ایجاد و خلق سے تعلق رکھتے ہیں اور اس بات کا ہم ابطال اخیر کے آسمان ایک حیوان متخلک ہے اور اس کی حرکت اختیاری اور ہماری طرح مشوری ہے۔

**دلیل دوم:** فلاسفہ کہتے ہیں کہ جو شخص اس بات کا دعویٰ کرتا ہے کہ عالم اللہ سے متاثر ہے، اور اللہ متقدم، تو اس کا قول دو حال سے خالی ہیں: یا تو اس کی اس سے

تقدم بالذات حراست ہے، بازنام نہیں، جیسا کہ عدد ایک کا تقدم دوڑا، اب یہ قادر تی طور پر دباؤ وجودی جائز رکھتے کہ عالم وجود زمانی میں ذات الوہیت کے ساتھ ہے، یادات الوہیت کا تقدم محلول پر علمت کے تقدم کی طرح ہے) ایسا ہی تصور ہے جیسا کہ زید کا تقدم اس کے سایہ پر یا ہاتھ کی حرکت کا تقدم انٹھتھی کی حرکت پر، یا جیسا ہی میں یہ ہاتھ کی حرکت کے ساتھ ہی پانی کی حرکت، دونوں بائیں زمانی چیزیت سے وہی قریب مساویانہ طور پر ہوتی ہیں، ان میں سے ایک علمت ہے، دوسرا معلوم، مثلاً یہ کہا جائے گا کہ زید کی حرکت کی وجہ سے اس کے سایہ نے بھی حرکت کی، اور زمانی میں ہاتھ کی حرکت کی وجہ سے پانی حرکت میں آیا، اس کے برعکس یہ نہیں کہا جائے گا کہ زید نے سایہ کو حرکت دینے کے لیے حرکت کی، یا ہاتھ پانی کی حرکت کے لیے تحریک ہوا۔

اگر عالم پر تقدم یادی کی بھی نوعیت مان لی جائے تو لازم آئے گا کہ دونوں عالم اور خدا احادیث میں یادوں بھی قدیم ہیں، یہ تو محال ہو گا کہ ایک قدیم رہے دوسرا احادیث یا اگر یہ متناہی ہو کہ خدا کا تقدم عالم اور زمانے پر بالذات نہیں ہے، بلکہ بالزمان ہے۔ تو اس وقت وجود عالم و زمانے سے پہلے ایسا وقت بھی ہو گا جس میں عالم معدوم ہو گا جب عدم وجود پر سابق ہوا تو اللہ اس مدت میدی میں سابق ہو گا جس دمت اسی جمیت آج کا تو کنارہ ہو گا مگر جمیت اول کا کوئی کنارہ نہ ہو گا، فوگو یا زمانے سے پہلے زمانہ غیر متناہی ہو گا اور یہ قضیہ متناقض ہے اور اس لیے حدوث زمانی کا تصور ایک تصور محال ہو گا، اور جب قدم زمانی واجب ہو جائے جو عبارت ہے قدر حرکت سے تو قدم حرکت بھی واجب ہو گا، نیز قدم متحرک بھی جو زمانے کو اپنی حرکت دوامی سے مداومت بخشتا ہے واجب ہو گا۔

### اعتراف

اس پر ہمارا یہ ہے کہ زمانہ حادث اور مخلوق ہے اور اس کے پہلے مطلق کوئی زمانہ تھا، ہی نہیں اور ہمارے اس قلن کا مطلب کہ اللہ عالم اور زمانہ پر متقدم ہے یہ کہ اللہ تھا اور عالم تھا، پھر تو ہے تھا اور اس کے ساتھ عالم کا وجود ہوا اور ہمارے اس قول کا مطلب کہ وہ تھا اور عالم تھا یہ ہے کہ ذات بداری کا تو وجود تھا اگر ذات عالم کا

عدم تھا اور ہمارے اس قول کا مطلب کہ وہ تھا اور اس کے ساتھ عالم بھی تھا یہ ہو گا کہ ان دو ذائقوں کا وجود ہے۔ تقدیم سے ہمراہ اس کے وجود کا منفرد ہونا ہے، اور عالم شخص واحد کی طرح ہے، اگر ہم کہیں کہ (مثلاً) اللہ تھا اور عیسیٰ نہ تھا پھر اللہ تھا اور عیسیٰ ہو تو لفظ (اللہ یا عیسیٰ) سوا ائے وجود ذات اور عدم ذات کے کسی بات کا مستحسن نہ ہو گا، اور فقرے میں لفظ دو ذائقوں کے وجود کا مستحسن نہ ہو گا، اور اس کی ضرورت نہ ہو گی کہ کسی تیری چیز کو مقتدر فرض کیا جائے، اگر قوت و اہمہ تیری شے کو خواہ صحیحہ مقتدر کرنے کے لیے در امداد نہ ہو رہی ہے تو وہی وقت یا زمانہ ہے۔ قوت و اہمہ کے مقاومت کی ہمیں ہیں صرورت سمجھتے ہیں۔

اگر کہا جائے کہ ہمارے اس قول کا کہ خدا تھا اور عالم نہ تھا ایک تیری مفہوم بھی ہو سکتا ہے جو وجود ذات اور عدم عالم کے سوا ہے، اور وہ اس دلیل سے کہ اگر مستقبل میں عدم عالم کو فرض کر لیں تو وجود ذات اور عدم ذات حاصل ہو گی، ہمارا یہ قول صحیح نہ ہو کہ خدا تھا اور عالم نہیں تھا، بلکہ یہ کہنا صحیح ہو گا کہ اللہ تو ہے مگر عالم نہیں، اور مااضی کے لیے یہ کہنا پڑے گا کہ اللہ تو تھا عالم نہ تھا، تو ہمارے قول "تھا" اور "نہ ہے" میں فرق ہو گا، اور وہ ایک دوسرے کا قائم مقام نہیں ہو سکتا، اب ہم اسی فرق پر بحث کروں گے اس میں کوئی شک نہیں کہ دونوں وجود ذات اور عدم عالم میں کوئی فرق حاصل نہیں ہوتا بلکہ تیرتے معنی میں ہوتا ہے مثلاً ہم مستقبل میں عدم عالم کے باسے میں کہتے ہیں کہ اللہ تھا اور عالم نہ تھا، تو کہا جائے گا کہ یہ غلطی ہے، کیونکہ "تھا" کا لفظ صرف مااضی کی طرف نہ اڑ کرتا ہے تو یہ دلیل ملی کہ لفظ "تھا" کے تحت ایک تیری مفہوم پوشیدہ ہے اور وہ مااضی ہے، اور مااضی بذاتہ "زمانہ" ہے، اور بغیر اس کے مااضی ایک حرکت ہے جو صرف زمانے کے ساتھ ہی گزشتی ہے، پس صرورت عقلی کی پناپ لازم آتا ہے کہ عالم سے پہلے زمانہ نہ ہو گا جو مستحسن ہوتا گیا، یہاں تک کہ وہ وجود عالم پر مشتمی ہو گیا۔

تو ہم کہتے ہیں کہ مفہوم اصلی دونوں لفظوں سے وجود ذات اور عدم ذات بے اثر تیر امر جس سے دونوں لفظوں میں انتیاز پیدا ہوتا ہے وہ ہماری نسبت لازمہ قیاسی ہے،

اس دلیل سے کہ اگر تم مستقبل میں عدم عالم کو فرض کر لیں پھر اس کے بعد دوسرا وجود فرض کر لیں تو ہم اس وقت کہیں گے کہ اثر تھا اور عالم نہ تھا اور ہمارا قول صحیح ہو گا جتنا ہم اس سے عدم اول ہوادیں یا عدم ثانی جو بعد وجود کے ہوتے ہیں اور اس بات کی ممکنیتیں کہ یہ نسبت قیاسی ہے یہ ہے کہ مستقبل کے لیے حاضر نکھا جاتا ہے کہ بعینہ وہ باضی ہو جائے پھر اس کو باضی سے تعجب کرنا جاتا ہے اور ناری گذشتہ ماری ای تقوت وہ اہمہ کی کمزوری کی وجہ سے پیدا ہوئی ہے کہ وہ کسی چیز کے وجود کے ابتداء کے تصور سے اس وقت تک قابو ہے جب تک کہ اس کے ساتھ اس کے "ماقبل" کا سوال نہیں کرے اور یہ "ماقبل" کا تصور ہی وہ شے جس سے ہماری وقت داہم سمجھا ہے اسی چیز اسکی ہم سمجھنے لگتے ہیں کہ شے محقق موجود ہوئے وہ زمانہ ہے اور یہ وہ اہمہ کی اسی کمزوری کی طرح ہے کہ جس کی بناء (مشتملاً) وہ اجسام کی تھنا ہیت کو وہاں تصور کرنے سے عاجز ہے جہاں راس غلک ملتا ہے، سو اسے اس سطح کے جس کے فوق کچھ ہو، اس لیے وہ تصور کرتا ہے، کہ ماوراء عالم بھی کچھ ہونا چاہتے، چاہے خلاہی کیوں نہ ہو، اور اگر کہا جائے کہ سطح عالم کے فوق کوئی فوچ نہیں اور اس سے بعد کوئی بعد نہیں، تقوت وہ اہمہ اس کے تسلیم کرنے سے مرعوب ہوتی ہے، جیسے اگر کہا جائے کہ وجود عالم کے ماقبل کوئی قبل نہیں ہے بوجوہ ثابت شد کی طرح ہو تو تقوت وہ اہمہ اس کے قبول کرنے سے گریز کرنے لگتی ہے، پس جس طرح حاضر سمجھا جا سکتا ہے کہ فوق العالم کسی خلا دیا ملا، کے فرض کرنے سے وہ اہمہ کی تکذیب کی جائے، یا اس دلیل کی وجہ لائقناہی ہوگا جس کو غلام کہا جائے گا، جس کا فرض کوئی مفہوم نہیں اور بعد اس جسم کا تابع ہوتا ہے جس کے اقطار میں تباعد مکانی پائی جائے، کیونکہ جسم تھنا ہی ہوگا تو اس کا تابع بعد بھی تھنا ہی ہوگا تو یہ ثابت ہو جائے گا کہ خلا دیا ملا کا کوئی مفہوم باوراء عالم نہیں، اور یہ بات باوجود تقوت وہ اہمہ کی اس کے اذعان پر آمدگی کے سبق ہوگی، اسی طرح یہ بھی کہنا چاہلے ہے کہ جس طرح بعد مکانی تابع جسم ہوتا ہے بعد زمانی بھی تابع حرکت ہوتا ہے، جو امتداد حرکت کا نام ہے، جیسا کہ بعد مکانی میں اقطار اسی کا امتداد ہے، اور جب اقطار جسم کی تباہی پر قائم گردہ دلیل سے اس کے

ماوراء بعده مکانی کا اثبات منسوج ہوتا ہے، اسی طرح حرکت کے دو نوں کناروں کی متن  
پر کوئی دلیل قائم کیا جائے تو وہ اس کے ماوراء بعده مکانی کے فرض کرنے سے باخ ہوگی،  
چاہے تو قوتِ ولاہمہ کشتمی ہی اس کے وجود کے تصور سے پیشی رہے یعنیکہ بعد زمانی وجہ  
کی نسبت دے کر، قبل و بال بعد کے الفاظ کی تیئین کی جاتی ہے) اور بعد مکانی (جس کے  
ساتھ نسبت دے کر افوق و ماحت کے الفاظ کی تقسیم کی جاتی ہے) کے درمیان کوئی فرق  
نہیں، اگر افوق کے اوپر کسی ماقبل کا ہونا جائز رکھا جائے تو ماقبل سے پیشتر کسی مقبل  
کے بعد سے میں تحقیق کی جانی صرف خیالی اور قسمی چیز ہوگی، اور یہ سکلہ زیر بحث کی لازمی  
صورت ہے، قابل غور و تأمل! اور فلسفی بالتفاق آراء ماوراء عالم کسی خلاصہ یا ملکہ  
کے وجود کے قابل نہیں۔

اگر کہا جائے کہ یہ موازنہ میٹھا ہے، یعنیکہ عالم کوئی فوق ہے نہ تحت اس لیے کہ وہ  
کروی ہے، اور کہہ کر وہ تھارے سر پر ہے اس کے مقابل یعنی مقابله پر کے  
دستے ہو، مدرس و جبر کر وہ تھارے سر پر ہے اس کے مقابل یعنی مقابله پر کے  
یچے کی جہتِ تحت ہوگی، تو یہ بام تھاری طرف نسبت دیئے کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے۔  
پھر جو جہت کہ تھاری طرف نسبت کرتے ہوئے تحت ہے وہی تھارے غیر کی طرف  
نسبت دیتے ہوئے فوق ہے، تم اس کو کہہ ارض کی جانب آخر میں فرض کر دے،  
اور وہ تھارے محاڑی، سر طرح کھڑا ہو گا کہ تھارے قدم کے تلوں میں اس کے  
قدم کے تلوے مقابل ہوں گے۔ بلکہ وہ اجزاء آسامی جس کو نہ دن میں  
اپنا فوق خیال کرتے ہو، وہ لعینہ رات کے وقت تحت الارض ہیں، اور جو حیر کر  
تحت الارض ہے دوسرے کے ساتھ فوق الارض کی طرف عود کر لیتے ہے، لیکن زمانے کے  
لحاظ سے جو سراک وجود عالم سے اول سمجھا جاتا ہے، تصور نہیں کیا جاسکتا کہ وہ قدری  
یتیج کے طور پر آخر ہو جائے، جیسا کہ تم ایک لکڑی فرض کریں، جس کا ایک سر اٹو  
اور دو سر اسرا بریک ہو تو تم اس جہت کو جباریک کی جانب ہے اس کی انتہا تک  
اصطلاح افوق کہیں گے، اور جو مقابل کی جانب ہے اس کو تحت کہیں گے، اس سے

اجزائے عالم میں اختلاف ذاتی ظاہریں ہوتا، بلکہ یہ تو مختلف نام ہیں جن کے قیام کی مثال نکورہ لکڑی کی ہیئت ہے کہ بگرو خصوصیت کو عکس کیا جائے تو نامی عکس ہو جائے گا؛ اور عالم تو اس طرح تبدل نہیں ہوتا، فوق و تحت تو ایک نسبت ہے تھاری طرف جس میں اجزاء عالم اور اس کی سطوح مختلف نہیں ہوتیں بلکہ عدم وجود عالم پر منقاد ہوتا ہے، یا اس کی انتہائے اولین جو اس کے لیے ذاتی ہے یہ تصور نہیں ہو سکتا کہ وہ بھی تبدل ہو کر انتہائے آخرین کے سرے پر مل جائے اور نہ وہ عدم جو حقائق عالم کے بعد واقع ہو سکتا ہے، یہ تصور ہو سکتا ہے کہ پھر لا اُن سے سابق ہو جائے، پس انتہائے عالم کے وہ دونوں کنایے جن میں کوئی ایک اقل اور دوسرا آخر ہے ذاتی اور ثابت کنایے ہیں، ان کی اضافتوں کی تبدیلی سے ان کی تبدلی کا تصور نہیں کیا جاسکتا، بخلاف فوق و تحت کے کہ ان میں ابتداء کا تصور ہو سکتا ہے، پس اس وقت تم کویہ کہنا جائز ہے کہ عالم کے لیے فوق و تحت نہیں ہے گریے کہنا درست نہیں ہے کہ وجود عالم کے واقعہ کے لیے قبل و بعد نہیں ہے، پس جب قبیل و بعد ثابت ہو جائے تو زمانے کے لیے سوائے اس معنی کے جس سے قبل و بعد کی تبیر کی جاتی ہے اور کوئی معنی نہیں ہو سکتے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ ہم نظر فوق و تحت ہی کو معین کرنا کوئی ضروری نہیں سمجھتے بلکہ ہم لفظ داخل و خارج استعمال کریں گے، اس طرح ہم کہیں کہ کوئی عالم کے لیے داخل و خارج ہے، پھر تم پوچھیں کہ مجھ کیا خارج عالم خلا دیا مالا کی قسم سے کچھ ہے تو اس کا جواب ملے گا کہ ماوراء عالم نہ خلا ہے نہ ملاد۔ اگر تم خارج عالم سے عالم کی سطح اعلیٰ مراد لیتے ہو تو اس کا خارج ہے، اس کے سوا کچھ اور مراد لیتے ہو تو خارج کو نہیں ہے اسی طرح جب ہم سے پوچھا جائے کہ کیا وجود عالم کے لیے قبل ہے؟ تو تم کہیں نہیں کہ اس سے وجود عالم کی پدراستی یعنی اس کا ابتداء ای سر امر ادا کیا جا رہا ہے نہ اس کی بنیاد پر اس کے لئے قبیل ہے، جسا کہ عالم کے لئے خارج ہے، اس تاویل پر کہ وہ طرف مکشوف اور منقطع تسلی ہے، اور اگر تم قبیل سے تکمیل دوسری چیز مراد لیتے ہو، تو عام

کے لیے قبل نہیں ہے، جیسا کہ خارج عالم سے سطح کے سوائے اور کوئی چیز مرادی چاہے تو کہا جائے گا کہ عالم کا کوئی خارج نہیں ہے، اگر تم کہو کہ ایسا مبدأ وجود جس کا کوئی قبل نہ ہو بمحض میں نہیں تھا تو کہا جائے گا کہ جسم کے وجود کی ایسی تناہیست جس کا کوئی خارج نہ ہو بمحض میں نہیں آتی، پھر اگر تم کہو کہ اس کا خارج انس کی وجہ سے ہے جو اس کی منقطع ہے تو کہیں دوسرے تو ہم کہیں گے کہ اس کا قبل، اس کے وجود کی وجہ ابتداء ہے جو اس کا لذت ہے تو کوئی دوسرا۔

اب رایہ قول کہ خدا نے تعالیٰ کا وجود تھا اور عالم اس کے ساتھ نہ تھا تو صرف ہمارا یہ کہنا کسی دوسری شے کے اثبات کا موجب نہیں، البتہ وہ قول جس کو وہم کا عمل ثابت کرتا ہے یہ ہے کہ وہ مخصوص بزمان و مکان ہے۔ مخالف جو قدم جسم کا معتقد ہے، اس کے بعد وہ کی فرضیت کے لیے اپنے وہم کی اطاعت کرتلے ہے، اسی طرح ہم وجود و جسم کے قابل ہیں، بسا وقایت اس کے قبدم کی فرضیت کے لیے اپنے وہم کی بات مانتے ہیں۔ یہ تو جسم کے بارے میں ہوا، جب ہم زمان (وقت) کے بارے میں لفظ کرتے ہیں تو مخالف ہے زمان کے حدود کے اندازے پر جس کا کوئی قبل نہ ہو قادر نہیں ہو سکتا، حالانکہ اعتقاد کی ہی کیفیت ہے کہ اس کے مخالف تصور کا وہم میں جگہ پالینا بالکل ممکن ہے، لیکن فلسفی کی اس عقیدے کے مخالف تصور کی وہم میں بھی لجایش نہیں جس طرح کوئی مکان کے بارے میں ہے، نہیں، تو گویا جو شخص کہ جسم کی تناہیست کا اعتقاد کرتا ہے اور جو نہیں کرتا، دونوں ہی ایسے جسم کا تصور کرنے سے عاجز ہیں جس کے مادر از خلا ہوتہ تھا، وہم اس کے قبول کرنے کے لیے آمادہ نہیں ہوتا، اگر کہا جائے کہ عقل صریح برپا ہے دلیل جسم کی تناہیست کے وجود سے ماخ نہ ہو تو وہم کی جانب التفات نہیں کیا جاسکتا۔ تو اسی طرح عقل صریح کی ایسے آزاد و تجدید سے ماخ نہیں مونسکتی، گو کہ وہم اس کے تصور سے عاجز کیوں نہ ہو، کیونکہ وہم کسی ایسے جسم تناہی کے تصور سے مانوس نہیں ہو سکتا جس کے بعد ہی دوسرے جسم نہ ہو، چاہے وہ فضا می مغلبل ہو جیسیت خلا را ایسے ہی وہم کسی ایسے حادث وقوع سے بھی مانوس نہیں ہو سکتا جس کے ماقبل کوئی نہ کوئی حالت نہ ہو، قبل حادث کی

عیدِ الوقتی کے تصور سے اسے خواہ نخواہ رعب سلطانی ہو جاتا ہے؛ اور یہی اصل باغث  
ظہلی کا ہے اور اس کی مقاومت اسی نشم کے معارضہ سے میوسکتی ہے۔

### قدم زمان کے لزوم کے متعلق فلسفیوں کی دوسری وجہیہ

فلسفی کہتے ہیں کہ اس میں شنک نہیں کہ تمہارے نزدیک خدا پیدا یقین عالم سے پیشہ،  
چاہے ایک سال پہلے ہو یا سو سال یا ہزار سال یا یغیر متناہی مدت مذید انداز سے مقدار  
وکیت کے اعتبار سے متفاوت ہوتے ہیں (عکیق عالم پر قادر تھا، تو قبل وجود عالم کی  
شے امتداد و مقدار کا لجس کا ایک حصہ دوسرے سے اندرا طول ہو) اثبات ضروری ہے،  
لیکن اگر تم کہتے ہو کہ لفظ سال ہا سال کا اطلاق ملکن نہیں سو اسے حدوث نلک کے واقع  
اور اس کے دور کے: اس لیے ہم "سال" کا لفظ جوڑ دیتے ہیں، اور دوسرے لفظ متعال  
کرنے ہوئے کہتے ہیں کہ اگر ہم فرض کر لیں کہ عالم کے ابتدائے وجود سے آسمان نے (مثلاً)  
ایک ہزار دورے کے ہیں تو کیا حق سُبحانہ! اس پر قادر تھا کہ اس سے پہلے اسی کی طرح  
ایک دوسرے عالم پیدا کرے جو ہمارے زمانے تک ایک ہزار ایک سو دوروں کے بعد پہنچ جائے  
اگر اس کا جواب یہ ہو کہ نہیں تو گویا قدیم عجز سے قدرت کی طرف منقلب ہوا ہے، یا عالم  
عدم امکان سے لمکان کی طرف آیا ہے، اگر کوئی کہاں اور یہی جواب ضروری بھی ہے تو کیا  
فرض کیا جا سکتا ہے کہ وہ تیسرا عالم بھی ابسا پیدا کرے جو ہمارے زمانے تک ایک ہزار  
دو سو دوروں کے بعد پہنچ جائے؟ اس کا جواب ضرور اثبات میں دیا جائے گا تو ہم  
کہیں گے کہ یہ عالم جس کو ہماری معرفہ و فہمہ ترتیب کے اعتبار سے ہم تیسرا عالم کہتے ہیں، اگر  
وہی سب سے پہلے ہو تو کیا وہ اس کو دوسرے عالم کے ساتھ پیدا کرنے پر قادر نہیں  
ہو سکتا تھا کہ ہم تک دو ہزار دو سو دوروں کے بعد پہنچ جائے، اور دوسرے ایک ہزار ایک  
دوروں کے بعد اور دنوں مرعت اور حرکت کی مسافت کے اعتبار سے صادی نہیں؟  
اگر تم کہو ہاں تو یہ محل ہے میونکر دو حکتوں کا جمن میں سے ایک سریع ہو اور ایک تعلیٰ  
صادی میتھے پر پہنچا محل ہے، پھر اگر تم کہو کہ تیسرا عالم جو ہم تک ایک ہزار دو سو دوروں کے

بعد پہنچا ہے تو نامکن ہے کہ اس دوسرے عالم کے ساتھ پیدا کیا جائے جو ہم تک ایک نہ ایک سو دوروں کے بعد پہنچا ہے۔ بلکہ یہ ضروری ہے کہ اس عالم کو اس عالم سے اس قدر نہ آسکے پہلے پیدا کیا جائے جس قدر سے کہ عالم ثانی عالم اول پر مقدم ہے اور اس کا مامن اول اس یہے فرض کرتے ہیں کہ وہ ہمارے دہم سے نیادہ قریب ہے، جب ہم اس موجود وقت سے اس کی جانب صعود کرتے ہیں تو مقدار امکان اول مقدار امکان آخر سے دوچند حاصل ہوگی، اور ایک امکان آخر جسی ضروری ہے جو ان دونوں کے مقابل پہنچنے پس یہ امکان مقدار کمیت کے ساتھ جس کا ایک حصہ دوسرے سے بمقدار ملٹو اٹھا ہو، اس کی حقیقت کچھ نہیں ہو سکتی سو اے ”وقت“ یا ”زمان“ کے اور یہ کیا ہے مقدار ذات باری تعالیٰ کی صفت نہیں ہیں، اور نہ عدم عالم کی صفت ہیں، کیونکہ عدم کوئی پہنچنے ہیں جس میں مقادر مختلف کے وجود کا تصور ہو سکے اور کمیت صفت ہے جو ذات کمیت کی طالب ہے تو یہ صفت حرکت کے سوا اور کچھ نہیں ہو سکتی، اور کمیت وقت یا زمانے کے سوا اور کچھ نہیں ہو سکتی اور یہی قدر حرکت ہے، توجہ تھارے پاس وجود عالم سے پہلے کوئی شے ذکر کمیت متفاہد کا ہونا ضروری ہے تو ہمارے نزدیک وہی وقت یا زمانہ ہے بس عالم کے پہلے تھارے نزدیک نہاد تھا جس تھا۔

اس پر ہمارا اعتراض یہ ہے کہ یہ تمام ہم کی ہمارگزاری ہے، اور سہل طریقہ اس کے دفعیہ کا یہ ہے کہ زمان و مکان کا مقابلہ کیا جائے، پس ہم کہتے ہیں کہ کیا حد اکی قدرت میں یہ نہ تھا کہ فلک اعلیٰ کو اس کے سماں میں بقدر ایک گز کے بڑا پیدا کرنا، اگر تم کہتے ہیں تھا تو یہ خدا کا بھی ہوا، اور اگر کہو کہاں تھا تو وہ ورنہ مسلک اسی طرح فیر تھی اعداء سماں ہم یہ سوال کرتے جائیں گے، پھر ہم کہیں گے کہ اس میں ماوراء عالم ایسے بعد کا انتہا ہوتا ہے جس کے مقدار و کمیت حاصل ہو، کیونکہ ۲۰ یا ۳۰ گز کی بڑائی ایسی وسعت مکانیت کی مقتضی ہے جو وسعت اولیٰ سے بقدر کمیت مفروضہ بڑی ہو تو اس لحاظ سے ماوراء عالم خلا ریا ملا، موجود ہے۔ کوئی بتائے کہ اس کا کیا جواب ہے؟ ایسا ہی یہ سوال بھی ہے کہ کیا خدا ائے تعالیٰ ایسے کہہ عالم کے پیدا کرنے پر قادر نہ تھا جو موجود

کرہ سے بقدر ایک گز یا دو گز کے چھپٹا ہو تو دونوں صورتیں صفات اختلافات میں فرق نہیں ہے، دونوں سے خلاصہ یاد و سمعت ممکن نہیں کے لزوم کا پہلو نہ لکھتا ہے۔ کیونکہ ملاد میں اگر دو گز کی نفع کی جائے تو یہ ایک گز نفع سے زیادہ ہو گا، اس طرح ملاد کا منفی سخ خلاصہ کا ایجادی سخ ہو گا اور خلاصہ کوئی چیز نہیں ہے۔ پھر یہ سلبی مقدار کیسے پیدا ہوئی؟ ہمارا یہ جواب سمجھنے وجود عالم سے قبل امکانات ذاتی کے اختلافات وہی کی بنا پر ہے، جیسا کہ تہاڑا جو اسی وجود عالم کے پرے امکانات ممکنی کے اختلافات ہی کی بنا پر ہے، دونوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ پھر اگر کہا جائے کہ ہم یہ نہیں کہتے کہ جو جیزیرہ مکن نہیں ہے وہ فرض کی جاسکتی ہے، عالم کا موجودہ جسامت سے بڑا یا چھپٹا ہونا چاہبہ ممکن ہی نہیں تو مفروض بھی نہیں سکتا۔

میکریہ عذر باطل ہے میں وجہ سے:

(۱) یہ عقل کی حض ڈینگ ہے، کیونکہ عالم موجودہ و سمعت سے بقدر ایک گز بڑا چھپٹا ہونا ایسی قربات نہیں ہے جیسے کہ سیاہی و سفیدی کا ایک جگہ جمع ہو جانا یا وجود عدم کو ایک جگہ جمع کرنا، ناممکن البته یہ ہے کہ نفعی واثباتات کو ملایا جائے، اور اسی ہلفت سارے محالات کا مرجع ہے، باقی تو ایک نئم کا تکلم فاسد ہے۔

(۲) اگر عالم کا موجودہ و سمعت سے بڑا یا چھپٹا ہونا ممکن نہیں تو کیا اس کا وجود موجود و سمعت کے ساتھ واجب ہوا، ممکن نہ ہوا، اور مسلک ہے کہ واجب علت سے مستغثی ہوتا، پھر تو یہ دھریوں کا مذہب مواجب کہتے ہیں کہ صاحب عالم کوئی نہیں، اور کوئی سبب جو مستحب اسباب ہو پایا نہیں جاتا، مگر یہ فلسفیوں کا تو مذہب ہے۔

(۳) اس دعوے کے فاسد ہونے کی ایک یہ بھی وجہ ہے کہ مخالف اس دعوے کے مقابلہ دمتہ ابی دعوے کو بہولت پیش کر سکتا ہے، مثلاً ہم کہیں گے کہ وجود عالم اینے وجود پہلے ممکن نہ تھا، بلکہ وجود امکان کے ہم آہنگ وہم و سمعت ہے نہ کہ ہے نہیں زیادہ الگم کیوں کہ اس دعوے سے بھی قدم کا عجز سے قدرت کی طرف انتقال ثابت ہوتا ہے تو ہمارا جواب یہ ہے کہ نہیں، کیونکہ وجود ممکن نہ تھا اس لیے مفروض بھی نہیں ہے اور غیر ممکن کے حصول کا اتنانع مجذوبہ لالات نہیں کرتا، اگر تم کہو کہ جب وہ حقیقت احصوں تھا تو پھر ممکن کیسے ہو سکتا ہے؟

تو ہم کہیں گے کہ ایک حال میں جو مختصر ہواں کا درستے حال میں ممکن ہونا محال نہیں ہوتا، جیسا کہ کوئی چیز دو متصاد چیزوں میں سے کسی ایک کے ساتھ تجھ کی جانبے تو درستے کے ساتھ اس کا اتصاف مختصر ہو گا اگر دونوں میں سے کسی کے ساتھ بھی تجھ نہ کیجاۓ تو ممکن ہو گا۔ اگر تم کہو کہ: حالات مساوی ہیں تو ہم کہیں گے کہ افراطی مساوی ہیں، تو پھر یکوں ایک مقدار تو ممکن ہو، اور دوسری مقدار اس سے اندر برابر کم یا زیادہ مختصر ہو، جب یہ ممکن ہے تو وہ بھی ممکن ہے۔

پس یہی طریقہ مقاومت ہے۔

المبتدا عینیتی جواب یہ ہے کہ جن جن امکانات کے اختلالات بعضوں نے ذکر کئے وہ سب  
لے معنی ہیں امر فقابل تسلیم امر یہ ہے کہ فدائے تعالیٰ قید ہے اور قادر ہے اس کے لیے  
کوئی فعل ہمیشہ کے لیے محال نہیں، وہ جو چاہے کر سکتا ہے۔ اس اذعان میں نہانے کے انتداب  
کے ثبوت کی کوئی صفرت نہیں ورنہ وہم کو وسوسہ کی ا مقابل اقتام پسجد گیاں پیدا  
کرنے کا موقع مل جاتا ہے۔

اس مراعتم بکند کار خود اے دل خوش باش  
کہ بتیں د حیل د یو مسلمان نشور

## قدم عالم پر فلاسفہ کی تیسرا دلیل

فلسفی کہتے ہیں: وجود عالم کو اس کے 'موجود' ہونے کے پیہے 'ممکن' ہونا پڑتا ہے، کیونکہ مختصر ہونے کے بعد پھر اس کا ممکن ہونا محال ہے۔ اور یہ امکان وہ ہے جس کا اصل  
پچھہ نہیں، یعنی وہ ہمیشہ سے ثابت و برقرار ہے، اور عالم کا وجود ہمیشہ ممکن رہا ہے، لیکن کہ  
ان احوال میں سے کوئی حال ایسا نہ تھا کہ کہا جائے کہ عالم اس میں مختص الوجود ہو، پس جب  
امکان ہمیشہ رہ سکتا ہے تو ممکن برپا نے توفیق امکان ہمیشہ رہ سکتا ہے، پس ماداے  
قول کے (کہ اس کا وجود ممکن ہے) یہ سُنی ہیں کہ اس کا وجود محال نہیں ہے، پس الگ اس کا  
وجود ہمیشہ ہمیشہ ممکن ہے تو کویا اس کا وجود ہمیشہ ہمیشہ محال نہیں ہے، گیوں کہ اگر اس کا

وجود ہمیشہ پہیشہ محل سمجھا جائے تو ہمارا یہ قول کہ اس کا وجود ہمیشہ ہمیشہ ممکن ہے ہل ہو جائے گا، اور اگر ہمارا یہ قول کہ امکان ہمیشہ رہتا ہے امکن ہو جائے، تو ہمارا قول کہ امکان کے لیے اول ہوتا ہے صحیح ہو جائے گا، اور اگر صحیح ہو جائے کہ اس کے لیے اول ہوتا ہے تو وہ اس سے پہلے غیر ممکن ہو گا، اور اس عالی کی اثبات کی طرف ہو دی ہو گا جب کہ عالم ممکن نہ تھا اور نہ الفرا اس پر قادر تھا۔

ہمارا اعتراض اس دلیل پر یہ ہو گا کہ عالم ہمیشہ ممکن الحدوث ہے، تو خود را لیا کوئی وقت ہونا چاہیے کہ اس کے حادث ہونے کا تصور ہو سکے، اور اگر اس کو ہمیشہ وجود فرض کیا جائے گا، تو پھر حادث نہیں ہو گا، اور معاونت امکان پر واقع نہ ہو گا، بلکہ اس کے خلاف پر، اور یہ اس قول کی طرح ہے کہ مکان کے بارے میں عام کا موجودہ جسم سے بڑا ہونا یا فوق العالم کسی جسم کا پیدا ہونا ممکن ہے، اور اسی طرح اس فوق پر دوسرے اونٹ ہو گا، لہم جما الی لا انہیۃ، یعنی کہ زیادتی کے امکان کے لیے انتہا نہیں، اور اس کے ساتھ ماء مطلق کا وجود بھی ہو گا جس کی غیر منابعیت ناممکن ہے، اور اسی طرح ایسا وجود جس کے کناسے کی انتہا ناممکن ہے، بلکہ جیسا کہ کہا جاتا ہے، ممکن جسم متناہی اسطعل ہوتا ہے، لیکن اس کی مقادیر کے کبر و صغر کو متین ہیں کیا جا سکتے، اور اسی طرح ممکن الحدوث بھی ہوتا ہے اور مبادیٰ وجود تقدم و تاخر میں متین ہیں کے جا سکتے اجاتا لہم اس کا اصل میں حادث ہونا متین ہے یعنی کہ غیر ممکن ہے نہ کیغیر ممکن۔

### چوتھی دلیل:

فلسفی کہتے ہیں کہ ہر حادث شرط سے پہلے مادہ ہوتا ہے جس میں حادث شے پائی جاتی ہے اور چونکہ حادث مادہ ہے ستفنی نہیں ہو سکتا، اس لیے مادہ حادث نہیں تھا البتہ حادث جوہیں وہ صور و اعراض اور وہ یقیانیات ہیں جویا ڈہ پر طاری ہوتی ہیں۔ تفصیل اس کی یہ ہے کہ ہر حادث واقعہ الحدوث سے قبل میں حالتوں سے خالی نہیں ہو سکتا: وہ ممکن الوجود ہو گا، یا متنبی الوجود یا وجہ اوجہ، متنبی ہونا تو محل یعنی متنبی بنادتہ کبھی موجود نہیں ہو سکتا، اور بنادتہ واجب الوجود ہونا بھی محل ہے،

کیونکہ بذات واجب کبھی معدوم نہیں ہو سکتا، پس لازم ہوا کہ بذات ممکن الوجود ہو، لہذا اپنے وجود سے قبل اس کے لیے امکان وجود حاصل ہوگا، اور امکان وجود ایک وصف اضافی ہے جس کا ایسا ذات سے اپنے لیے قوام نہیں ہو سکتا، تو لاحال اس کے لیے ایسا محل تراویہ ہو گا جس کی طرف وہ مضاف ہو، اور یہ سوائے مادت کے کوئی اور محل نہیں ہو سکت، اس لیے وہ اسی طرف مضاف ہوگا، جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ: یہ مادہ حرارت و بروت یا سیاہی و سفیدی یا حرکت و سکون کو قبول کر سکتا ہے، یعنی اس میں ان گفتگوں کا حدوث یا ان تغیرات کا طاری ہونا ممکن ہے، پس امکان مادہ کے لیے ایک وصف ہوگا، اور مادہ کے لیے مادہ تو نہیں ہو سکتا، اس لیے اس کا حادث ہماجھی تھن ہوگا، اگر حادث ہوگا تو پھر اس کا امکان وجود اس کے وجود پر سابق ہوگا، اور امکان قائم نفسہ ہوگا، اور یہ طرف مضاف نہ ہوگا، باوجود یہکہ وہ وصف اضافی ہے، اور اس کا قائم نفسہ ہونا سمجھ میں نہیں آسکتا، اور نہیں کہا جا سکتا ہے کہ امکان کے معنی اس کے مقدار ہونے اور قدیم کے اس پر قادر ہونے کے ہیں، کیونکہ ہم کسی چیز کا مقدار پہنچاتے ہیں نہیں، بجز اس کے ملنے ہونے کے پس اس کو مقدار کہیں گے کیونکہ وہ ممکن ہے، اور وجود ممکن نہیں اس کو مقدار ہی نہیں کہیں گے، پس ہمارے قول مقدار کے معنی ممکن ہی کے ہوں گے، یہ ہمارا کہنا ایسا ہی ہے جیسے کہ ہم کہیں کہ وہ چیز مقدار ہے کیونکہ وہ مقدار ہے، اور مقدار نہیں ہے کیونکہ وہ مقدار نہیں ہے، اس کو تعریف اسے بتفہیہ کہا جائے گا ایسی کسی چیز کی تعریف اسی چیز کے نام سے اس سے بیشاستہ ہوا کہ اس کا ممکن ہونا ایک دوسری اضفیہ ہے جو ظاہری طور پر سمجھ میں آ رہا ہے، اور اس سے ایک اور ضریبی کی تعریف کی جاتی ہے، وہ یہ کہ اس کا ہونا مقتضی ہے، یہ تو حال ہے کہ اس کو معلم فرادرے کر علم قدیم کی طرف منسوب کیا جائے کیونکہ علم کی معلومہ کا مقتضی ہوتا ہے لہذا امکان معلوم علم کے سوائے پھر اور چیز ہوگی، بجز وہ وصف اضافی ہی ہے اس لیے کوئی ایسی ذات خود کی ہے جس کی طرف اس کو مضاف کیا جائے اور وہ مادت کے سوابے کچھ نہیں، اور ہر حادث کے پہلے قواد و سابق ہوتا ہی ہے، لہذا مادہ اولیہ حادث تراویہ پائے گا۔

اعتراض اس پر اس طرح ہوتے ہے کہ جس امکان کا کہنے دکر کیا ہے وہ محض ایک مقولی فیصلے سے محدود ہے۔ جن جن چیزوں کا وجود عقل نے فرض کیا ہے، اور ان کے مقدار ہونے کو صحت قرار نہیں دیا، اس کو ہم "مکن" کہنا نامم دیں گے، اور اگر عقل نے کسی چیز کو صحت قرار دیا ہو تو تم اس کو "محال" کہیں گے، اور اگر اس کے عدم کا مقدر ہونا فرض نہیں کیا ہے تو تم اس کو "واجب" کہیں گے، پس یہ دعویٰ فیصلے (یا مقولی) قضا یا اہل حق کی ایسے موجود کے محتاج نہیں جن کی صفات کی حیثیت سے وہ پائے جائیں، اس دعوے کے اثاثات میں تن دلائل پیش کی جا سکتی ہیں:

(۱) اگر امکان کسی ایسی شے موجود کو متعقی ہے جس کی طرف اس کو مضاف کیا جائے اور کہا جائے کہ وہ اس کا امکان ہے تو یہ کسی شے موجود کے انتفاع کا بھی متعقی ہو گا، اور کہا جائے گا کہ وہ اس کا انتفاع ہے ایکن منتن کے لئے مادتہ کوئی وجود نہیں ہو سکتا اور نہ مادہ پر کوئی محال طاری ہو سکتا ہے کہ انتفاع کو مادہ کی طرف مضاف کیا جائے۔

(۲) اسی سیاہی و سفیدی کے مارے میں عقل ان کے وجود سے پہلے ان کے مکن ہنسنے کا فحیلہ کرتی ہے، اگر یہ امکان کسی ایسے جسم کی طرف منسوب کیا جائے جس پر یہ (یا وسفیدی) طاری ہوتی ہیں (اس طرح کہ کہا جائے کہ اس کے معنی ایسا ہیں کہ اس جسم کے لئے سیاہی سفیدی مکن ہے) تا اس وقت سفیدی فی نفس مکن نہ ہو گی اور نہ اس کے لیے مرتکی کی کوئی تعریف ہو گی، البتہ مکن جو ہم گاہ و جسم ہو گا اور امکان اس کی طرف منسوب ہو گا، پس ہم کہیں گے کہ نفس سیاہی کا حقیقتی ذات کوئی حکم نہیں ہے۔ کہ وہ مکن ہے یا واجب ہے یا ضرور ہے، البتہ صرف یہی کہا جائے گا کہ وہ مکن ہے، پس عقلی فیصلے کی پس پامکان ثابت مولیا، جو کسی ذات موجود کے قرار دینے کا محتاج نہیں جس کی طرف اس کو منسوب کیا جائے۔

(۳) ارواح اسلامی فلاسفہ کے نزدیک جواہر قائم بنفسہیں ہیں جو نہ جسم ہیں اور نہ مادہ اور نہ مادے میں منطبع ہو سکتی ہیں۔ وہ حارت ہیں (جیسا کہ ابن سینا اور دوسرے محققین کا ذہبی ہے) اور قبل حدوث مکن وجود ہوتی ہیں، ان کے لیے ذات ہوتی ہے نہ مادہ، امکان ان کا وصف اضافی ہے مگر اس کو قدرت قادر یا فاعل کی طرف منسوب نہیں کیا جاتا،

پھر کس طرف نسب کیا جائے گا؟ اس مشکل کا حل انہیں کے ذمہ میتھا ہے۔  
 اور اگر کہا جائے کہ عقلی فیصلے کی طرف امکان کو مشوب کرنا حال ہے، کیونکہ اس پر  
 میں عقلی فیصلے کے معنی تھوا لے علم امکان کے کچھ بہیں ہیں تو امکان: معلوم، قرار پائے گا،  
 اور وہ علم کے تھوا کے کچھ اور ہے (یعنی اس کا غیر ہے) اور علم اس کا احاطہ کرتا ہے، اور  
 اس کی پیروی کرتا اور اس سے مشتق ہوتا ہے، اور اگر علم کا عدم فرض کیا جائے تو معلوم  
 معدوم بہیں ہو گا، اور جب معلوم کی لفی فرض کی جائے تو علم کی لفی لازم ہو گی، پس علم اور معلوم  
 دو خیزیں ہیں، ایک کو تابع سمجھا جائے گا اور دوسرے کو مبوع، اور اگر فرض کریں کہ  
 امکان کے انداز سے مقلد حشمت پوشی کر جلتے ہیں تو بھی ہم ہمیں لگے کہ امکان کی لفی بہیں کی  
 جاسکتی بلکہ ممکنات فی نفسہ ممکنات ہیں، جو کہ تقلیل اس کے انداز سے سے تفرض کر جائے اگر  
 عقول اور عقلاً سب کے سب معدوم بھی ہو جائیں تو بھی امکان بہر حال باقی رہے گا۔

لیکن تین امور میں کوئی جھٹت نہیں ہو سکتی: (۱) انتفاع بھی ایک وصف اضافی  
 ہے جو موجود مضاف الیہ کا مقتضی ہے، اور متنبہ کے معنی اجتماع صدیں کے ہیں، جیسے کوئی  
 سفیدی کا محل ہو تو اس سیاہی کا اجتماع متنبہ ہو گا، اہنہا کوئی موضوع ضروری ہے جس کی  
 طرف اشارہ کیا جائے اور اس کو صفت کے ساتھ موضوع کیا جائے، اہنہا ایسے وقت  
 کہا جائے گا کہ اس کا ضد اس سے متنبہ ہے، اہنہا انتفاع ایک وصف اضافی ہو اجس کا قوام  
 کسی موضوع کے ساتھ ہو گا جس کی طرف وہ مضاف ہو رہا ہے، رہ گیا وجہ تو وہ پوشیدہ  
 نہیں، وہ موجود واجب کی طرف مضاف ہوتا ہے۔

(۲) فی نفسہ سیاہی کا ممکن ہونا بھی غلط ہے، کیونکہ اگر اس سے مجرد سیاہی طلب لیا جائے  
 بغیر محل فاعل ملول کے تو وہ متنبہ ہو گی نہ کہ ممکن، اور اس وقت ممکن ہو گی جگہ جسم میں  
 ہیئت مقدار سمجھی جائے، اپس جسم ہی تبدیل ہیئت کی متنبہ رہتا ہے، اور تبدیلی جسم ہی  
 میں ممکن ہے، اور نہ سیاہی کی تو کوئی مجرد ذات نہیں ہو سکتی جس کے لیے امکان کی تو صیف  
 کی جائے۔

(۳) بعض لوگوں کے نزدیک روح قدیم ہے، لیکن اس کا ابدل سے تعلق ممکن ہوتا ہے۔

لیکن تمہارے اس قول کی پانپر یہ تعلق لازم نہیں، اور جو لوگ اس کے حد و ش کے قابل ہیں تو ان میں سے بعض فریق تو یہ سمجھتے ہیں کہ وہ ماڈہ میں منطبق ہوتی ہے اور مزاں جبکہ تابع ہوتی ہے (جیسا کہ جالینوس نے بعض مقامات میں اس کی توجیہات بیش کی ہیں) لہذا روح مادے میں ہو گئی اور اس کا امکان مادے کی جانب مضاف ہو گا اور تعقیل لوگ اس کی عادت تو سمجھتے ہیں لیکن اس کو منطبق نہیں سمجھتے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ نفس نال مفترکا مذہبہ ہونا امکن ہے تو اس صورت میں حد و ش پر سابق امکان مادہ کی طرف مضاف ہو گا۔ لہذا جسم میں غیر منطبق ہونے کے باوجود دوچھ کا اس سے تعلق ہو گا، کیونکہ وہی اس کی مدبرہ عاملہ ہے پس اس طریقہ سے امکان اس کی طرف مشوب ہو گا۔

اس کے متعلق ہماجاواب یہ ہے کہ امکان، وجود، اور امتناع کو قضایا ہے عقلیہ کی طرف سوپ کرنا تو صحیح ہے، البنت یہ جو کہا جاتا ہے کہ قضایا عقل (عقلی فیصل) سے مراد ہے ان کا علم، اور علم، شے علم کا مقتضی ہوتا ہے، اس لیے کہا جائے گا کہ کوئی شے معلوم اجسی کسی چیز کا زنگ یا کسی چیز کا جاندا ہوئا اور ایسے ہی دوسرے قضایا کے کلیہ جو ان کے نزدیک عقلاتابت ہیں، وہ علوم ہیں جنہیں نامعلوم نہیں کہا جائے گا لیکن ان معلومات کا اعیان ریعنی جاہراں و وجود ہیں ہے، حتیٰ کہ فلاسفہ نے صراحت کی ہے کہ کلیات کا ذہنی وجود ہوتا ہے، اعیانی وجود ہیں ہوتا، البنت جو چیزیں کہ اعیان میں موجود ہیں وہ جنیات تشخصیہ ہیں جو غیر مقول طور پر محسوس ہوتی ہیں، ان ہی کلیات کے سبب سے عقل مادہ عقلیہ سے قضیہ محروم حاصل کرتی ہے، اس صورت میں "زنگ" کا نصوص عقل میں سیاہی و سپیدی سے جو کہ ایک قضیہ محروم ہو گا، (حالانکہ وجودی طور پر زنگ کا نصوص سوچے سیاہی و سپیدی یا کسی اور زنگ کے نصوص ہیں جو سکتا ہے) اسی تغیر تفصیل و تخصیص کے زنگ کا نصوص جو ذہن میں قائم ہوتا ہے، اور جس کی بنیا پر کہا جاتا ہے کہ اس کا وجود ذہنی ہے نہ کہ اعیانی، یہ اگر تفہ نہیں ہے تو ہم نے جس چیز کا ذکر کیا ہے وہ بھی تفہ نہیں ہوتی چاہئے۔

رہاں کا یہ قول کہ اگر عقل محدود ہو جائیں یا وہ حشرم پوشی کریں تو بھی امکان محدود

نہیں ہوتا تو ہم پوچھتے ہیں کہ اگر ان کا عدم فرض کیا جائے تو کیا قضا یا دکایہ بھی اجرا کیا جائے و اذان میں معدوم ہو سکتے ہیں؟ اگر وہ کہیں کہاں (اوہ جواب یہی ہو سکتا ہے کیونکہ انوار و احیان قضا یا عقلی ہیں) تو امکان کے بارے میں بھی ہمارا یہی جواب ہو گا، دونوں بالوں میں کوئی فرق نہیں ہے، اور اگر دعویٰ کریں کہ وہ علم خداوندی میں باقی رہتے ہیں تو امکان کے بارے میں بھی ہماری راستے بھی ہے، لہذا الزام ان پر وارد ہے اور ہمارا مخصوصوں ان کے تناقض کلام کا حض اٹھا رہے۔ رہا اثناء کہ مختلف ان کا عذر کہ وہ لیسے ماڈے کی طرف مضاف ہے جو کسی شے کے ساتھ متصف ہوتا ہے اور اس شے کی ضد متنی ہے، تو یہ بتلادیا جانا ضروری ہے کہ عام محال اشیاء اس فہرست کی ہیں ہر ہیں۔ یہ شک شریک باری کا وجود محال ہے اور دباؤ کوئی ایسا ماڈہ تو نہیں جس کے طرف اثناء کو مضاف کیا جائے۔ اگر یہ خیال کریں کہ شریک کے محال ہونے کے معنی ہیں، تو کی انفرادیت بذاتہ اور اس کے وجود کا واجب ہوتا، اور انفرادیت مضاف الیہ ہے تو ہم کہیں گے کہ ان کے اصول کی پناپروہ واجب نہیں ہوتا، کیونکہ عالم اس کے تھے موجود ہے، تو وہ منفرد نہیں ہو سکتا، اگر وہ دعویٰ کریں کہ نظریہ سے اس کی انفرادیت بذاتہ اور اس کے وجود کا واجب ہوتا، اور انفرادیت مضاف الیہ ہے تو ہم کہیں گے کہ ان کے اصول کی پناپروہ واجب ہیں ہوتا، کیونکہ عالم اس کے ساتھ موجود ہے، تو منفرد نہیں ہو سکتا، اگر وہ دعویٰ کریں کہ نظریہ سے اس کی انفرادیت واجب ہے اور تلقین واجب تلقین ہے، اور وہ اضافت ہے خدا کی طرف، تو ہم کہیں گے کہ اتنا تو اس سے انفرادیت، نظریہ سے انفرادیت کی طرح نہیں ہے، نظریہ سے اس کی انفرادیت تو واجب ہے، خلوقات مکنے سے اس کی انفرادیت واجب نہیں ہے اس جیلے سے ہم اس کی طرف امکان کی اضافت کو تکلف لاتے ہیں، جیسا کہ تم اثناء کو اس کی ذات کی طرف منسوب کرنے میں اثناء الی واجب کی عبارت میں بہ تکلف الٹ پیٹ کرتے ہو، اور واجب کی تعریف سے آتا کی طرف انفرادیت کی اضافت کرتے ہو۔

سیاہی و سفیدی کے بارے میں عذر کیا جاتا ہے کہ یہ نہ روح بھتی ہیں نہ ذات منفرد

اگر اس کے یہ مفہمی یہے جائیں کہ وجود کے لحاظ سے ایسا ہے تو یہ صحیح ہے، اور اگر اس کے مفہمی یہ یہے جائیں کہ ذہن کے لحاظ سے بھی ایسا ہی ہے تو یہ صحیح نہیں، اکونکہ ذہن نہ ساتی، اور سفیدی دونوں کا اور اک کرتا ہے، اور دوںوں کی ذات میں امکان کا حکم لگاتا ہے۔

ارواح حادثہ کے بارے میں جو عندر کیا جاتا ہے وہ تو بالکل باطل ہے، بلکہ اس کے لیے ذات مفرد، اور امکان سابق علی الحدوث ثابت ہے، اور کوئی چیز ان میں ایسا نہیں ہے جس کی طرف اس امکان کو مضائق کیا جائے، اور فلسفیوں کا یہ قول کہ ماڈر کے لیے ارواح کا مدبر ہونا ممکن ہے تو یہ مضائق بے بعد ہے میں، اگر تم اس پر اکتفا کرو تو یہ کہنا بعد نہ ہو گا کہ "امکان حدوث کے معنی یہ ہیں کہ اس پر قادر کے لیے ان کو حدوث میں لانا ممکن ہے" اسی میں کسی فاعل کی طرف اضافت ہو گی باوجود یہ کہ اس میں منطبق نہیں ہے، جیسا کہ تھا رے نر دیک اس کی اضافت الفعال پر یہ جسم کی طرف ہوتی ہے۔ باوجود وہ اس میں منطبق نہیں ہے، پس اس صورت میں جبکہ دو مقاموں پر انتظام مسلسل نہیں ہے، تو فاعل کی طرف نسبت اور منفعت کی طرف نسبت میں کوئی فرق نہیں کیونکہ دونوں صورتوں میں اظہاب تو ہوتا ہی ہے۔ اگر کہا جائے کہ تم نے اپنے اعتراضات میں اشکالات کا مقابلہ محض اشکالات ہی سے کیا ہے اور ان اشکالات کا کوئی حل پیدا نہیں کیا۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ اس معارضہ سے مرف آپ کے کلام کا فاسد ہونا عالمہ ہوتا ہے، اور معارضہ اور مطالیہ ہی کی صورت میں ان اشکالات کیا گریں کھل جاتی ہیں اور یہ نہ ہے اس کتاب میں فلاسفہ کے مذہب کی تشقیقیں کے سوا اور کسی چیز کا اہتمام نہیں کیا ہے، مقصد یہ ہے کہ ان کے دلائل کا بطلان و تغیر ثابت ہو جائے، کسی جا نہیں کے ایجابی طور پر اثبات کیا ہم نے یہاں کوشش نہیں کی ہے، اچھے کہ ہم کتاب کے مقصد سے ہٹنا ہیں چاہتے، اس نے یہ حدوث کو ثابت کرنے والی دلیلیں پیش کرنے کی ضرورت نہیں سمجھتے، ہماری غرض فلاسفہ کے دعوے سرفت بقدم کو باطل کر دیتے ہیں، وہ گیا مذہب حق کا اثبات ان تو اس موضوع پر اس کتاب سے فارغ ہونے کے بعد مقتضی اسجا ہیں گے، ارشلیک تو تین ایزدی مددگار ہو، اتنا اللہ تعالیٰ، اور اس کتاب کا نام ہم قوانین خدا رکھیں گے، جس نیں ہم اثباتی دلائل کا دیے ہے، جما اعتماد کریں گے، جیسا کہم نے اس کتب میں ہندوی دلائل اہتمام کیا ہے۔

## مسئلہ (۲)

# اَبْدِیَّتٍ اُرْسَانٍ وَ حَرْکَتٍ بَارِیْلِ سِقْهٍ قَوْلَ بَطَا

جاننا چاہیے کہ یہ مسئلہ، مسئلہ اول کی فرع ہے، کیونکہ فلاسفہ کے نزدیک عالم جیسا کہ اذلیٰ ہے اور اس کے وجود کی ابتداء ہیں ہے، اسی طرح وہ ابدی بھی ہے جس کی کوئی انتہا نہیں، اہل کافار و فرقہ متصوب نہیں ہو سکتا بلکہ وہ اسی طرح ہمیشہ باقی رہے گا۔

ان کی دو چار دلائل جن کا ہم نے اذلیت کے بارے میں ذکر کیا ہے، ابتدیت کے بارے میں بھی صادق آتی ہیں اور اعترافات بھی ان پر اسی قسم کے وارد ہوتے ہیں، ان میں کوئی فرق نہیں۔

فلسفی کہتے ہیں کہ عالم مخلوق ہے، اور اس کی علت اذلیت ابتدیت ہے، اور مخلوق تو علت کے ساتھ ساتھ ہر رہتا ہے، جب علت متغیر نہ ہو گی تو مخلوق بھی متغیر نہ ہو گا، اور اسی پر امتناع حدوث کی دلیل قائم کرتے ہیں اور یہی دلیل انقطعان میں بھی لعینہ صادق آتی ہے، اور یہ ان کا پہلا مسلک ہے۔

ان کا دوسرا مسلک یہ ہے کہ عالم جب معدوم ہو جائے تو اس کا عدم وجود کے بعد ہو گا تو اس کے لیے "بعد" ہو گا جس میں زمانہ ثابت ہوتا ہے۔

ان کا تیسرا مسلک یہ ہے کہ وجود امکان منقطع نہیں ہوتا، ایسا ہی وجود ممکن کے لیے روا ہے کہ وہ توفیق امکان پر باقی رہے، مگر یہ دلیل مضبوط نہیں کیونکہ تم اس کا اذلیٰ ہونا تو محال سمجھتے ہیں مگر ابدی ہونا محال نہیں سمجھتے (اگر خدا یعنی اس کو ابتدیک باقی رکھنا چاہے) کیونکہ حادث کے لیے ضروری نہیں ہے کہ اس کا طرف آخر ہوا ضرورت فعل تو یہ ہے کہ وہ حادث ہو، اور اس کے لیے طرف اول ہو یہ ضروری نہیں ہے کہ اس کے لیے آخر بھی ہو، البتہ ابوالہدیل العلاف کا یہ قول ہے کہ جیسا کہ عالم کے لیے ماضی میں دورات ناختمی

کا ہونا محال ہے، اسی طرح یہ مستقبل میں بھی محال ہے، مگر یہ قول فاسد ہے، اس وجہ سے کہ مستقبل وجود میں کبھی داخل نہیں ہوتا زیرحیثیت مثلاً حق (یعنی بعد میں آکرٹنے والا) زیرحیثیت متسادق (یعنی مسلسل چلنے والا) اور راضی تو وجود میں تمام تربیتوں مثلاً حق ہی داخل ہوتا ہے، اگرچہ متسادق نہیں ہوتا اور جیسا کہ غالباً کہیا جا چکھے کہ ہم بعاثے عالم کو ابدی طور پر عقلانی محال نہیں سمجھتے البتہ ہم اس کے بقا و فنا کو کسی کے عمل کی طرف منسوب سمجھتے ہیں، اور یہ تو قسم اپنے وقوع میں انسانی حیثیت سے بھی ممکن سمجھی جاتی ہیں تو اس میں عقلی طور پر مزید بحث و تفہیش کی ضرورت نہیں ہے۔

روہ گیان کا چوتھا مسلک تو وہ محال ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ جب عالم معدوم ہو جائے تو اس کے وجود کا امکان تو باقی رہے گا، کیونکہ اسکا ان محالیت میں مغلوب نہیں ہوتا، اور وہ وصف اضافی ہے، پس ہر حادث ان کے خیال میں مادہ معاشرہ کا محتاج ہے۔ اور معدوم ہونے والا کسی ایسے اداہ کا محتاج ہے جس سے وہ معدوم ہو سکے، اس لیے مواد اور اصول معدوم نہیں ہو سکتے، صرف اس کی صور و اعراض معدوم ہوتے ہیں۔ جواب اس کا ہے ہے جو پہلے گزر، ہم نے اس مسئلے کو اس لینے الگ پیش کیا ہے کہ اس میں ان کی دو قسمیں اور ہیں۔

### دلیل اول:

اس دلیل کو جالینوس نے اختیار کیا ہے، وہ کہتا ہے کہ (مثلاً) اگر سورج عدم کو بقول کرے تو اس کا خاتمه مدت میدی میں ہو گا، بعد میں دلالٰ تو یہیں کہ اس کے لیے ہزاروں سال درکار ہوں گے اور اس سے کم کسی طرح نہیں ہوں گے جب آخری مدت دراز کے بغیر اس کا خاتمه نہیں ہو سکتا تو یہ اس بات کی دلیل ہے کہ وہ فاسد ہی نہیں ہو سکتا۔ اغراض۔ اس پر بعض وجوہ سے ہوتا ہے (۱) اس دلیل کی شکل اس طرح فائدہ کیا جائے کہ اگر سورج فاسد ہو جائے تو ضروری ہے کہ اس سے ذبول (Decay) لا ج ہو سکیں تاکی محال ہے، اس لیے مقدم بھی محال ہے اور اس قیاس کا نام ان کے پاس "شرطی مقصص" ہے اور یہ غیر لازم نتیجہ ہے کیونکہ مقدم غیر صحیح ہے جس کی طرف ترتیب آخر مضاف نہیں ہو سکتی جیسا

وہ کہہ رہے ہیں کہ اگر اس کا فناد، ذبولی ہے تو ذبول لازم ہے، تو یہ تالی اس مقدم کے لیے کہ اگر سورج کا فناد ہو تو اس کا ذبول لازم ہے) لازم ہیں ہے، بجز اس کے کہ اس پر شرط کا اضافہ کیا جائے اور کہا جائے کہ "اگر وہ ذبولی طور پر فاسد ہو تو اتنی طویل مدت میں اس کے لیے ذبول لازم ہے" یا یہ بیان کیا جائے کہ فناد کی کوئی صورت ہی نہیں ہے سوائے ذبول کے تاکہ مقدم کے ساختہ ای کا لازم ہو جائے اور ہم یہ تو تسلیم نہیں کرتے کہ کوئی شے بغیر ذبول کے فاسد ہیں ہوتی، ہاں ذبول یعنی فناد کے اسباب میں سے ایک سبب خود رہے۔ اگر کوئی چیز حالتِ کمال پر ہونے کے باوصاف یکاک فاسد ہو جائے تو تعجب نہیں ہو گا۔

(ب) اگر یہ تسلیم یعنی کیا جائے کہ فناد بغیر ذبول کے نہیں ہو سکتا، تو یہ کہاں سے معلوم ہوا کہ اس کو ذبول نہیں ہو سکتا، رصدگاہوں کی اطلاعوں پر توجہ کرنا تو ایک قسم کی حال پسندی ہے، کیونکہ اس ذیلیے سے صرف اس کی مقاعدی تعریفی کا علم ہو سکتا ہے، اور سورج لووہ ہے جس کے متعلق بتلایا جاتا ہے کہ وہ زمین کی جسمست سے ایک سورج گناہ زیادہ ہے، یا اس کے قریب قریب، اگر اس میں سے پیاروں کی کچھ مقدار کا انداز فرض کیا جائے تو ہمارے حس کو اس کا دراک نہیں ہو سکتا، ممکن ہے کہ وہ اس وقت حالت ذبول میں ہو، اور اس وقت تک بہت کچھ پیار وغیرہ اس میں سے بیار ہو چکے ہوں اور جس کو اس کا دراک نہیں ہو رہا ہو، کیونکہ علم "مناظر" کی اطلاعات محض تعریفی ہوتی ہیں اور یہ بات ایسی ہے جیسی کہ کسی جاتی ہے کہ یا قوت دنیا دو مرکب عینہ ہیں جو قابل فناد ہیں، مگر یا قوت کو سو سال بھی اگر کہیں رکھ دیا جائے تو اس میں نقصان ظاہر نہیں ہو گا، تو شاید اجزاء شمسی کے نقصان کی بھی رصدی تاریخ کی مدت میں وہی نسبت ہے جو اجزاء یا قوت کے سو سال میں نقصان کی ہے، اور یہ چیز جس پر ظاہر نہیں ہوتی ثابت ہوا کہ یہ دلیل ہمایت درجہ فاسد ہے۔

اس قسم کی اور کثیر دلائل ہم یہاں درج کر سکتے ہیں جن کو عقلانی مسترد کر دیلیے ہے مگر ہم نے مثال کے طور پر ایک دلیل یہاں نقل کی ہے تاکہ ان دلائل کی وقعت کا اندازہ

پوکہ ان کا تعلق کس قسم کی خرافات سے ہے، اور ہم نے کیوں انھیں ترک کیا ہے۔ یہاں ہم نے صرف ان چار دلیلوں پر اتفاق کیا ہے جن کے شہرت کے حل میں غور و نظر کی احتیاج ہوتی ہے۔  
دوسرا دلیل:

عدم عالم کے حال ہونے کے متعلق انکی دلیل ہے کہ عالم کے جو ہر مددوم نہیں ہو سکتے، لیکن کہ مددوم کرنے والا سب کوں سمجھ میں نہیں آسنا، اور جو چیز کہ مددوم نہیں ہو سکتی، اگر مددوم ہو جائے تو ضروری ہے کہ اس کے لیے کوئی سبب ہو، اور یہ سبب یا تو ارادہ قدم سے متعلق ہوگا، جو حال ہے، لیکن کہ جب اولاد اس نے اتنے کے عدم کا ارادہ نہیں کیا لیکن بعد میں کیا تو کیا یہ تغیر ہوا، یا اس حالت کی طرف موجود ہو گا کہ قدیم اور اس کا ارادہ تمام احوال میں ایک ہی صفت پر قائم ہے اور شے مقصود (یعنی عالم) عدم سے وجہ دلی طرف تغیر ہو، پھر وجود سے عدم کی طرف، اور جو کچھ ہم نے ارادہ قدیم سے حادث کے وجود میں آئے لم مخالفیت کے بارے میں ذکر کیا ہے وہی عالم کے مددوم ہونے کے حال ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ اور یہاں ایک دوسری اشکن کا اضافہ ہوتا ہے۔ اور وہ یہ ہے کہ شے مقصود (امال مرید) ارادہ کرنے والے کاصل ہوگی، اور جو بیٹے فاعل نہ تھا پھر فاعل ہو جائے گا، تو اس صورت میں اگر وہ فی نفسه تغیر نہیں ہوا تو ضروری ہو گا کہ اس کا فعل موجود ہو بلکہ اس کے کو موجود نہ تھا، لیکن کہ اگر وہ جس کاہ تھا ویسا یا باقی رہے تو اس کے لیے کوئی فعل ہمیشہ ثابت نہیں ہوتا، اور اب جبکہ اسے کوئی فعل نہیں تو کوئی فعل اس سے عاد درجی نہیں ہو گا اور عدم تو کوئی چیز نہیں ہے وہ فعل کیسے ہو سکتا ہے؟ پھر جب اس نے عالم کو موت کر دیا، اور اس کے لیے کسی فعل کی تجدید کی جو بیٹے نہ تھا تو یہ فعل کیا ہے؟ کیا وہ وجود عالم ہی کا فعل ہے؟ یہ تو حال ہے، لیکن کہ جب وجود کا سلسلہ منقطع ہو گیا، تو یہ وجود عالم کا فعل نہیں ہو سکتا، اگر یہ عدم کا فعل ہے تو معلوم ہونا چاہیے کہ عدم تو کوئی چیز نہیں کہ اس کے لیے فعل ہو، لیکن کہ متین درج فعل کا یہ ہے کہ وہ موجود ہو، اور عدم عالم تو کوئی

وجودی شے نہیں کہ کہا جائے کہ وہ فاعل کے فعل سے ہوا ہے، اور اس کو موجود نے وجود بخشا ہے۔ اس شکل کے حل کے مارے میں منکلیں میں بھی چار فریق ہو گئے ہیں، اور ہر فرق خاص طریقے پر شکل پسند واقع ہوا ہے۔ چنانچہ مفترضہ کہتے ہیں کہ جو فعل اس سے صادر ہوا ہے وہ وجود رکھتا ہے، اور یہ فنا کا فعل ہے، اس کو وہ پیدا کرتا ہے (ماگر کسی محل میں نہیں) اپنے عالم اس سے دفعتہ معدوم ہو جاسکتا ہے۔ اور یہ فنا کے مخلوق خود بھی فنا ہو جاسکتی ہے اس طرح کہ اس کے لیے کسی دوسرے فنا کی ضرورت نہیں، ورنہ سلسلہ غیر فنا ہی چلے گا لیکن یہ حجت کمی وجہ سے فاسد ہے مثلاً (۱) فنا کوئی شے معقول وجود نہیں، اس کے لیے عمل خلوٰ فرض کیا جائے۔ پھر اگر شے موجود ہو تو اپنی ذات کو بنیز کی مدد فرم کر نہ والے کے کیسے فنا کر سکتی ہے؟ پھر کس چیز سے عالم معدوم ہو گا؟ اگر اس نے فنا کو ذات عالم ہی میں پیدا کیا ہے، اور اس میں حل کر دیا ہے تو یہ محال ہے، کیونکہ حل ہونے والا محلول فیہ سے ملائی ہوتا ہے، تو پھر دوچیزی صحیح ہو جاتی ہیں، تو لمحظہ واحد ہی کے لیے کیوں نہ ہو، اگر دو قوں کا اجتماع جائز رکھا جائے تو وہ دو قوں ضد نہیں سمجھی جائیں گی اور عالم فنا نہ ہو گا، اور اگر فنا نے عالم میں پیدا کیا گیا ہے۔ اور کسی دوسرے محل میں تو پھر اس کا وجود، وجود عالم کا ضد یوں ہو گا؟ پھر اس مذہب میں دوسری خرابی یہ ہے کہ خدا نے تعالیٰ جواہر عالم میں سے بعض کو جھوٹ کر بعض کو معدوم کرنے پر قادر نہیں، بلکہ سوائے فنا کو حادث کر دینے کے کسی بات پر وہ قادر نہیں، لہذا تمام جواہر عالم فنا ہو جائیں گے، کیونکہ جب وہ کسی خاص محل میں نہ ہو گا تو اس کی نسبت سب کی جانب ایک ہی بیج پر ہو گی۔

دوسرा فرقہ کرامیہ کا ہے، جو گہتا ہے کہ خدا نے تعالیٰ کا فعل بس معدوم کرنا ہے، اور ”معدوم کرنا“ ایک شے وجودی ہے جس کو خدا نے تعالیٰ اپنی ذات میں پیدا کر لیا ہے، تو عالم اس سے معدوم ہو جاتا ہے۔ ایسی ہی ایک شے وجودی ان کے پاس ”ایجاد“ ہے جس کو خدا نے تعالیٰ اپنی ذات میں پیدا کر تا ہے، اور اس سے موجودات عالم ہوں

میں آتے ہیں، لیکن یہ اعتماد "فاسد" ہے کیونکہ اس سے قدیم کا محل حادث ہوتا  
لازم آتا ہے، پھر یہ عقلی اصول سے بھی خارج ہے کیونکہ ایجاد سے تو صرف وجود ہی  
سمجھ میں آتی ہے حوار وہ اور قدرت قادر کی طرف منسوب ہوتا ہے، پس سوائے  
وارادہ و قدرت کے کسی دوسری چیز کا ثابت کرنا اور وجود مقدار کو عالم بتانا سمجھ  
میں آسکتا ہے نہ محدود کرنے کا طریقہ ہی قابل فہم ہے۔

پیغمبر افرقة اشعریہ کا ہے۔ اشعریہ کا انک گروہ کہتا ہے کہ اعراض بذاتہ فنا ہو جاتے  
ہیں، ان کے بقا کا تصور بھی نہیں ہو سکتا جیونکہ اس معنی کے لحاظ سے ان کے بقا کا تصور  
کیا جائے تو ان کے فنا کا تصور نہیں ہو سکتا۔ وہ گئے جواہر تو وہ بذاتہ باقی نہیں رکھتے،  
البته اپنے وجود پر بقاۓ زائد کے اصول سے باقی رہ سکتے ہیں، پس جب خدا تعالیٰ  
نے ان کے لیے بقا کو پیدا نہیں کیا تو جواہر عدم بقا کی وجہ سے محدود ہو سکتے ہیں،  
یہ عقیدہ بھی فاسد ہے، کیونکہ یہ موسیٰ واقعات کے خلاف ہے، اس سے یہ لازم آتا  
ہے کہ سیاہی یا سفیدی باقی نہیں رہ سکتی بلکہ ہر حالت میں متعدد الوجود ہے، اور  
عقل اس بات سے ایسا ہی انکار کرتی ہے جیسا کہ اس بات سے کہ "جسم ہر حالت  
میں متعدد الوجود ہوتا ہے" حالانکہ عقل (در پیش مٹاہدہ) تو یہی فیصلہ کر رہی ہے کہ  
السان کے سر کے بال جو آج ہوتے ہیں وہی مل بھی ہوتے ہیں مغض اس کے مثل نہیں  
ہوتے، اور یہی مشاہدہ بالوں کی سیاہی میں بھی کرتی ہے۔ پھر اس عقیدے میں ایک  
دوسری مشکل بھی ہے کہ باقی رہنے والا بقا سے باقی رہتا ہے تو پھر لازم ہے کہ صفاتِ  
خداوندی بھی بقا کی وجہ سے باقی رہیں، اور یہ بقا، گویا باقی رکھنے والی چیز ہے، اچھے پھر  
کی دوسری بقای کی محتاج ہو گئی اور یہ سلسلہ لامتناہی ہو جائے گا۔

پیغمبر افرقة۔ اشعریوں ہی کا دوسرا گردہ ہے، جو کہتا ہے کہ اعراض نوبذاتہ فنا  
ہو جاتے ہیں، رہے جواہر تو وہ اس طرح فنا ہوتے ہیں کہ اس میں خدا کے تعالیٰ انہ  
حرکت پیدا کرتا ہے نہ سکون، نہ خاصیتِ جمع نہ تفرقی، اس لیے جسم کو باقی رہنا ممکن  
ہو جاتا ہے، لہذا وہ محدود ہو جاتا ہے۔

گویا اشعریہ کے یہ دونوں فرقے اس پرسائل میں کہ معدوم کرنا خود کوئی فعل نہیں ہے بلکہ فعل سے رُک جانا ہے، عدم کا فعل ہونا ان کے قیاس سے باہر ہے۔

فلسفہ کہتے ہیں کہ مذکورہ اصول جب باطل قرار پائیں گے تو فناۓ عالم کو جائز نہ رکھنے کے سوا اور کوئی صورت باقی نہ رہے گی، فلاسفہ کا یہ اصول، کہ عدم فناۓ عالم ثابت ہے" باوجود ان کے عالم کو حادث سمجھنے کے جیسا کہ وہ اصلح کوئی حادث نہیں کے باوجود ناممکن العیم سمجھتے ہیں، ان کے متذکرہ بالا اصول کے قریب قریب ہے۔

حاصل کلام یہ کہ ان کے پاس ہر قائم یا الذات چیز جو کسی محل میں نہیں ہوتی اس کا وجود کے بعد عدم مستحبہ نہیں ہو سکتا، چاہے وہ قدیم ہو یا حادث، اگر ان سے کہا جائے کہ جب آگ پانی کے نیچے سلکاٹی جائے تو پانی کیسے معدوم ہو جائے؟ تو کہتے ہیں کہ اسی وہ جواب بن جاتا ہے، پھر پانی ہو جاتا ہے، پس جو مادہ کہ ہوا میں ہیوٹے باقی ہے وہ مادہ ہے جو پانی کی صورت کا محل ہے، یہ ہیوٹی ہی صورت ماسیہ کو اپنے سے الگ کر دیتا ہے اور صورت ہو ایسیہ کو اختیار کر لیتا ہے، اور جب کبھی ہوا کو سردی لگتی ہے تو وہ کشیف ہو کر پانی میں مبدل ہو جاتی ہے، یہ نہیں کہ مادے نے تجدُّد حاصل کیا، بلکہ مادہ سب عناء میں شتر کرتا ہے، اس میں اس کی یہ صورتیں تبدیل ہوتی رہتی ہیں۔

ہمارا جواب:- یہ ہے کہ مسلمین کے جن فرقوں کا تم نے ذکر کیا ہے، ممکن تھا کہ ہم ان کا تفصیل اذکر کر کے بتلاتے کہ ان کا ابطال تھاڑے اصول کی بنا پر قائم نہیں رہتا، کیونکہ تمہارے بینا دی اصول میں بہت سی چیزیں وہی ہیں جو ان کے ہاں ملتی ہیں، تاگر ہم جھٹ کو طول دیتا نہیں چاہتے، اس لیے ان میں سے صرف ایک کا ذکر کریں گے۔ ہم پوچھتے ہیں کہ تم اس شخص کے قول کا کیوں انکار کرتے ہو جو کہتا ہے کہ "موجود کرنا" اور "معدوم کرنا" ارادہ قادر سے ہوتا ہے، جب حق سمجھانے چاہا کوئی چیز وجود میں آگئی اور جب وہ چاہا معدوم ہو گئی، اس کے معنی یہ ہوں گے کہ خداۓ تعالیٰ بدر جہاں قادر ہے، اور ان سب افعال میں وہ خود متغیر نہیں ہوتا بلکہ فعل کو متغیر کرتا ہے۔ ربا تمہارا قول کہ فاعل کے لیے ضروری ہے کہ اس سے کوئی فعل صادر ہو تو کوئی چیز اس سے

صادر ہوتی ہے؟ تو ہم کہتے ہیں کہ اس سے صادر ہونے والی چیز وہ ہے جو متجدد ہوتی ہے، اور وہ عدم ہے کیونکہ فعل سے قبل عدم نہ تھا، پھر عدم نے تجد د حاصل کیا، پھر وہی اس سے صادر ہوتا ہے۔ اگر تم کہو کہ عدم تو کوئی چیز نہیں پھر وہ صادر کیسے ہوا؟ تو ہم کہیں گے کہ یہ تو بتائیے کہ کوئی چیز نہ ہوئے کے باوجود واقع کیسے ہوتی ہے؟ سمجھو لو کہ ہمارے نزدیک صدور کے معنی وقوع ہی کے ہیں، صرف یہ کہ اس کی نسبت قدرت کی طرف کی جاتی ہے، جب اس کا وقوع سمجھو میں آسکتا ہے تو اس کی نسبت قدرت کی طرف کیوں سمجھو میں نہیں آتی؟ اور بخمارے اور اس شخص کے درمیان کیا فرق ہے جو اعراض و صور پر عدم کے اصلاح طاری ہونے کا انکار کرتا ہے، اور کہتا ہے کہ عدم تو کوئی چیز نہیں ہے پھر کہے طاری ہو سکتی ہے اور اس کو طریان و تجد د کا وصف کیسے دیا جاتا ہے؟ ہمارے نزدیک تو بیشک اعراض و صور پر عدم کا طریان ہو سکتی ہے اور اس کا طریان کی صفت کے ساتھ موصوف ہونا غیر محقق نہیں ہے، طاری ہونا گویا واقع ہونا ہے، الفاظ کے رد و بدل سے معنی میں کوئی فرق نہیں آتا، رہی نسبت اس واقع محقق کی قدرت قادر کی طرف تو وہ بھی اسی طرح معمول ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس بات کا الزام اس مذہب کو دیا جاسکتی ہے جو کسی شے کے وجود کے بعد اس کے عدم کو جائز رکھتا ہے، اس لیے اس سے پوچھا جاسکتا ہے کہ اس پر کوئی چیز طاری ہونی؟ ہمارے پاس تو کوئی شے موجود ہو کر پھر معدود نہیں ہو سکتی، اعراض کے معدوم ہونے کے معنی یہ ہیں کہ ان پر ان کا ضد طاری ہوا ہے جو خود بھی موجود ہے، عدم خالص کا طاری ہونا نہیں جو کوئی چیز نہیں، پس جو چیز کہ چیز رہی نہ ہو اس کا وصف طریان کے ساتھ کیسے ہو سکتا ہے؟ جیسے ہم کہیں کہ بالوق پر سفیدی طاری ہونی ہے تو یہاں طاری ہونے والی چیز سفیدی ہے جو موجود ہے، ہم یہ تو نہیں کہتے کہ عدم سیاہی طاری ہوا ہے۔

یہ قول فاسد ہے دو وجہ سے

(۱) سوال ہوتا ہے کہ سفیدی کا طاری ہونا آیا عدم سیاہی پر متضمن ہے یا نہیں؟

اگر کہو کہ نہیں، تو گویا عقول کا بطلان کر رہے ہو، اگر کہو کہ پاں، تو ہم پوچھتے ہیں کہ متنفسمن غیر متنفسمن ہے یا وہی ہے؟ اگر کہو کہ وہی ہے تو یہ متنافض بات ہوں گے کونکہ کوئی شے اپنے آپ کی متنفسمن نہیں ہوتی، اور اگر کہو کہ اس کے سولے ہے تو یہ غیر معقول ہے یا نہیں؟ اگر کہو کہ نہیں تو ہم کرم پوچھتے ہیں کہ تم نے یہ کیسے جانا کہ وہی متنفسمن ہے؟ اور اس سراس کے متنفسمن ہونے کا حکم لگانا، ہم گیا اس کے معقول ہونے کا اعتراف ہے، اور اگر کہو کہ پاں، تو یہ متنفسمن معقول جو کہ عدم سیا ہی ہے قدیم ہے یا حادث؟ اگر قدیم ہے، تو وہ محال ہے، اور اگر کہو کہ حادث ہے، تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ حدوث کے ساتھ موصوف، معقول کیسے نہیں ہوتا؟ اور اگر کہو کہ نہ قدیم ہے نہ حادث ہے، تو وہ محال ہے، کیونکہ طریقہ سفیدی سے پہلے کہا جائے کہ سیا ہی معدوم ہے تو غلط ہو گا اور اس کے بعد یہ کہا جائے کہ وہ معدوم ہے تو یہ درست ہو گا، کیونکہ وہ الامح طاری ہے، اور بھی طاری، معقول ہے تو جائز ہو گا کہ اسے قدرت قادر کی طرف مسویب کیا جائے۔

(۲) فلاسفہ کے نزدیک بعض اعراض ایسے ہیں جو بغیر کسی خد کے معدوم ہو جاتے ہیں، کیونکہ جو حرکت ان کے عدم کے لیے ہوتی ہے ان کی خد کی حرکت نہیں، اور ان کے اور سکون کے مابین جو تقابل ہے وہ گویا کہ ملکہ اور عدم کا مقابلہ ہے، یعنی وجود و عدم کا مقابلہ، اور سکون کے منفی عدم حرکت کے ہیں، پس جب حرکت معدوم ہو جائے گی تو سکون تو طاری نہیں ہو گا، جو اس کا خد ہے اور وہ عدم محض ہے، ایسی ہی وہ صفات جواز قبل استکمال ہیں جیسے کہ آنکھ کی رطوبت جدیدیہ میں محسوسات کی تصویریں کاچھپیں، بلکہ محسولات کی تصویریں کا ذہن مدرکہ میں چھپیں، کیوں کہ اس عمل کا مطلب یہ ہے کہ کسی وجود کا انتباخ کیا جا رہا ہے، بغیر اس کی خد کے زوال کے، اور وہ دینی تصویریں جب معدوم ہو جائیں تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ان کا وجود زائل ہو گیا، بغیر کسی خد کے تھا قب کے، گویا ان کا زوال عبارت ہے عدم محض سے جو طاری ہوا ہے۔ لہذا عدم طاری کا وقوع سمجھو

میں آگیا یعنی معقول ہو گیا، اور جس چیز کا بذاتِ واقع ہوتا سمجھ میں آسکتا ہے (چاہے وہ کوئی چیز ہو، اس کا قدرتِ قادر کی طرف نسبت ہوتا بھی سمجھ میں آسکتا ہے۔ پس یہ ظاہر ہو گیا کہ جب کبھی کسی حادث کا واقع ہونا ارادہ قدیم سے تصور کیا جاسکتا ہے تو کسی واقع کے عدم یا وجود ہونے کی حالتوں کے درمیان کوئی فرق نہیں کیا جاسکتا۔ وائسراء مسلم۔

---

## مسئلہ (۳)

فلسفہ کا سقول کیلئے بیان میں خدا تعالیٰ فاعل و صانع عالم ہے، اور عالم اسی کے فعل و صنعت سے طہریلیا ہے۔ ان کا بیان جس نے ظاہری قیمت کھٹا ہے۔ حقیقتی نہیں۔

دہروں کو جھوڑ کر تمام فلسفہ اس بات پر منحصر ہیں کہ کائنات کے لیے صانع کا وجود ہے، اور الشتم ہی صانع عالم ہے اور اس کا فاعل بھی ہے، اور کائنات اسی کی صنعت و فعل سے ظہور پذیر ہوئی ہے۔ مگر ان کے اصول کی پاس پریہ بیان ایک قسم کی لیلیں ہیں کیونکہ ان کے اصول کے لحاظ سے تو عالم کا صانع ہوتا ہی نہیں چاہئے، اور اس کی تین وجہیں ہیں:

ا۔ ایک وجہ کا تعلق توحید فاعل کی ماہیت سے ہے۔

ب۔ دعمری کا تعلق خود فعل کی ماہیت سے ہے۔

ج۔ ایک وجہ وہ ہے جو فعل و فاعل کی درمیانی تبیت سے تعلق رکھتی ہے۔

(۱) جس وجہ کا تعلق فاعل کی ماہیت سے ہے وہ یہ ہے کہ صانع عالم کا صاحب اور و صاحب اختیار گل ہوتا ہر وہی ہے جو اپنی مشیت میں آزاد ہو، مگر ان کے پاس اس کی تہمتی ابھی نہیں ہے، اس کا کوئی ارادہ ہی نہیں، بلکہ ارادہ اس کی کوئی نصفت ہی نہیں ہے جو بچھد بھی اس سے صادر ہوتا ہے، وہ لزومی اور اضطراری طور پر ہوتا ہے۔

ہے دوسرے یہ کہ عالم قدیم ہے، حادث جو ہے وہ محسوس فعل ہے۔

تیسرا یہ کہ خدا نے تعلیٰ ان کے نزدیک ہر اختیار سے ایک ہے اور ایسے ایک سے ہر ایک ہی چیز صادر ہو سکتی ہے، اور عالم تو مختلف چیزوں سے مرکب ہے، وہ

اس سے کیسے صادر ہو سکتا ہے؟ اب ہم آگے ان کی ان تینوں وجہ پر روشنی درابیں گے۔ اور ساتھ ساتھ یہ بھی بتلائیں گے کہ ان کے دلائل کس قدر مخالف ط آئیں ہیں۔

### ترددید و حجہ اول:

ہم کہتے ہیں کہ فاعل عبارت اس حقیقت سے ہے جو نتھل ارادہ فعل کے ساتھ صادر ہوتا ہے، علی البیبل الاختیار اور شمقوہ کے عمل کے ساتھ صادر ہوتا ہے، اور تمہارے پاس تو عالم خدا تعالیٰ سے ایسے صادر ہوتا ہے جیسا کہ معلوم علمت سے، گویا صادر ہونا لازم و ضروری ہے اور اس کا ذرع ہونا خدا تعالیٰ سے منصور ہتھیں ہو سکتا۔ عالم کا لزوم اس کی ذات سے ایسا ہی ہے، جیسا کہ کسی شخص کے سایہ کا لزوم اس کی ذات سے یا نور کا لزوم سورج سے، اور ظاہر ہے کہ اس کو کسی چیز کا فعل قرار نہیں دیا جاتا اس کی مثال تو ایسی ہے جیسے کوئی کہے کہ روشنی، چراغ کا فعل ہے اور سایق شخص کا فعل ہے، تو اس میں جواز کا تکلف پایا جائے گا، اور یہ جواز حدود سے خارج نہ ہجتا جائے گا، یا یہ کہا جائے گا کہ اس نے ان الفاظ کو بطریق استعارة استعمال کیا ہے، جو مستعار ہے اور مستعار منہ کے درمیان وصف واحد کی شارکت کے موقع پر ٹھیک ہو رہا ہے اور وہ یہ کہ فاعل سبب ہے علی ابھاء، جیسے چراغ روشنی کا سبب ہے اور سورج نور کا، لیکن فاعل کو فاعل صاف شخص سبب کی پہاڑ نہیں کہا جا سکتا، بلکہ اس لیے کہا جاتا ہے کہ وہ علی وجہ مخصوص سبب ہے، یعنی ارادہ و اختیار کی وجہ سے سبب ہے، جیسے کوئی کہے کہ دیوار فاعل نہیں ہے، اور تصریح فاعل نہیں ہے اور جمال (جسم غیر ناتائق) فاعل نہیں ہے، فعل تو جاندار کا کام ہے، کوئی اس کا انکار نہیں کر سکتا، اور کوئی اس کو جھوٹا نہیں کہہ سکتا، لیکن فلاسفہ کی رائے میں تصریح کا بھی ایک فعل ہے، اور وہ حرارت کا پیدا کرنا ہے۔ ان کا یہ تلقین ہے کہ جو چیز خدا سے صادر ہوئی ہو وہ ان تمام اشیاء کے مثابہ ہے۔ لیکن یہ ایک فضول سی بات ہے۔

اگر کہا جائے کہ ہر موجود بذاتہ واجب الوجود نہیں ہوتا، بلکہ وہ موجود بغیرہ ہوتا ہے تو ہم اس پر کہا نام مفعول رکھتے ہیں اور اس کے سبب کو فاعل کہتے ہیں۔ یہیں اس کی فرضیہ کہ بسب فاعل بالطبع ہے یا بالارادہ ہے، جیسا کہ تم اپنی فکر نہیں کرتے کہ فاعل بالوسیله ہے یا بغیر و سیلہ، بلکہ فعل ایک جنس ہے اور اس کی تقیم دو نوع میں کی جاتی ہے۔ ایک وہ جو بوسید واقع ہوتا ہے، دوسرا وہ جو بغیر و سیلہ واقع ہوتا ہے، تیز جنس سونے ہی کے اعتبار سے اس کی تقیم اور دو طرح ہو سکتی ہے، ایک وہ جو بالطبع واقع ہوتا ہے، دوسری وہ جو بالاختیار واقع ہوتا ہے۔ اس پر دلیل یہ ہے کہ جب ہم ”کیا“ کہتے ہیں اور اس سے فعل بالطبع مراد لیتے ہیں تو یہ نظر ہمارے عام نظر ”کیا“ کا مقضی نہیں ہوتا، بلکہ نوع فعلیت ہی کا ایک بیان ہوتا ہے جیسا کہ ہم کہیں ”کی“ اور اس سے بلاوسیلہ کرنے کا ارادہ کریں، تو یہ بوسید کرنے کا مقضی نہیں، ہو گا، بلکہ عام نظر ”کیا“ کی ایک نوع اور ایک بیان ہو گا، اور جب ہم کہتے ہیں ”کیا“ اور اس سے بالاختیار کرنا مراد لیتے ہیں تو یہ کہا تھیں ہو گئی، جیسے ہم کہیں ”جیوان انسان“ (تو اس میں عام اور خاص مفہوم کی تحریر ہے) تناقض نہیں ہے اسی طرح (نظر انداز کو نوع فعلیت کا ایک بیان ہو گا)، جیسے ہم کہیں کو بوسید ”کیا“۔ اگر ہمارا قول ”کیا“ ارادہ کا متنفس ہے اور ارادہ فعل کی ذاتیت سے تعلق رکھتا ہے، اس حیثیت سے کہ وہ فعل ہے، تو ہمارا قول ”کیا“ بالطبع تناقض ہو گا جیسا کہ ”کیا“ اور ”نہیں کیا“ تو ہمارا جواب یہ ہے کہ یہ تسمیہ فاسد ہے، کیونکہ ہر سبب کو ہر لحاظے فاعل کہنا جائز ہو سکتا ہے نہ بحسب مفعول ہو سکتا ہے، اگر ایسا ہو تو یہ کہنا صحیح نہ ہو گا کہ جاد کے لیے فعل نہیں ہے اور فعل صرف جیوان کے لیے ہے، اور یہ بات تو مسلم ہے کہ جاد کا بھی فعل ہوتا ہے، مگر صرف بطور استخارہ اس کو فاعل کہا جاتا ہے، جیسا کہ ”طالب“ کو عالی سبیل المجاز ”مرید“ کہا جاتا ہے۔ جیسے ہم کہتے ہیں پھر لڑھکتا ہے، کیونکہ وہ مرکز کا ارادہ کرتا ہے، اور اس کا طالب ہوتا ہے، اور طلب وارادہ حقیقت میں تصور نہیں کے جا سکتے جب تک کہ شے مقصود و مطلوب کے علم کے ساتھ اس کا تصور نہ ہو، اور سوائے جاذر کے اور کسی کے ساتھ وارادے کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔ رہنمایا قول کے

نفظ "کی" عام ہے اور وہ بالطبع اور بالا رادہ دونوں حالتوں میں تلقیم ہوتا ہے تو یہ غیر مسلم ہے، جیسے کوئی کہے "ارادہ کیا" نفظ عام ہے اور دو حالتوں میں تلقیم ہوتا ہے ایک وہ ہے جس میں کوئی شخص ارادہ کرتا ہے، شے مقصود کے علم کے ساتھ دوسری میں ارادہ تو گرتا ہے مگر شے مقصود کا علم نہیں، تو ایسا کہنا فاسد ہو گا، لیکن کہ ارادہ ضرورتا علم ہی کو مستضمن ہوتا ہے، ایسا ہی فعل ضرورتا ارادے ہی کو مستضمن ہوتا ہے۔

ربما تھمارا قول کہ نفظ "کیا" بالطبع بھی حالت کا نقیض نہیں ہے تو عرض ہے کہ ایسا ہیں، حقیقت میں وہ اس کا نقیض ہی ہے مگر اس کا نقیض ہونا سطحی ظریفیں پایا نہیں جاتا اور طبع اس سے شدت کے ساتھ نفور نہیں کرنی، کیونکہ وہ مجاز آباقی رہتا ہے، اور جیکہ وہ ہر اعتبار سے مثبت ہوتا ہے اور قابلِ جسمی مثبت ہے تو مجاز اس کا نام فعل رکھا گیا ہے۔

اور جب یہ کہا جائے کہ "بالاختیار کیا" تو وہ حقیقی تکار کہلاتے گی، جیسا کہ کہیں "ارادہ کیا" اور وہ اینی شے مقصود سے واقف ہے، اللہ اس کا تصویر تب نہ ہو گا جیکہ کہا جائے صرف "کیا" مجازی طور سے، اور جب حقیقی طور پر "کیا" کہا جائے تو نفس کو اس قول سے کہ "بالاختیاز کیا" ہے نفور نہیں ہوتا، کیونکہ اس کے معنی حقیقی طور پر کرنے کے ہوں گے، نہ کہ مجازی طور پر جیسا کہ کوئی کہے "زبان سے بات کی" یا "آنکھ سے دیکھا" تو جائز نہ ہو گا کہ اس کے معنی میں دل کی نظر (معنی شعوری نظر) کو مجازی طور پر سمجھا جائے، ایسا ہی باقاعدہ اور سرکی حرکت کے باسے میں فتنگو ہو، مثلاً کوئی کہے کہ "اس نے اپنے سر سے کہا" یعنی اشارہ کیا، تو یہی وجہ ہے کہ اگر کہا جائے کہ زبان سے کہا اور آنکھ سے دیکھا تو یہ بُرانہ ہو گا۔ اس کے معنی نفی اختال جانے کے مولے اور یہ قدم کی لغزش کا مقام ہے یہاں ان اغیاری دھوکا دہی سے ہوشیار رہنا چاہئے۔ اگر یہ کہا جائے کہ فعل کا نام رکھنا بغیر اعتبار سے ہے اور نہ عقلی طور پر تو خاتم تباہ کہ جو جنریکی تہیڑا سب ہوتی ہے دو طرف قسم ہوتی ہے، ایسا تو وہ ارادی طور پر سبب ہوتی ہے۔

یا غیر ارادی طور پر البتہ اس امر میں اختلاف ہے کہ فاعل کہنا دلوں قسموں میں حصیقی طور پر ہے یا نہیں؟ اس کے انکار کی کوئی صعوبت نہیں ہے، کیونکہ عرب کہتے ہیں "النَّارُ تُحْرِقُ وَ أَنْجَى جَلَانِي" ہے وَالسَّيِّفُ لَيَقْطَعُ سَلَوَرَهُمُّتی ہے۔ وَالشَّجَرُ يَثْرِدُ بِرُفْضٍ هُمْ هُمُّتی ہے وَالسَّقْمُونِيَا سِحْمُلُ سِقْمُونِیَا اسِیا لَانِتی ہے وَالخَبَرُ شِیْجُ رُوْنِیُّ سِیرِکَرْتی ہے وَالْمَاءُ يَرْدِی پَانِی پِیاسَ سِجْهَاتِا ہے۔ اسی طرح ہم کہتے ہیں "مازتا ہے" اس کے معنی یہ ہیں کہ ما رتے کافی فعل اس سے سرزد ہوتا ہے۔ ہمارا کہنا کہ جلتا ہے اس کے معنی یہ ہیں کہ جلانے کا کام کرتا ہے، ایسا ہی کہنا کہ اٹھتا ہے یعنی کہتے کہ کام کرتا ہے، اگر تم کہو کہ یہ سب مجازی ہے تو یہ ایک وست کی بے سند بات ہوگی۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ یہ سب بطریق مجاز ہے اور فعل حصیقی تو فرمی ہوتا ہے جو بالا رد ہو، اس کی دلیل یہ ہے کہ مشتملہ ہم کوئی حادث فرض کریں جس کا حصول دو امر پر موقوف ہو، ایک ارادی دوسرا غیر ارادی، تو فعل فعل کو ارادے ہی کی طرف نسبت دے کی، اور لغوی طور پر صحی ایسا ہی سمجھا جائے گا جیسے کہا جائے کہ ایک انسان آپ میں موالا کیا اور وہ مر گیا تو ڈالنے والا قاتل ہو گا نہ کہ آگ، اور یہ کہا جائے کہ فلاں شخص نے اس کو قتل کیا تو یہی بات صحیح ہوگی، اگر اس نام فاعل کا اطلاق صاحب ارادہ اور بے ارادہ دونوں پر بر اسمجا جائے اور ایک کو حصیقی طور پر اور دوسرا کو بطور استعارہ (یعنی مجازی طور پر) نہ سمجھا جائے، تو یکیوں لغوی اور عرفی و عملی اعتبار سے قتل کو صرف صاحب ارادہ سے منسوب کیا جاتا ہے؛ حالانکہ آگ ہی عمل قتل کی علت قریبی ہے اور آگ میں گرانے والے شخص کا فعل کچھ نہیں سوا ہے اس کے کہ مقتول اور آگ کو ایک جگہ جمع کر دے، اگر اس انہیں بلکہ اس کو اور آگ کو ایک جگہ جمع کرنے کا فعل بالا رد ہوتا ہے اور آگ کی تاثیر بالا رادہ ہوگی، کوہ وہ بھی قاتل کہلاتے، البتہ اس کا یہ قاتل کہلاتا استعارہ کے طور پر ہو گا، لہذا اس سے ثابت ہوا کہ فاعل وہی ہو گا جس سے فعل ارادہ کے ساتھ صادر ہو، اسی طرح اگر کامنات کے فعل میں التئہ صاحب ارادہ اور صاحب اختیار نہ سمجھا جائے تو وہ صرف مجازی طور پر صانع اور فاعل سمجھا جائے گا۔

اگر کہا جائے کہ ہم خدا کے تعالیٰ کے فاعل ہونے سے یہ مراد ہے ہیں کہ وہ اپنے سوائے ہر موجود کے وجود کا سبب ہے، اور عالم کا قوام اسی سے ہے، اور وجود باری تھے ہر تو وجود عالم کا تصور بھی نہیں ہو سکتا، اگر باری تعالیٰ کا عدم فرض کیا جائے تو قوام کا عدم ثابت ہو گا، بھیسا کہ اگر سورج کا عدم فرض کیا جائے تو سورج کا عدم بھی ماننا ہو گا، اسی طرح ہم خدا کو فاعل سمجھتے ہیں، اگر مخالف انکار کرتا ہے کہ اس معنی میں فعل ثابت نہیں ہوتا تو اس کو دوسرا لفظ اختیار کرنا چاہئے۔

ہمارا جواب یہ ہو گا کہ ہماری غرض یہ مبتلانا ہے کہ اس معنی پر ہم فعل و صفت کے نظفوں کا اطلاق نہیں کر سکتے، فعل و صفت کے معنی وہی ہیں جو حقیقی طور پر ارادے سے صادر ہوتے کہ ہوتے ہیں، اور تم حقیقت میں فعل کے معنی کی نفع کر جیکے ہو، اور تم اسلامی کے مطابق ہر بے میں حقن لفظ کا اخبار کر رہے ہو، کسی مذہب کو بے معنی الفاظ کے استعمال پر سراہ نہیں بآسانی، اس کی صراحت کرو کہ خدا کے تعالیٰ کا کوئی فعل نہیں ہوتا، تاکہ دین اسلام سے تھارے معتقدات کا پردہ چاک ہو جائے۔ تلبیس سے کام نہ لو یکتے ہوئے کہ خدا کے تعالیٰ اصلیع عالم ہے اور عالم اس کی صفت ہے تھارے پاس تو صرف الفاظ کا ذخیرہ ہے، حقیقت کی نفعی ہے، اور اس مسئلہ (یعنی اس فعل) سے مقصود تھاری اس تلبیس کی پرودہ دری ہے۔

### دوسری وجہ

فلسفہ کے اصول کی بنیاد پر "عالم" "اللہ تعالیٰ" کا فعل نہیں ہو سکتا، کیونکہ فعل کی شرط ان کے ہاں معصوم ہے، فعل عبارت ہے "احداث کائنات" سے اور کائنات تو ان کے پاس قدیم ہے، "احداث نہیں" اور فعل کے معنی ہیں بذریعہ احداث شے کو عدم سے وجود میں لے آتا، اور اس کا قدیم میں تصور نہیں ہو سکتا، کیونکہ موجود کی ایجاد ممکن نہیں، اس وقت شرط فعل تھے ہو گی کہ عالم حادث ہو، مگر عالم تو ان کے پاس قدیم ہے۔ پھر کیسے خدا کا فعل ہو گا؟

اگر کہا جائے کہ حادث کے معنی ہیں " موجود بعد عدم" تو ہم یہ بحث کرتے ہیں کہ فاعل نے

جب حادث کیا تو صد ور میں آئے والا (اعینی عالم) اس سے خود متعلق تھا، اگر متعلق تھا تو وجود مجرد کی حیثیت سے تھا یا عدم مجرد کی حیثیت سے ہے یا دونوں حیثیتوں سے ہے اور یہ کہنا تو یا طلیل ہے کہ اس سے متعلق چیز عدم سابق ہے میکونکہ فاعل کا اثر عدم پر نہیں ہو سکتا، اور عدم اس حیثیت سے کہ وہ عدم ہے کسی فاعل کا محتاج بھی نہیں ہو سکتا تو اب یہی کہا جائے گا کہ وہ حیثیت موجود اس سے متعلق ہوتا ہے اور اس سے صادر ہونے والی چیز وجود مجرد ہے اور اس کی ذات وہ ہے جس کی طرف سوانح وجود کے کسی چیز کی نسبت نہیں دی جاسکتی، اگر وجود کو دلکشی فرض کیا جائے تو نسبت کو بھی دلکش کرنا ہو گا، اور اگر یہ نسبت دلکشی سمجھی جائے تو منسوب الیہ تو زیادہ فاعل اور زیادہ دوام کی تاثیر رکھنے والا ہو گا، میکونکہ وہ فی الحال فاعل کے ذریعے عدم سے متعلق نہیں ہوتا ہے، باقی رہایہ کہنا کہ اس حیثیت سے کہ وہ حادث ہے اس سے متعلق ہے، اور حادث ہونے کے معنی تو یہی ہیں کہ وہ عدم کے بعد وجود میں آیا ہے، حالانکہ عدم اس سے متعلق نہیں ہوا، اگر عدم کی سبقت وجود پر وصفاً لی جائے اور یہ کہا جائے کہ اس سے متعلق شخصیں وجود ہے نہ کہ ہر وجود، اور وہ وجود مسبوق بالعدم ہے تو یہ کہا جائے گا کہ اس کا مسبوق بالعدم ہونا فاعل کے فعل کی وجہ سے نہیں ہے، یہ وجود تو وہ ہو گا جس کا صدور فاعل سے اسی وقت متصور ہو گا جبکہ عدم کو اس پر سابق مانا جائے اور عدم کی سبقت فاعل کے فعل کی چیز نہیں ہے، لہذا اس کا مسبوق بالعدم ہونا، فاعل کا فعل ہو سکتا ہے اس سے تعلق رکھتا ہے، پس اس کی شرط اس کے فعل ہونے پر ایسی شرط ہے جو فاعل کو اس میں غیر موجود بنادیتی ہے۔

رہنمکارا یہ قول کہ موجود کی ایجاد ممکن نہیں، تو اگر اسی سے مختاری مراد یہ ہے کہ عدم کے بعد وجود از سرنو، دو باہم نہیں ہو سکتا تو صحیح ہے، اور اگر یہ مراد یہ کہ وہ اپنے موجود ہونے کی حالت میں موجود کی وجہ سے موجود نہیں ہوتا تو یہ ہم یہ فاہر کر چکے ہیں کہ وہ اپنے موجود ہونے کی حالت میں موجود ہو سکتا ہے نہ کہ عدم ہونے کی حالت میں، تو شے بھی اسی وقت موجود ہو گی جب کہ فاعل اس کا موجود ہو، اور بحال عدم، فاعل اس کا

موجود تو نہیں ہو سکتا، اس کے وجود کی صورت ہی میں ہو سکتا ہے، اور ایجاد کا قریب قریب مطلب ہی یہ ہے کہ فاعل اس کو موجود کر رہا ہے اور مفعول موجود ہو رہا ہے کیونکہ عبارت ہے نسبت موجود کی موجودگی کا طرف، اور یہ سچیں وجود کے ساتھ ہی ہوں گی نہ کہ اس سے پہلے، لہذا ایجاد موجود ہی کے ساتھ ہو گی، اگر ایجاد سے مراد وہ نسبت ہے جس سے فاعل موجود ہجھڑتا ہے اور مفعول موجود۔ اس لیے ہمارا یہ فحیصلہ ہے کہ عالم خدا اتنے کا ذلی اور ابدی فعل ہے، اور کوئی حالت ایسی نہیں جس کا خدا کے تعالیٰ فاعل نہ ہو، کیونکہ وجود فاعل سے ربط رکھتا ہے، اگر یہ ربط بھی بھیشہ رہتا ہے تو وجود بھی بھیشہ رہے گا، اگر مقطع ہو جاتا ہے تو وجود بھی مقطع ہو جائے گا، ایسا نہیں جیسا کہ تم سمجھتے ہو کہ اگر باری کا عدم فرض کیا جائے تو عالم باقی رہتا ہے، کیونکہ تم مگر ان کرتے ہو کہ وہ ایک باقی کی طرح ہے، بنائے عمارت کے ساتھ، اور وہ باقی کو معدوم سمجھنا اور پہنا کو باقی سمجھنا ہے، بنائی بقایا کی وجہ ہی سے نہیں ہے بلکہ اس کی ترکیب میں یہ پست مسک (روک رکھنے والی خشکی) ایک وجہ سے ہے اور اگر اس میں قوت مسک، جیسے پانی، نہ ہو تو شکل حادث کی بقا کا تصور باوجود اس کے یہ فعل فاعل کے نہیں ہو سکتا۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ فعل جو فاعل سے متعلق ہوتا ہے وہ بھیشت اس کے حدوث کے ہوتا ہے نہ کہ بھیشت اس کے عدم سابق کے، اور نہ صرف موجود ہونے کی بھیشت کے، وہ فاعل سے اس کی اپنی دوسری حالت وجود میں متعلق نہیں ہوتا، یعنی جب کہ وہ ایک موجود تھا، بلکہ اس کی اپنی حالت حدوث میں اس سے متعلق ہوتا ہے، اس بھیشت سے کہ وہ نام ہے حدوث و خروج کا عدم سے وجود کی طرف، اگر اس سے معنی حدوث کی نفی کر دی جائے تو اس کا فعل ہوتا امر متعلق نہیں ہو سکتا۔

اورنہ فاعل کے ساتھ اس کا متعلق مفعول ہو سکت ہے، انھمارے قول کی بنی پرامل کا حادث ہونا تو اس کے سبوق بالعدم ہونے کے معنی پر محوال کیا جائے گا، اور اس کا سبوق بالعدم ہونا فاعل کا فعل یا صانع کی صفت نہیں ہو سکتا، لیکن وہ اپنے وجود کی تجویں کے لیے فعل ہی کی شرط کا نابغ ہے، یعنی اس کا

مبوق بالعدم ہونا، اور بوجو وجود کہ مبوق بالعدم نہ ہو بلکہ دائمی ہو تو وہ فاعل کے فعل ہوئے کی صلاحیت نہیں رکھتا، اور بہروہ چنزوایا پئے فعل ہونے پر بحیثیت فعل مشروط نہیں ضروری ہے کہ فاعل ہی کافل ہو، اور فاعل کی ذات، اس کا علم اور اس کا ارادہ اور اس کی قدرت اس کے فاعل ہونے کے لیے شرط نہیں، اور یہ فاعل کے اثر سے نہیں ہے، اور نہ فعل بغیر موجود کے سمجھ میں آسکتی ہے، لہذا فاعل کا وجود اس کے علم، اس کے ارادے اور اس کی قدرت کی طرح فاعل ہونے کے لیے بطور شرط ہوگا، خواہ یہ فاعل کی نسبت کا نتیجہ ہو یا نہ ہو۔

اگر کہا جائے کہ تم نے فعل کے فاعل کے ساتھ ہونے اور اس سے غیر متأثر ہوئے کہ جو اس کا اعتراف تو کر لیا، اپنے لازم آتا ہے کہ اگر فعل حادث ہوگا تو فاعل ہمیں حادث ہو گا، اور اگر وہ قدیم ہوگا تو فاعل ہمیں قدیم ہو گا، اگر تم نے فاعل کے فعل کو تاخذ نہ کے ساتھ مشروط کیا ہے تو یہ محال ہے، کیونکہ مثال کوئی پابندی میں ہاتھ ہلانے سے تو ساتھ ہی کاہلنا بھی ضروری ہے، پابندی تو پہلے ہے کہا تھا بہت بعد کیونکہ اگر اس کے بہت دیر بعد ملے تو یہ تھا کہ کسی مقام پر ہونا سمجھ میں نہ آئے گا، اور اگر پہلے ملے تو کوئی اس پہنچ کا تعلق ہاتھ سے نہیں ہے، اس کا اس کے ساتھ ہی ہونا اس کا معلوم ہے، اور فعل اسی کی وجہ سے ہے، اگر ہم فرض کریں کہ ہاتھ قدیم سے پابندی میں ہل رہا ہے تو کوئی پابندی کاہلنا بھی اس کے ساتھ ساتھ سے ہے، یا وجود اپنی ہمیشگی کے وہ اس کا معلوم و معمول ہے، اس کی دو امیت کا مفروضہ محال نہیں ہو سکتا، عالم کی ایسی ہمی نسبت خدا کے تعالیٰ کے ساتھ ہے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ ہم فعل کا فاعل کے ساتھ ہونا محال نہیں سمجھتے، ہم فعل کو حادث سمجھتے ہیں جیسا کہ پابندی کاہلنا یہ عدم سے حادث ہوا ہے تو جائز ہوگا کہ فعل ہو، چاہے ذات فاعل سے متاخر یعنید ہو یا قریب ہو، البتہ ہم محال ہیں بات کو سمجھتے ہیں وہ فعل کا قدیم ہوتا ہے، کیونکہ جو بغیر عدم سے حادث ہو گی تو اس کا نام فعل رکھنا ایک مجازی بات ہو گی نہ کہ حقیقی، وہ کوئی معلوم اور علت کی

ساتھ واری، تو دونوں کا حادث ہونا بھی جائز پو سکتا ہے اور دونوں کا قدم ہونا بھی، مشاہدیہ کہا جاتا ہے کہ علم قدیم ذات قدیم سُبحانہ تھے کی بحیثیت اس کے عالم ہونے کے علت ہے، اس میں کوئی موقع اعتراض کا نہیں ہے، اعتراض اس جیزیر پر ہے جو فعل کہلایا جاتا ہے، کیونکہ معلوم علت کو فعل علت نہیں کہا جا سکتا مگر جانا، ہاں جیزیر فعل کہلائی ہے اس کی شرط یہ ہے کہ عدم سے حادث ہو، اگر کوئی جائز رکھنے والا قدیم دام اوہ ود کو اس کے غیر کا فعل بتلانا جائز رکھے تو یہ جوانا یک قسم کا استوارہ ہوگا، اور مختار ایہ قول کہ اگر تم پانی کی حرکت کو انگلیوں کے ساتھ قدیم دام فرض کریں تو پانی کی حرکت فعل کی تعریف سے خارج نہیں ہو سکتی ایک قسم کا دعوہ کا ہے، کیونکہ انگلیوں کا تو کوئی ذاتی فعل نہیں ہے، البتہ فعل جو ہے وہ انگلیوں والی ہے، جو صاحب ارادہ ہے اگر ہم اس کو قدیم فرض کریں تو انگلیوں کی حرکت تو اس فعل پر کوئی، اس حیثیت سے کہ ہر جزو حرکت جو عدم سے حادث ہوا اس اعتبار سے فعل ہو گا، رہی پانی کی حرکت، تو ہم یہ نہیں کہتے کہ وہ اسی شخص کا فعل ہے جس نے اپنا ہاتھ پانی میں پلایا، بلکہ وہ الترشیحانہ کا فعل ہے، اور کسی سورت پر بھی ہر فعل ہے، اس حیثیت سے کہ وہ حادث ہے، الاؤ اس کے کہ وہ دام الحدوث ہے، وہ بھی فعل ہے، اس حیثیت سے کہ وہ حادث ہے۔

اگر کہا جائے کہ: جب تم نے فاعل کی طرف فعل کے نسبت کا اس حیثیت کے وہ اس کے ساتھ موجود ہوتا ہے اعتراف کر لیا، اور مان لیا کہ یہ دیسی ہی نسبت ہے جیسی کہ معلوم کی علت کے ساتھ ہوتی ہے، اور تم علت کی تسبیت میں تصویر دوام کو بھی تسلیم کر جیکے ہو، تو ہم کہتے ہیں کہ ہماری مراد عالم کے فعل ہونے سے ہے اس کا معلوم دام النسبت ہونا خدا کے تعالیٰ کا، اگر تم اس کا فعل نہیں رکھتے ہو تو پھر کوئی دوسرा نام رکھ لو۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ اس فعل سے ہمارا مدعا ہی تابوت کرنے ہے کہ تم لوگ اسماء کے تحلیل سے یہ تحقیق کام چلا تے ہو، اور حقیقت میں تھا دنے پاس خدا کے تعالیٰ

فاعلِ حقیقی نہیں ہے، اور نہ عالم اس کا فعلِ حقیقی ہے، اور اس اسم کا اطلاقِ مجازی طور پر کرتے ہوئے کہ حقیقی طور پر، اور یہ صاف فتاہ ہر بڑو چکا ہے۔

### تیسرا وجہ

اس بارے میں یہ ہے کہ فلاسفہ کے م Howell کی بنا پر عالمِ خدا کے تعالیٰ کا فعل نہیں ہو سکتا، کیونکہ وہ فعل و فاعل کے درمیان ایک شرطِ مشترک بتلاتے ہیں وہ یہ ہے کہ ”ایک سے ایک ہی اچیز صادر ہو سکتی ہے“ اور مبدأ اول قبیر صفت سے ایک ہے، اور کائنات مختلف اچیزوں سے مرکب ہے، تو اس م Howell کے اعتبار سے تصور نہیں کیا جاسکتا کہ عالم ان کے تردیک خدا نہ کا فعل ہے۔

اگر کہا جائے کہ: عالم سارے کا سارا خدا تعالیٰ سے یقین و احاطہ صد و نیل پایا ہے، بلکہ اس سے جو صادر ہوا ہے وہ وجود واحد ہی ہے جو اوقیان مخصوصات بھی ہے اور جسے ”عقل مجرد“ بھی کہا جاتا ہے، اور جو تھوہر محرر ہے اور قائم بالذات ہے، بغیر تحریز ہے، اپنی ذات کا علم رکھتا ہے اور اپنے مبدأ کو پہچانتا ہے، شریعت کی زبان میں اسے فرشتہ کے نام سے تعمیر کیا جاتا ہے، پھر اس سے تیسرا اچیز صادر ہوتی ہے، تیسرا سے چوسمی، اسی طرح ترتیب دے تو سطہ موجودات کی کثرت پیدا ہو جاتی ہے۔

فعل کے اس اختلاف و کثرت کا چند صورتیں بولوں گی:

(۱) یا تو یہ قوائے فاعل کے اختلاف کی وجہ سے ہو گا جیسے کہ ہمارے افعال جو قوت شہروانی کے تابع ہوتے ہیں قوتِ عضی سے مختلف ہوتے ہیں۔

(۲) یا یہ اختلاف مواد کی وجہ سے ہو گا جیسا کہ دعویٰ پر دھلکے ہوئے کیڑے کو سفید کر دیتی ہے، مگر ان کے چہرے کو سیاہ کر دیتی ہے، اور بعض جواہر کو گلدادیتی ہے اور بعض کو جاکر سخت کر دیتی ہے۔

(۳) یا یہ اختلاف آلات کی وجہ سے ہو گا، جیسا کہ کوئی بڑھی لکڑی کو آرے سے چیرتا ہے، بسوئے سے چھیلتا ہے، اور برماء سے سُرداخ بناتا ہے۔

(۴) یا یہ اختلاف کثرت و سلطنت کی وجہ سے ہو گا، اس طرح کہ وہ تو کام ایک ہی کے گر

اصل محل سے دوسرے افضل ظہور میں آئے، اس طرح افعال کی کثرت ہوتی جائے۔

اور ان تمام اقسام کا صرف مبدأ اول میں ہوتا حال ہے کیونکہ اس کی ذلت میں اختلاف نہیں ہے۔ نہ دوستی ہے، نہ کثرت ہے، جیسا کہ توحید کے دلائل میں آگے بیان پڑھا، اور نہ وہاں سوا کہ اختلاف ہے (اویہ کلام مبدأ اول میں ہے جس کو مثلاً مادہ اولیٰ فرض کیا جائے) اور نہ وہاں اختلاف آلات ہے کیونکہ خدا نے تعالیٰ کے ساتھ اس کا ہم ربی کوئی وجود نہیں ہے (اویہ کلام حدودت اللہ اولیٰ میں ہے) لہذا اس کے سوابے جو کچھ عالم میں اللہ تعالیٰ سے صادر ہوتا ہے بطریق تو سطحی عصا در ہوتا ہے، جیسا کہ پہلے بتلا یا جا چکا ہے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ: اس سے یہ لازم آتا ہے کہ عالم میں یہی چیز کی مفردات سے مرکب نہیں ہو سکتی، بلکہ تمام موجودات اکا ایاں یا مفردات ہی ہوتے ہیں، اور ہر اکا ایسی دوسری اپنی با فوق اکا ایسی کے معلول ہے اور اس کے ماتحت اکا ایسی کی علت ہے، یہاں کہ سلسلہ اس معلول تک آشیختا ہے جس کا پھر کوئی معلول نہیں، جیسا کہ اس کے بر عکس صورت میں سلسلہ علت پڑھا، اور آخری علت بے علت ہو گی، حالانکہ ایسا نہیں ہے، جسم ان کے پاس مرکب ہوتا ہے ووچیزوں سے صورت اور ہستیوں لے، ان دونوں کے اجتماع سے ایک چیز نتی ہے، اور انسان مرکب ہے جسم اور روح سے، مگر ایک وجود دوسرے سے وابستہ نہیں ہے، بلکہ دونوں کا وجود ایک دوسری ہی علت سے وابستہ ہوتا ہے، اور آسمان جی ان کے نزدیک ایسا ہی ہے، تھا ایک ذہنی روح ہم جسم ہے جس کی مشق نہ تو جسم سے حادث ہوئی ہے اور نہ جسم مشق سے، بلکہ دونوں بھی ایک دوسری ہی علت سے صادر ہوئے ہیں، پھر یہ مرکبات بیسے وجود میں آئے؟ آیا ایک ہی علت ہے؟ پھر سوال ترکیب علت کی طرف پہنچا ہے، یہاں تک کہ (برہمن اے ضرورت عقلی) مرکب اور بسطی تک جا پہنچتا ہے۔ کیونکہ مبدأ اول قریبیت ہے، اور مبدأ آخرین ترکیب ہے، اس سے قریبی تصور ہوتا ہے کہ مرکب اور بسطی کا لائقا ہو ہا ہے جب یہ ثابت ہونکے تو پھر ان کا یہ قول باطل ہو جاتا ہے کہ ”ایک سے صرف ایک ہی صادر ہو سکتا ہے“۔

اگر کیا جائے کہ: جب ہمارا نہ سب سمجھو لیا جائے تو اشکالِ رفع ہو جائیں، کیونکہ موجودات کی تفہیم دو قسموں میں ہوتی ہے۔ وہ جو کسی محل میں استقرار پاتے ہیں، جیسے اعراض و صور اور وجہن کے لیے محل ضروری نہیں۔ آخر الذکر کی میرود قسمیں ہیں۔ وہ جو اپنے غیر کے لیے محل ہوتے ہیں جیسے اجسام و وجہن کے لیے کوئی محل نہیں، وہ موجودات جو جواہر قابوہ بالذات کہلاتے ہیں، ان کی تفہیم بھی دو میں ہوتی ہے۔ وہ جو اجسام پر اثر نہیں کر سکتے بلکہ ارواح پر کرتے ہیں، ان کو تم ارواح کہتے ہیں۔ وہ جو اجسام پر اثر نہیں کر سکتے بلکہ ارواح پر کرتے ہیں، اُنھیں ہم عقول مجردة کہتے ہیں۔

وہ موجودات جو کسی محل ہی میں استقرار پاسکتے ہیں، جیسے اعراض، تو وہ حادث ہیں، ان کے لیے حادث علیئں بھی ہیں جو ایک مبدأ کی طرف منتہی ہوتی ہیں، جو ایک صورت سے حادث ہے، اور ایک صورت سے دائم، وہ ہے "حرکت دوری" اور اس میں کوئی بحث نہیں ہے، البتہ بحث جس چیزیں ہے وہ ہیں اصول قابوہ بالذات جن کے لیے کوئی محل نہیں۔ اور وہ تین ہیں، اجسام، یہ سب میں ادنی ہیں۔ عقول مجردة یہ وہ ہیں جن سے اجسام کا تعلق نہیں ہوتا، جیشیت فلسفہ جیشیت النطیاع، یہ سب میں اعلیٰ اہل ارواح، ان کا درمیانی مرتبہ ہے، انہی سے اجسام کو ایک نوع کا تعلق ہوتا ہے۔ وہ ہے ستائیں اور فعل کا تعلق، شرف کے لحاظ سے یہ قسم مستو سطح ہے کیونکہ یہ عقول سے متاثر نہیں ہیں۔ اور اجسام پر اثر کرنی ہیں۔

اجسام کی تعداد دس ہے: نو آسمان، دسوال آسمان، وہ ما تھے کہلاتا ہے جو مقفلک قمر کا حاشیہ ہوتا ہے۔ اور پہ نو آسمان جاندار ہوتے ہیں ان کو جسم اور روح ہوتی ہے، وجودی جیشیت سے ان کی حسیں ذیل ترتیب ہے:

مبدأ اقل سے اپنے وجود میں عقل اول نے نیضان پایا، اور وہ موجود قابوہ بالذات ہے، نہ تو جسم ہے اور نہ جسم میں منطق ہوتی ہے، اپنی ذات کو جانتی ہے، اپنے صداؤ کو سمع جانتی ہے، اس کا نام، ہم عقل اول رکھتے ہیں، (اور نام رکھ لینے میں کوئی ممانع نہیں ہے) چاہو تو اسے فرشتہ کہہ لو یا عقل کہہ لو یا جو چاہو کہو، اس کے وجود سے پھر تین چیزیں لازمی

طور پر چھوٹی ہیں: عقل، روح فلکِ اقصیٰ، (یعنی نواں آسمان) اور جرم فلکِ اقصیٰ۔ پھر عقل ثالث سے عقل نیالت، اور روح فلک کو اکب اور جرم فلک کو اکب چھوٹتے ہیں، پھر عقل نیالت سے عقل رابع اور روح فلکِ زحل، اور جرم فلکِ زحل پھر عقل پانچ سے عقل خامس، اور روح فلکِ شتری اور جرم فلکِ مشتری، اسی طرح پہنچتے چلتے آڑی عقل سے، معمولی عقل، اور روح فلک قمر اور جرم فلک قمر چھوٹتے ہیں۔ آخری عقل کا نام ہے "عقل فعال"؛ اس سے فلک قمر کا حاشیہ چھوٹتا ہے، یہ حاشیہ ایک مادہ ہوتا ہے، جو عقل فعال اور طبائع فلک سے کون وفاد فیصل کر سکتا ہے۔

اور مادے، حکمات کو اکب کی سبب مختلف قسم کے امتراج حاصل کرتے رہتے ہیں

اسی سے معدنیات و بنیات و حیوانات کا ظہور ہوتا ہے۔

یہ کوئی ضروری نہیں کہ عقل سے عقل لامناہی طور پر چھوٹی پالی جائے، کیونکہ یہ عقول مختلف الانواع ہیں، جو چیز کر ایک کے لیے ثابت ہو دسرے کے لیے لازمی نہیں۔ اس سے یہ بات تکستی ہے کہ مبدأ اول کے بعد عقول دش ہیں، اور افلک تو۔

اور ان مبادی شریفہ کا مجموعہ (مبدأ اول کے بعد) ایسی ہوتا ہے۔ اور اس سے جو حاصل ہوتا ہے وہ یہ کہ عقول اول میں سے ہر عقل کے تحت تین چیزیں ہوتی ہیں، عقل، روح فلک، جرم فلک، تو ضروری ہے کہ اس کے مبدأ میں الاحوالِ مثبت ہو، اور محلول اول میں توکثرت کا تصور نہیں ہو سکتا، اسوانے ایک صورت کے، وہ یہ کہ وہ اپنے مبدأ کو جانتا ہے، اور اپنی ذات کو بھی جانتا ہے، اور وہ باعتبار اپنی ذات کے ممکن الوجود ہے، کیونکہ اس کے وجود کا وجوب اس کے غیر کے ساتھ ہے نہ کہ اس کی اپنی ذات کے ساتھ، اور یہ تین مختلف معانی ہو سے، اور معلوماتِ شملہ میں سے اشرف جو ہیں ان کو ان معانی میں سے انترفہی کی جانب نسب ہونا چاہیے، اس لیے اس سے عقل کا صدور ہوتا ہے، اس حیثیت سے کہ وہ اپنی ذات کو بھیجا تی ہے، اور اسی سے روح فلک صادر ہوتی ہے، اس حیثیت سے کہ وہ اپنی ذات کو بھیجا تی ہے اور اسی سے جرم فلک صادر ہوتا ہے، اس حیثیت سے کہ وہ اپنی ذات میں ممکن الوجود ہے۔

یہاں لازمی طور پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ معمول اول میں پھر یہ تسلیت کیسے پیدا ہوتی ہے؟ تو ہم کہتے ہیں کہ مبدأ اول سے ایک کے سوا کچھ صادر نہیں ہوا، یعنی وہ ذات عقل جو اپنے آپ کو بیجا تھا ہے، اور مبدأ اول کے لئے یہ ضرورت لازم ہے۔ من جہت مبدأ نہیں کیونکہ عقل مبدأ تو اپنی ذات میں ممکن موجود ہے، اور اس کے لیے مبدأ اول سے امکان نہیں ہے۔ بلکہ وہ تو اپنی ذات کے لیے ہے، اور ہم ایک سے ایک ہی کا حصہ وہ بعد از قیاس نہیں سمجھتے، اور ذات مخلوق کے لیے (من) جہت مبدأ نہیں بلکہ خود اسی کی جہت سے امور ضروریہ لازم ہوتے ہیں۔ چاہے انہی ہوں یا بغیر اضافی، اور اسی کے سبب سے کثرت پیدا ہوتی ہے، اور اسی سے کثرت کے وجود میں آنے کے لیے مبدأ بتاتا ہے، اور یہ اسی صمدت پر مکن ہے کہ مرکب کا بیطط کے ساتھ تقاضا ہو جائے۔ کیونکہ التقاضہ ضروری یعنی ہے، اور اس کے بغیر گریز نہیں۔ اور وہی ہے جس پر حکم لگایا جاتا ہے، یہ ہے فلسفیوں کے نہ ہب کا خلاصہ۔

تو ہمارا خواب یہ ہے کہ بیوی جو کچھ بھی تم نے ذکر کیا ہے محض تھکنات یا اٹھنیات میں  
سچ تو یہ ہے کہ یہ ظلمات فوق ظلمات ہیں۔ الگ کوئی اس قسم کا خواب بیان کرے تو اپنے  
خواب کو اس کے سوہ مزاج سے منوب کیا جائے گا۔ اس قسم کے ظہون فاسدہ کو  
سائننس کا درجہ دیا جانا تجھ بانگزیر ہے۔

ان پر اغراض توبے شمار طریقوں سے ہو سکتا ہے مگر یہم چند ہی دجوہ ذیل میں درج کرتے ہیں:-

پہلا اعتراض یہ ہے کہ: تم جو دعویٰ کرتے ہو کہ معانیِ کثرت میں سے کوئی ایک معلوم اول میں ممکن ہا وجود ہے، تو سوال ہوتا ہے کہ اس کا ممکن ہا وجود ہونا، عین جو ہے یا غیر موجود، اگر کوئے صحن و وجود ہے تو اس سے کثرت نہیں پیدا ہو سکتی، اگر کہو غیر وجود و قدر کیوں نہیں کہتے کہ مسئلہ اول ہی کثرت ہے کیونکہ وہ موجود ہے، اور اسکے یا موجود واجب الوجود بھی ہے، لہذا وجہ وجود غیر نفس وجود ہی اول اسی لئے اس کثرت کی وجہ سے تخلفات کا نہ دراس سے جائز ہے اگر کہو کہ وجہ وجہ کے معنی مرداجہ وجود

کے کچھ نہیں ہیں تو ہم کہتے ہیں کہ امکان و وجود کے معنی سوائے وجود کے کچھ نہیں ہیں، پھر اگر تم کہو کہ اس کا موجود ہونا جانا بحکمتا ہے، البتہ اس کا ممکن ہونا جاؤ اس کا فیر ہے جانا نہیں جاسکتا۔ تو ہم کہتے ہیں کہ ایسا ہی واحد الوجود کا حال ہے کہ اس کے وجود کا جانا جانا ممکن ہے، البتہ اس لے وجوب کا پہچانا جانا ممکن نہیں! (اڑا اس کے کہ دوسری دلیل قائم کی جائے) اس وقت وہ اس کا غیر موجود ہے، اور با محل وجود امر عام ہے، جو واجب اور ممکن میں منقسم ہوتا ہے، اگر کسی ایک قسم کا فضل زائد علی العام ہوگا تو دوسری قسم کا فضل سمجھی ایسا ہی ہو گا کوئی فرق نہیں۔

اگر کہا جائے کہ امکان وجود تو اس کے لیے اس کی ذات سے ہوتا ہے، البتہ اس کا وجود اس کے غیر سے ہوتا ہے، تو جو چیز کہ اس کے لیے اس کی ذات سے ہو، اور جو اس کے غیر سے ہو، اول ایک کیسے ہوں گے؟

تو ہم پوچھتے ہیں کہ: پھر ووجب وجود میں وجود کیسے ہوتا ہے؟ ممکن ہے کہ وجود کی نفعی کی حاکر وجود کو ثابت کیا جائے، مطلقاً حقیقی وجود کے لیے وقت واحد میں کسی شے کی نفعی اور اس کا اثبات دونوں ممکن نہیں، کیونکہ یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ وہ موجود ہے بھی اور نہیں بھی ہے، یا واحد الوجود ہے بھی اور نہیں بھی ہے، البتہ یہ کہنا ممکن ہے کہ وہ موجود ہے مگر واحد نہیں ہے، جیسا کہ یہ کہنا بھی ممکن ہے، کہ وہ موجود ہے نگر ممکن الوجود نہیں ہے۔ اس طریقے سے البتہ وعدت پہچانی جاسکتی ہے، پہلے طریقے سے نہیں پہچانی جاسکتی، اگر یعنی اکہ فلاسفہ کا دعویٰ ہے یہ صحیح ہے کہ امکان وجود، وجود ممکن کے سوا کوئی شے ہے۔ مطلوب اول کو جو اپنے میدا کا علم ہوتا ہے کہادہ اس کے اپنے وجود کا عین ہے اور اس کے اپنے علم کا عین ہے یا ان دونوں کا غیر؟ اگر کہو کہ عین یہ ہے تو اس کی ذات میں کثرت نہیں ہے بلکہ کثرت سوائے اس کے کہ اس کی ذات ہے کی جائے، اگر اس کا غیر کہو تو یہ کثرت میدا اوقل میں موجود ہوئی ہے کی تعبیر کثرت سے کی جائے، اگر اس کا غیر کہو، تو یہ کثرت میدا کا علم ہوتا ہے کہادہ اس کیونکہ وہ اپنی ذات کو جانتا ہے، اور اپنے غیر کو بھی، اگر دعویٰ کرتے ہو کہ اس کا اپنی ذات کو پہچانا ہی اس کی عین ذات ہے، اور جو چیز کہ یہ نہیں جانتی کہ وہ اپنے

غیر کے لیے مبدل ہے تو وہ اپنی ذات کو بھی نہیں جان سکتی، کیونکہ عقل معموق کے ساتھ مطابقت رکھتی ہے، لہذا وہ اپنی ذات ہی کی طرف منجوب ہو گئی، تو ہم کہتے ہیں کہ معلوم کا اپنی ذات کو جانتا ہی اس کی عین ذات ہے، کیونکہ وہ اپنے جو ہر مر عقل ہے، اس لیے اپنی ذات کو جانتی ہے، اور عقل، عاقل اور معموق، یہاں سب ایک ہیں، تو جب اس کا اپنی ذات کو جانتا ہی عین ذات ہے تو اپنی ذات کو کھیشیت منتزل علت کے جاننا چاہتے، جو نکلے عقل و معموق دوں تو ایک ہیں، لہذا ان کی تخلیل ذات میں پوری سکتی ہے، اس سے یہ لازم آئے گا کہ یا تو کثرت کا وجود نہ ہو، اور اگر ہو تو یہ مبدل اول میں ہی پائی جائے گی، اور اسی سے مخلفات صادر ہوں گے، اگر وجود اینیت کثرت کی اس نوع سے نائل ہو جاتی ہے تو پھر صورت ہمیں وحدانیت کے دعوے کو ترک کرنا چاہتے۔ اگر کہما جائے کہ مبدل اول اپنی ذات کے سوا یہ کچھ نہیں جانتا، اور اس کا اپنی ذات کو جانتا ہی عین ذات ہے تو عقل، عاقل اور معموق، ایک ہو گئے اور مبدل اپنی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا۔

تو اس کا جواب دو طریقوں سے دیا جائے گا:-

ایک پیدا کیہ وہ مذہب ہے جس کے بنی بر قاد ہونے کی ایک علامت یہ ہے کہ ابن سینا جیسا حکیم اور دوسرے محققین نے اس کو بالکل یہ ترک کر دیا ہے وہ کہتے ہیں کہ مبدل اول اپنی ذات کو جانتا ہے، اور اس فیضان کا مبدل اب ہے جس کا افلاجہ دوسرے ول پر ہوتا ہے تو تمام موجودات کو پھیلی شمول اس کی پوری اذواع کے عقل کی کے ساتھ، نہ کہ جزئی کے ساتھ، جانتا ہے، ابن سینا وغیرہ اس دعوے کو بھی لغو سمجھتے ہیں کہ مبدل اول سے ایک ہی عقل کے سوا کچھ صادر نہیں ہوتا، پھر و جزئی کہ اس سے صادر ہوتی ہے اس کا جیسی اس کو علم نہیں ہوتا، پھر اس کا معلوم عقل ہے جس سے عقل، نفس، فلک اور حرم فلک کا فیضان ہوتا ہے، اور وہ اپنی ذات اور تینوں معلوموں کو جانتی ہے، اور اپنی علت و مبدل کو بھی جانتی ہے، اب معلوم، علت سے اترف ہو جاتا ہے، کیونکہ علت سے تو سوا یہ ایک کے کچھ فیضان نہیں ہوتا، اور اس سے تین بیرونیں

کافیقان ہوتا ہے اور اول توانی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا اور یہ اپنی ذات کو جانتی ہے اور نفس میدا اول کو جانتی ہے، اور نفس معلومات کو مانتی ہے جیلا کون اللہ کے لیے اس رتبے کو پسند کرے گا، جو اس کو تمام موجودات سے بھی ہمیز کر دیتا ہے، ان موجودات سے جو اپنے آپ کو بھی جانتے ہیں اور دوسرے کو بھی جانتے ہیں؟ کیونکہ جو ہمیز کہ اپنے آپ کو بھی جانتی ہوا اور دوسرے کو بھی، اس سے بلند رتبہ ہو گی جو صرف اپنے آپ کو جان سکتی ہے، دوسرے کو نہیں۔ عقل کی اس گہرائی میں غوطہ زندگی و جہاد سے انھیں خبر بھی نہیں ہو رہی ہے کہ وہ کس کی شان میں غلط و جہابت کی کمی کو گوارا کر رہے ہیں، یہ کج فہم اللہ نبھی ایک جدید روح کی طرح بے شور سمجھ رہے ہیں، جسے یتک معلوم نہیں کہ دُنیا میں کیا ہو رہا ہے، ماں اپنی مہربانی سے اتنا فرق ضرور کرتے ہیں کہ بے جان لاکش کو تو کچھ بھی نہیں معلوم مگر اللہ کو صرف اپنی ذات کا تو علم ملتا ہے دُنگر واقع کیا ہے بقول الباری تابادی

دلیل خود میں سے کہہ رہی ہے کہ تم مسلم مگر خدا کیا؟

دل اس کے عاشق سے کہہ رہا ہے کہ اس کے ہوتے ہی ماسوکیاں ایسے ہی کم کر دہ را ہوں کی شان میں خدائے تعالیٰ قرآن شریف میں طنز افرماتا ہے: "ما أَشَهَدُكُمْ بِحَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَا حَلْقَ أَنفُسِهِمْ" یہ خدا نے کے بارے میں انکل پھوپاٹیں کرتے ہیں، اور قیاسات کے بے لگام گھوٹے دوڑاتے ہیں، محض اس احتمالہ تھیں کہ اس کے امور ربویت کی کہنا پہ یہ کمزور عقل اتنی فتح پا سکتی ہے، انھیں اپنی مقاوم پر غور ہے محض اس خوش بھی کیا پنا پر کہ اس غلط طریقے سے انبیا علیہم السلام کی اطاعت کے فرض سے (جو قیاون قدست ہی کی اطا کاتام ہے اور جو سعادت انسانی کی ذمہ دار ہے) انسان کو جھٹی مل سکتی ہے، اور اسی لیے وہ ایسی باتیں کر رہے ہیں جن کو اگر خواب کی باتیں بھی کہا جائے تو سن کر منی آجائے دوسرے جواب اس کا یہ ہے کہ جو شخص یہ گمان رکھتا ہے کہ اول (یعنی میدا اول) اپنی ذات کے سوال کے کچھ نہیں جانتا تو وہ از وہ کثرت سے تو پہنچر کرتا ہے (کیونکہ اگر وہ

یہ کہتا ہے کہ وہ دوسرے کو بھی جانتا ہے تو یہ لازم آئے گا کہ اس کی عقل اس کی غیر ہے، جو اس کی اپنی عقل کے سوائے ہے، اور یہ اس محلول اول کے لیے لازمی ہے) پھر تو م محلول اول کو بھی چاہیے کہ اپنی ذات کے سوا کچھ نہ جانے، کیونکہ الگ اس مبدأ اول کو جان لیا یا اس کے سوائے کچو اور بھی، تو یہ تعلق اس کی ذات کے علاوہ ہو جائے گا، اور یہ تعلق ایک علت کا محتاج ہو گا جو اس کی ذات کی علت کے علاوہ ہو گی، حالانکہ اس کی ذات کی علت کے سوا کوئی اور علت نہیں جو مبدأ اول ہے، لہذا چاہیے کہ م محلول اول سوائے اپنی ذات کے کچھ نہ جانے، اس طرح وہ کثرت جو اس صورت سے پیدا ہو سکتی ہے باطل ہو جاتی ہے۔

اگر کہا جائے کہ جب م محلول اول موجود ہو گیا اور اس نے اپنی ذات کو بچاں لیا تو لازم ہوا کہ وہ اپنے مبدأ اول کو بھی بچاں لے، تو ہم جو اباد ریافت کریں گے کہ یہ وغیرہ کی علت کی وجہ سے لازم ہوا یا بغیر کسی علت کے ہو گی؟ اگر کہو کہ وجہ علت تو مبدأ اول کے سوائے تو کوئی علت نہیں، اور وہ ایک ہے، یہ تو قدر نہیں ہو سکتا کہ اس سے ایک سے زیادہ صادر ہو، اور جو تجویز صادر ہو چکا ہے وہ ذات م محلول ہی ہے، پھر یہ تو سری عقل اس سے کسیے صادر ہوئی؟ اور اگر بغیر علت کے لازم ہوا ہے تو وجود اول کے لیے بھی موجوداتِ تثیرہ ملأ علت لازم ہوتا چاہتے، کثرت تو اس سے لازم نہیں ہو سکتی اگر کثرت کی یہ توجیہہ رد کرنی چاہئے، اس وجہ سے کہ واجب الوجود تو ایک کے سوائے ہو نہیں سکتا، اور ایک پر حوزہ اُندھے وہ مکن ہے، اور ممکن محتاج علت ہے، یہی بات ہے تو اس سے ان کے قول کا بطلان لازم آئے گا کہ واجب الوجود تو صرف ایک ہی ہوتا ہے، اور اگر یہ مکن ہے تو اس کے لیے علت کا ہوتا ضروری ہوا، اور جس کی علت نہ ہو اس کا وجود سمجھیں نہیں آسکتا، اور ظاہر ہے کہ ایسا علم م محلول اول کے لیے لازم ہیں ہو سکتا، لہذا امکان وجود ہر م محلول کے لیے ضروری ہوا، رہا معنیں کا عالم بعالت ہوتا تو یہ اس کے وجود ذات میں ضروری نہیں، جیسا کہ علت کا عالم بع محلول ہوتا اس کے

وجود ذات میں ضروری نہیں، بلکہ مخلوق اول کے ساتھ علم کا لازم ہونا علت کے ساتھ علم کے لازم ہونے سے زیادہ ظاہر ہے۔

تو ظاہر ہوا کہ میدا اول کے ساتھ مخلوق اول کے علم سے کثرت کا حاصل ہوتا محال ہے، کیونکہ اس کی توجیہ کے لیے کوئی مبدأ نہیں ہے، اور وہ ذات مخلوق کے وجود کے لیے لازم نہیں ہے، یہ ایسی پیچیدگی ہے جس کو فلسفی سمجھا نہیں سکتا۔

**تہافت اعتراف** — مخلوق اول کا اپنی ذات کو جانتا خود اس کی عین ذات ہے یا غیر ذات؟ اگر کہو کہ عین ذات ہے تو وہ محال ہے کیونکہ علم اور معلوم ایک نہیں ہو سکتے، اگر کہو کہ غیر ذات کو اپا ہی میدا اول میں جی ہونا چاہئے اور اس سے جو کثرت پیدا ہوگی وہ ترجیح ہوگی تھے کہ تشییت، جیسا کہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ (۱) اس کی ذات ہے (۲) وہ اپنی ذات کو جانتا ہے (۳) اپنے مبدأ کو جانتا ہے (۴) اور بذاتہ ملکن الوجود ہے بلکہ اور یہ نیادہ کہا جانا ملکن ہے کہ وہ واجب الوجود پر فرمہ ہے۔ ہذا تینیں ظاہر ہو گئیں توجیہ کے لیے ضروری ہوئیں۔ اس سے صاف ظاہر ہوا جاتا ہے کہ ان فلسفیوں کی فکر کس قدر باطل ہے۔

**چوچنا اعتراف** — کثرت کی توجیہ کے لیے مخلوق اول میں تشییت کا نہیں ہو سکتی، کیونکہ ان کے نزدیک آسمان اول کا جرم مبدأ اول کی ذات سے لازم ہوا ہے۔ لیکن اس میں تین صورتوں سے ترکیب واقع ہوئی ہے: اول یہ کہ وہ صورت دہیوں سے مرکب ہے۔ جیسا کہ ان کے پاس ہر جسم اسی طرح مرکب ہوتا ہے تو اتنا میں سے ہر ایک کوئی جو احمد اکا ہونا ضروری ہوا، کیونکہ صورت ہوئی کی تھا ہوتی ہے، ادعا کی مدت کے حافظ سے ان میں ہے ایک دوسرے کی اس طرح مستقل علت نہیں ہو سکتی کہ کسی اور زائد علت کی ضرورت نہ ہو،

دوسرے یہ کہ جرم اقصیٰ، ایکی مخصوص حد اور تمام مقادیر میں سے اسی مقادیر کے ساتھ خصوصیت کے اعتبار سے اپنے وجود ذات پر زائد ہے، اگر اس کی ذات کا موجودہ مقدار سے جھوٹا یا بڑا ہونا ملکن ہے تو اس مقدار کے مختص رہا ہونا ضروری ہے،

جو محنی بسیط پر زائد ہو، جو اس کے وجود کو ایجاد کرنے والا ہو، مگر فلک اول کے جسم کا وجود عقل کی طرح نہیں کیونکہ عقل تو وجود محسوس ہے کہ متعاقبی دعمرے مقادیر کے کسی مقدار سے خصوصیت نہیں رکھتی، لہذا یہ کہنا جائز ہے کہ "عقل سوائے علت بسیط کے کسی حیر کی محتاج نہیں ہے۔"

اگر کہا جائے کہ اس مخصوص مقدار کا سبب یہ ہے کہ اگر وہ موجودہ مقدار سے بڑا ہوتا تو نظام کلی کی ضروریات سے زیادہ ہوتا، اگر جیسا ہوتا تو نظام مقصود کے لیے صلاحیت نہیں رکھتا۔

تو یہم کہتے ہیں کہ کیا جہت نظام کا تعین و جدید نظام کے لیے کافی ہے؟ یا کسی علت کا محتاج ہے؟ اگر کافی ہے تو تم علتوں کے وضع کرنے سے مستغنی ہو، لہذا یہ فحیله کرنا ہو گا کہ انہی موجودات کے اندر نظام کا وجود ہے اور بلا علت زائد کے ان موجودات کا مقتضی ہے، اور اگر یہ کافی نہیں ہے بلکہ علت کا محتاج ہے تو یہ بھی مقادیر کے اختصاص کے لیے کافی نہیں ہے بلکہ علت ترکیب کا بھی محتاج ہے۔

تیسرا یہ کہ فلک اقصیٰ دونقطوں میں منقسم ہوتا ہے، جو دونوں قطبین میں اور وہ دونوں ثابت الوضع میں، اپنی وضع سے ہٹ نہیں سکتے، حالانکہ منطقہ کے دوسرے اجزاء ہستے ہیں تو یہ بات دو حال سے خالی نہیں:

یا تو فلک اقصیٰ کے سارے اجزاء متماثل ہیں، تو اس صورت میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ تمام نقاط میں سے دونقطوں کا تعین قطب ہونے کے لیے کیون لازم ہوا؟ یا ان کے اجزاء مختلف ہیں، ان میں سے بعض میں ایسے خواص پائے جائے ہیں جو بعض میں نہیں، تو ان اختلافات کا مبدأ کیا ہے؟ حالانکہ جرم اقصیٰ سوائے معنی واحد بسیط کے اور کسی طرف سے صادر نہیں ہوا، اور بسیط کا موجب بسیط کے سوائے کچھ نہیں ہو سکتا، نکل میں لیا جائے تو محلوں کرتی ہے، محنی میں لیا جائے تو وہ جوں ممثراً سے خالی ہے، یہ یقین بھی ایسا ہے جس سے قلسی نکل نہیں سکتا۔

اگر کہا جائے کہ شاید مقلوں اول میں کثرت کی کچھ انواع ضروری ہیں، کوچہ

مبدأ اول سے نہ ہوں، ان میں سے ہم پرستین یا چار تو ظاہر ہوئی ہیں۔ باقی پر ہم مطلع نہیں ہو سے، ان کے وجود سے ہماری عدم اطلاع ہمیں شک میں نہ ڈالے کہ مبدأ نہیں کثرت کثرت ہوتا ہے اور واحد سے کثیر کا صد و زہیں ہو سکتا۔

تو ہم کہتے ہیں کہ جب تم اس بات کو جائز رکھتے ہو تو پھر کہو کہ "نام موجودات اپنی کثرت کے ساتھ (جن کی تعداد ہزاروں تک بیخ جاتی ہے) مخالف اول ہی سے صادر ہوئے ہیں" تو اس کی کیا ضرورت ہے کہ نفس خالک یا جرم فلک اقصیٰ ہی پر التفاق کیا جائے، بلکہ یہ بھی جائز قرار دیا جاسکتا ہے کہ جمیع نفوس انسانیہ و فلکیہ اور جمیع اجسام ارضیہ: سمادیہ: حی اپنی ذیل کثیرہ لازمہ کے (جن پر تم اطلاع بھی نہ پائے ہو) اسی سے صادر ہوئے ہیں، لہذا اس صورت میں معلول اول سے استغنا ہو جاتا ہے۔

پھر اسی اضمار سی علت اول سے بھی استغنا ہو جاتا ہے جب اس سے تولد کثرت کو جائز کھا جائے تو کہا جائے گا کہ کثرت بغیر علت کے لازم آتی ہے، باوجود دیکہ وہ معلول اول کے وجود میں ضروری نہیں، جائز ہو گا کہ اس کو علت اولیٰ کے ساتھ مقدار کیا جائے، اور اس کا وجود تو بغیر علت کے ہو گا، اور کہا جائے گا کہ کثرت لازم ہے، کو اس کے اعداد کا علم ہے ہو، اور جب کبھی اس کے وجود کا تصور محلول اول کے ساتھ پلا علت کے ہو گا تو محلول ثانی کے ساتھ بھی پلا علت ہی ہو گا، بلکہ ہمارے لفظ "ساتھ" ہی کے کوئی معنی نہ ہو گے، یونہ کہ دنیوں میں زمانی و مکانی اعتبار سے کوئی فرق نہیں ہے، وہ دونوں مکانی و زمانی اعتبار سے مخدہ ہیں، لہذا وجود کا پلا علت ہونا جائز ہو گا، ان میں سے کسی ایک کو بھی کوئی معرفتی مضاف کرنی کوئی خاص فائدہ نہیں۔ اگر کہا جائے کہ اشیاء کی اتنی کثرت ہو گئی ہے کہ وہ ہزاروں سے بھی متجاوز ہو گئیں، اور یہ بعد از قیاس ہو گا کہ محلول اول میں اس حد تک کثرت بیخ جائے، لہذا اس اسٹوک کا مانتا ضروری ہوا۔

تو ہم کہتے ہیں کہ بعد از قیاس کہنا تو ایک قسم کی لٹکی پچوکی سی بات ہے، محتولات میں اس پر کوئی قیصلہ صادر نہیں کیا جاسکتا، لہذا اس کے قطبی طور پر مجال کہا جاوے کے تو ہم کہیں گے کہ مجال ہونے کی وجہ کیا ہے؟ کون امر اس کے لیے مناسب ہے؟ ایک سے زیادہ

بعد وہ میں کون سی حد فاصل ہے اس لیے ہم اعتقاد رکھتے ہیں کہ معلول اول ہی سے (جہت علت سے نہیں) ایک ہویا وہ ہو یا تین ہو انواع کا صدور جائز ہے۔ پھر ہم کہتے ہیں کہ چار اور پانچ کے لیے کون سا امر ٹانی ہے، اسی طرح ہر اردوں تک بھی چلے جائے بلکہ کسی خاص مقدار کے تعین کی خودرت ہی کیا ہے؛ بس ایک کے تعین کا عدم لزوم کافی ہے، یہ بھی ایک دلیل قاطع ہے۔

نیز ہم کہتے ہیں کہ معلول ٹانی کے بارے میں تو پیحات کے بخاطر سے بھی آپ کا دعوے بالمل سے، یکیونکہ (یہ بتایا جاتا ہے کہ) اس سے ملک کو اکب ہا صدر ہوا ہے، اور اس میں وہ کو اکب (تارے) ہیں جو شمار میں بارہ سو سے زیادہ مشہور ہیں، وہ جنم، ششکل، وغیر، زنگ، تاثیر سعادت و خوست کے بخاطر سے ابیس میں مختلف ہیں، بعض دنبہ کی صورت کے ہیں، بعض بیل کی، اور بعض ثیر کی، اور بعض انسان کی ششکل کے۔ ان کی تاثیرات عالم سفلی کے ایک ہی محل میں مختلف ہوتی ہیں، چلے ہے تبرید و تھین کی قسم سے ہوں یا سعادت و خوست کی قسم سے، اور ان کی ذاتی مقداریں بھی مختلف ہیں۔ لہذا یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ باوجود اس اختلاف کے سب ایک ہی نوع کی ہیں، یکی نکاہ اگر یہ جائز کھاجا جائے تو کہنا بھی جائز ہو گا کہ تمام اجسام عالم بخاطر جسمیت ایک ہی نوع کے ہیں، اس لیے ان کے لیے ایک ہی علت کافی ہے، الگ ان کی صفات و جواہر اور طبائع کا اختلاف ان کے اختلاف کی دلیل ہے تو اسی طرح تو اکب بھی الاحوال مختلف ہیں اور ہر ایک اپنی صورت کے لیے ایک علت کا محتاج ہے اور ہیولی کے لیے ایک اور علت کا، اور اپنی خاصیت تبرید و تھین یا سعد و خس کے لیے ایک اور علت کا اور اپنے موضع کی تخصیص کے لیے ایک اور علت کا، نیزان کو مختلف چار پابیوں اور جانوروں کی ششکل میں دفعہ لئے کے لیے وہ ایک اور علت کا محتاج ہے۔ پھر حب یہ کثرت اگر معلول ٹانی میں معمول بھی جا سکتی ہے تو معلول اول میں بھی بمحضی جائے گی، اسی طرح علت اولی سے استقنا واقع ہو جائے گا۔

پانچواں اعتراض: ہم کہتے ہیں کہ خود ریاضی کے لیے آپ کے ان تکملاً اصول و مفروضات کو ہم تسلیم کئے لیتے ہیں، تو سمجھی آپ کو اپنے اس قول سے شرمند ہونا چاہئے کہ

معلول اول کا مکن الوجود ہونا، اس سے فلکِ اقصیٰ کے جرم و عقل و نفس کے وجود کا مقنی ہے، پھر اس سے نفس فلک کا وجود مقنی ہے، اور اس کی عقل اول سے عقل فلک کا وجود مقنی ہے، تو بتائیے ایسا ہے والے اور یہ کہنے والے کے قول میں کیا فرق ہے جو کہتا ہے کہ اس میں انسان کے وجود ہی کا پتہ نہیں ہے۔ حالانکہ وہ تو ایسا مکن الوجود ہے جو اپنے آپ کو جانتا ہے، اور اپنے بنانے والے کو بھی جانتا ہے، اور مکن الوجود سے صرف وجود فلک ہی کا معنی لیا جا رہا ہے۔ اس لیے پوچھا جاسئتا ہے کہ اس کے مکن الوجود ہونے اور فلک کے وجود کے درمیان بتائیے کیا فرق ہے؟ اور یہ وہ حضرت انسان ہیں جن کے وجود کے تھے یہ دو چیزیں بھی لگی ہیں کہ وہ اپنے آپ کو جانتے ہیں اور اپنے صانع بھی جانتے ہیں، حالانکہ یہ حقیقت آپ کے پاس انسان کے لیے توثیق ہے کہ حضرت انسان کے لیے مخفی نہیں ہے۔ پس جبکہ امکان وجود ایک ایسا قضیہ ہے جو ذات مکن کے اختلاف کے ساتھ مختلف ہو جاتا ہے (وہ ذات مکن چاہے انسان ہو یا فرشتہ ہو یا آسان ہو) تو ہم نہیں سمجھ سکتے کہ کوئی سادہ لوح کیسے ان عقلی تحریکوں سے سوراخ حاصل کر سکتا ہے (چو جانیکہ ایک مفکر و اپنے ذمہ میں بال کی کھال نکالنے کے لیے آمادہ ہو) (مطلوب یہ کہ کس طرح علمی دنیا میں ہاختین اتنا کی سند مل سکتی ہے)۔ اگر کوئی کہے کہ جب تم نے فلاسفیوں کا ذہب باطل کر دیا تو پھر تم خود کیا کہتے ہو؟ کیا تم یہ دعویٰ کرتے ہو کہ ایک چیز سے ہر حالت میں دو چیزیں پیدا ہو سکتی ہیں، تو یہ ایک قسم کا عقلی مذکورہ ہو گا، یا اگر کہتے ہو کہ مبدأ اول میں کثرت ہے تو پھر تم تو جید کو چھوڑ رہے ہو، یا اگر کہتے ہو کہ عالم میں کثرت نہیں ہے تو مشاہدات کا انکار کر رہے ہو، یا اگر کہتے ہو کہ یہ کثرت و سلطے سے حاصل ہوتی ہے تو پھر تم فلسفہ کے مسلمات کے اعتراض پر جھوٹ پڑ رہے ہو تو ہمارا جواب یہ ہے کہ اس کتاب میں ہم کسی قسم کی ایجادیا یا تعمیری بحث درج نہیں کر رہے ہیں، صرف ہم فلسفے کے محدود کو منہدم کر رہے ہیں، اور اس کا پہلے ذکر پوچھنا ہے، تاہم ہم اتنا کہتے ہیں کہ جو شخص یہ دعویٰ کرتا ہے کہ ایک سے دو ہی کا صدور عقلی مکارہ ہے یا یہ کہ صفات قدیمہ ازلیہ کے ساتھ مبدأ کا اتصاف منافق تو یہ یہ تو اس کے دو ذریعے باطل ہیں اور ان پر کوئی عقلی دلیل نہیں ملتی، کیونکہ ایک سے دو ہی کے خدor پر محال

ہونے کی کوئی عقلي توجیہ نہیں کی جاسکتی، جیسا کہ ایک شخص کے دو عمل میں ہونے کے محال ہونے کی توجیہ کی جاسکتی ہے۔ بپر حال پر ضرورت یا بانظر اس کا اعتراف نہیں کیا جاسکتا، اور اس اقرار میں کون امر مانع ہے کہ مبدأ اول صاحب علم، صاحب ارادہ اور صاحب قدرت ہے، جو چاہے کو سکلتا ہے، جو چاہے فیصلہ کر سکلتا ہے، مختلف یا ہم جنس چیزوں پر اکر سکتا ہے، جیسا وہ چاہے اور جس بنیاد پر وہ چاہے اس کا محال ہونا بہ ضرورت ہو سکتا ہے نہ بانتظر اور جب ان کے متفرق انبیاء نے بھی شہادت دی ہے (جن کی تائید مجرمات سے ہوئی ہے) تو اس کا بقول کرنا ضروری ہے۔ رہی یہ بحث کہ افعال اللہ کے ارادے سے کیسے صادر ہوتے ہیں تو یفضل سی باشیں ہیں جن کا کوئی عقلی مستحب نہیں تکل سکتا (بع قول علامہ اقبال)

خود والوں سے کیا پوچھوں کہ میری انتہا لیا ہے

کہ میں اس خرک میں رہتا ہوں میری انتہا لیا ہے

جو لوگ ایسی باتوں کی خواہ نخواہ کھوچ میں لگ کر اخیں علمی احوال سے ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں پھر انھیں ہر بھر کر وہی مغلول اوقل ہاتھ آتا ہے، پھر نہ کہ وہ ملکیں موجود ہے، اس سے آسمان پیدا ہوا دی یہ جانتلتے۔ پھر اس سے وہ پیدا ہوا۔ یہ تمام ایک قسم کی عقلی تیشات ہیں راکبر اللہ آبادی فرماتے ہیں

فلسفی کو بحث کے اندر خدا نہیں ہے ذور کو سمجھا رہا ہے اور بر اینہاں

ہاں اس قسم کی مبادیات کو ہمیں انسان علیم اللہ علیہ السلام سے حاصل کرنا چاہئے۔ اور انہی کی تقدیمیں سکون بخش ہوتی ہے، غلطیں ان کو جل کرنے سے قاصر ہے، چیز کی فیض و لذت دامہیت کے بھنوں میں نہیں پڑنا چاہئے۔ یہ وہ فنا نہیں ہے جہاں طار خروج بے تکان پر رہا ذکر تا پھرے، اسی لیے صاحب شریعت بیضا (صلوات اللہ علیہ) نے ارشاد فرمایا ہے۔ تفکر و فی خلق اللہ ولا تفکر، دانی ذات اللہ، یعنی اللہ کی علوق کے بارے میں غور کرو اللہ کی ذات کے بارے میں غور نہ کرو۔

مسئلہ (۳)

## وجود صانع پر اسلام لال سے فلاسفہ بجز کے بیان میں

ہم کہتے ہیں کہ لوگ دو قسم کے ہوتے ہیں:-

ایک فرقہ اہل حق کا ہے جو سمجھتا ہے کہ عالم حادث ہے، اور بضرورت ہیں اس کا علم ہے کہ حادث اپنے آپ سے وجود میں نہیں آتا، اس لیے نئی صانع کا ہونا ضروری ہے اس بنا پر صانع عالم کے بازے میں ان کا عقیدہ متفقہ۔ سمجھا جاتا ہے۔

دوسرਾ فرقہ دہریوں کا ہے جو سمجھتا ہے کہ عالم قدیم ہے، اسی حالت پر رہا ہے جیسا کہ وہ اب سے وہ اس کے لیے کوئی صانع ضروری نہیں سمجھتے ان کا اعتقاد بھی سمجھیں آسکتا ہے گو دلیل سے وہ باطل کیا جاسکتا ہے۔

ابتدہ فلاسفہ دو لوگ ہیں جو عالم کو قدیم ہی سمجھتے ہیں پھر اس کے لیے صانع کا وجود بھی ثابت کرتے ہیں، تخلی کے ان متناقض بنیادوں پر اس کی تردید ضروری نہیں اگر کہا جائے کہ جب ہم کہتے ہیں کہ عالم کا ایک صانع ہے تو ہم اس سے کوئی فاعل مختار نہیں لیتے، جو اپنے ارادے سے عمل کرتا ہے (ذکر نہ کرے بعد) جیسا کہ مختلف کام کرنے والوں میں (مثل درزی، پارچہ باف یا صمار) اس کا مثالہ کرتے ہیں، بلکہ ہم اس سے تعلت عالم مراد لیتے ہیں، اور اس کا نام تم مبدأ ادا، رکھتے ہیں۔ اس مختہ کے لحاظ سے کہ اس کے وجود کی کوئی علت نہیں، اور وہ اپنے غیر کے وجود کی علت ہے، اس تاویل کی بنا پر ہم اگر اس کی صانع کا نام دیں تو ایسے موجود (جس کے وجود کی علت نہ ہو) کے ثبوت پر بر مان قطعی قریب میں قائم کی جائے گی۔ پس ہم کہتے ہیں کہ "موجود دات عالم کی یا تکونی علت ہوگی" یا کوئی علت نہ ہوگی، اگر علت ہوگی تو اس علت کی تھی پھر علت ہوگی یا کوئی علت نہ ہوگی، اور ایسا ہی سوال علت کی علت

کے بارے میں ہو گا، تو پھر یہ یا تو لا تنا ہی سلسلہ ہو گا جو حال ہے، یا کسی نقطہ پر اگر تم ہو گا، تو آخری علت اول کے لیے علت ہو گی جس کے وجود کی پچ کرنی علت نہ ہو گی اسی کو ہم "میدا اول" کہیں گے، اگر عالم پنځے موجود ہے جس کی کوئی علت نہیں تو میدا اول کا پتہ لگ چکا کیونکہ ایسے میدا ہے ہماری مراد سوائے اس کے کچھیں کو وہ ایسا وجود ہے جس کی کوئی علت نہیں، لہذا اس کا وجود بضرورت عقلی ثابت ہو گیا۔

ہاں یہ روایہ ہو گا کہ میدا اول افلاک کو قرار دیا جائے، کیونکہ وہ متعدد ہے اور دلیل توحید اس بات سے منع ہے، صفت میدا میں نظر کی بنا پر اس کا بطلان معلوم ہو سکتا ہے، اور یہ کہنا بھی حائزہ ہو گا کہ میدا اول کوئی جسم ہے یا سورج ہے یا اس کے سوا دوسرے اجرام فلکی، کیونکہ وہ توحیم ہے، اور جسم مرکب ہے صورت اور ہیولی ہے، اور میدا کا مرکب ہونا تو جائز نہیں ہو سکتا اور یہ بنظیرتائی مسلم ہو سکتا ہے۔

لہذا مقصود یہ ہے کہ ایسا موجود جس کے وجود کی کوئی علت نہ ہو بضرورت والتفاق ثابت ہے، البتہ اختلاف صفات کے بارے میں ہے اور اسی موجود سے ہم "میدا اول" مراد لیتے ہیں۔

اس کا جواب دو طرح سے دیا جا سکتا ہے:-

اول یہ کہ متحارے مذہب کے اصول سے تو اجرام عالم کا قدیم ہونا لازم ہے، اس طرح کہ ان کی کوئی علت نہیں، اور متحاراً قول کہ نظرتائی سے اس کا بطلان معلوم ہو سکتا ہے، تو مسئلہ توحید اور صفاتِ الہیہ کے بیان میں قریب میں یعنی بالحل کر دیا جاسکے گا۔

دوسرا جواب اسی مسئلہ سے مخصوص ہے وہ یہ کہ زیر بحث مفروضہ سے یہ ثابت ہو چکا ہے کہ ان موجودات کی علت ہے، اسی طرح علت کی علت کی بھی علت ہے، اور اسی طرح غیر تناہی سلسلہ ہوتا ہے اور متحاراً یہ قول کہ علتوں کا غیر تناہی سلسلہ حال ہے متحارے ہی اصول سے متعلق نہیں، ہم پوچھتے ہیں کہ کیا تم نے اس کو بضرورت

عقلی بلا واسطہ معلوم کیا ہے یا بالواسطہ ؟ ضرورت عقلی کا دعویٰ یہاں ممکن نہیں، اور وہ تمام مسلم جن کا تم نے "نظر" کے اعتبار سے ذکر کیا ہے، تھمارے لیے حادث کے حاضر رکھنے کی بنا پر جن کا کوئی اول نہیں باطل ہو جاتے ہیں اور جب یہ جائز رکھا جاسکتا ہے کہ وجود میں ایسی چیز داخل کی جاسکتی ہے، جس کی کوئی انتہا نہیں، تو ان علمتوں کو کبیوں بعید از قیاس سمجھا جاتا ہے جو ایک دوسرے سے والستہ ہیں، اور طرف آخر میں ایسے معلول پر مشتمل ہوتے ہیں جس کا کوئی معلول نہیں اور جانب آخر میں ایسی علت پر مشتمل ہوتے ہیں جس کی کوئی اعلت نہیں، جیسا کہ زمان سابق کے لیے آخر ہوتا ہے اور وہ اب چل رہا ہے حالانکہ اس کا کوئی اول نہیں ہوتا۔

اگر یہ دعویٰ کیا جائے کہ حادث ماضیہ فی الحال معاً موجود نہیں اور نہ بعض احوال میں ہو سکتے ہیں۔ اور معدوم کی تناہی یا غیر تناہی کے ساتھ توصیف نہیں کی جاسکتی، تو یہ بات اتنی ارواح انسانی کے متعلق بھی لازم ہوگی، جو جسم سے آزاد ہو چکی ہیں، اور تھمارے اصول کے لحاظ سے فنا بھی نہیں ہو سکتیں، اور ان آزاد شد موجودات کی کوئی انتہا بھی نہیں بتائی جاسکتی، کیونکہ انسانی جسم سے نظر کا سیلان برابر جاری ہے اور اسی نظر سے انسان ظہور میں آیا ہے لامی پہاڑتے پھر انسان مر جاتا ہے اور اس کی روح باقی رہتی ہے جو عدد کے اعتبار سے اس روح کے علاوہ ہے جو پہلے ہی آزادی حاصل کرچکی ہے، نیز اپنے ساتھی یا ہم سفر اور بعد آنے والی روحوں کے بھی علاوہ ہے، اور اگر یہ سب ایک ہی نوع کی ہوں تو بھی تھمارے پاس بہر حال وجود کے اعتبار سے یہ ارواح غیر تناہی التعداد میں ہیں۔

اگر کہا جائے کہ ارواح میں ایک دوسرے سے کوئی باہمی ربط یا ترتیب نہیں پائی جاتی، نہ طبعی طور پر نہ وضعی طور پر، اور ہم تو موجودات غیر تناہی کو مجال سمجھتے ہیں، اگر ان کے لیے وضعی ترتیب ہو سکتی ہے، جیسا کہ اجسام میں ہوتی ہے، تو وہ ایک دوسرے کے ساتھ مرتب رہتے ہیں، یا ان کے لیے طبعی ترتیب ہو سکتی ہے، جیسا کہ عل معلومات میں ہے، لیکن ارواح کا قویہ حال نہیں ہے۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ دینامی ترتیب کے بارے میں تھارے اس تحکم کا عکس ہے اس کی بہتر تر دیس ہے تم نے دونوں قسموں میں سے ایک کو چھوڑ کر دوسرا کو کیوں جائز رکھا ہے؟ دونوں میں فرق کرنے والی دلیل کوئی نہیں ہے؟ اور تم اس شخص کا کیسے انکار کر سکتے ہو جو کہتا ہے کہ یہ ارجح حجت کی تھارے پاس کوئی عددی انتہا نہیں، ترتیب سے عاری نہیں، کیونکہ ان کا وجود ایک دوسرے سے پہلے ہوتا ہے، کیونکہ گزرے میں شے شب و دنوز کوئی انتہا نہیں، اگر ہم ایک بن ان اور رات میں ایک ایک روح کا وجود بھی فرض کریں تو اس وقت تک ترتیب و وجود کے اختبار سے ان موجودات کے اعداد و شمار انتہا سے متجاوز نہیں گے، اور علت کے متعلق جو کچھ کہا جا سکتا ہے وہ یہ ہے کہ وہ بالطبع معلوم سے پہلے ہوتی ہے، جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ "ذی عللت" بالذات معلوم سے اوپر ہوتی ہے (مکان میں نہیں) پس "پیشتر" کے بارے میں "حقیقی زمانی" طور پر یہ حال نہیں سمجھا جاتا، تو چاہے کہ وہ "پیشتر" کے بارے میں "ذاتی طبعی" طور پر بھی محال نہ سمجھا جائے۔ اور یہ عجیب بات ہے کہ یہ لوگ اجسام کو مکانی حیثیت سے ایک دوسرے پر لافتہ ہی طور پر مرتب ہونا تو محال سمجھتے ہیں اور موجودات کو زمانی حیثیت سے جو ایک دوسرے سے مریط ہیں جائز سمجھتے ہیں کیا یہ صرف تحکم نہیں ہے جس کی کوئی اصلیت نہیں ہے۔

اگر کہا جائے کہ عل غیر متناہیہ کے حال ہونے پر برمان قاطع یہ ہے کہ ہر کامی مکتوں کی اکامی ہی کی فردیا جزء ہوتی ہے، جو اپنی ذات میں یا تو ممکن ہے یا وہ جب اگر وہ جب ہو تو علت کی وہ محتاج کیوں ہوگی؟ اگر مکن ہو تو سب کے سب امکان ہی کی صفت سے موصوف ہوں گیں، اور ہر مکن علت کا محتاج ہوتا ہے جو اس کی ذات سے زائد ہوتی ہے۔ اس لیے کل ایک خارجی علت کا محتاج ہوا (اور یہ ناممکن ہے)

تو ہم کہیں کے کہ مکن و اجنب کے نقطہ مبہم ہیں، والا اس کے کہ واجب سے وہ وجود مردہ ہو تو جس کی کوئی علت نہیں، اور مکن سے وہ وجود جس کے لیے اس کی ذات پر نہ اُد علت ہوتی ہے اگر یہی صراحت ہے تو ہم کو اس کے مفہوم پر اس طرح غور کرنا چاہیے

ہرچیز ممکن ہے اس معنی کے لحاظ سے کہ اس کی ایک علت ہوتی ہے جو اس کے لیے زائد بر ذات ہے، اور کل ممکن نہیں ماناجا سکتا اس معنی کے لحاظ سے کہ اس کے لیے زائد بر ذات اور خارجی کوئی علت نہیں ہوتی، اور اگر لفظ ممکن سے اس کے سوائے کچھ بڑا مراد ہو تو وہ غیر معنوں ہے۔

اگر کہا جائے کہ تو اس بات کی طرف مودتی ہوتا ہے کہ واجب الوجود کا قوام ممکنات الوجود سے ہوتا ہے اور یہ محال ہے تو ہم کہیں گے کہ اگر تم واجب اور ممکن سے فرمی مراد یعنی ہوجس کا ہم نے اور ڈکر کیا ہے تو وہی نقہ مطلوب ہے اور ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ وہ محال ہے وہ تو ایسی بات ہے جیسے کوئی کہے کہ قدیم کا قوام حادث سے ہونا محال ہے حالانکہ زمانہ فلاسفہ کے ہاں قدیم ہے اور دوروں کی آکاٹیاں حادث ہیں جو کہ دفات اول ہیں اور مجموعے کے لیے کوئی اول نہیں ہے، تو وہ چیز جس کا کوئی اول نہیں دفات اول سے قوام پائی ہے اور دفات اول کی آکاٹیوں کے متعلق تو تصدیق کی جاتی ہے اور مجموعے کے لیے نہیں کی جاتی، تو اسی طرح ہر ایک کے متعلق کہا جائے گا کہ اس کی ایک علت ہے اور مجموعے کی کوئی علت نہیں، کیونکہ جن امور کی آکاٹیوں کے متعلق تصدیق کی جاتی ہے کہ وہ ایک ہے، بعض ہے، یا وہ جزو ہے اور اس کے مجموعے کے متعلق تصدیق نہیں کی جا سکتی، جیسے کوئی حصہ زمین کا ہم لیں کہ وہ دن کے وقت تو سورج سے روشن ہوتا ہے اور رات کو تاریک ہو جاتا ہے، اسی طرح ہر ایک زبانی واقعہ حادث ہے بعد اس کے وہ حادث نہ تھا، یعنی اس کے لیے اول ہے مگر مجموعے کے لیے (ان کے پاس) اول نہیں، لہذا اس سے ظاہر ہوا کہ جو شخص حادث کرے، یعنی عناصر اربیب کے صورت تغیرہ کے لیے، اول کا نہ ہونا جائز رکھتا ہے اس کے پاس عمل لاغتا ہی سے انکار کی کوئی بخشش نہیں ہے۔ اور اس سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ فلاسفہ کے لیے مبدأ اول کے اثبات کی کوئی راہ نہیں، ان ہی مشکلات کی وجہ سے ان کا بیان کرد فرقِ شخص علم کی بنیاد پر قائم فطرست ہے۔

اگر کہا جائے کہ دورات فی الحال موجود ہیں اور نہ صور عناصر موجود ہیں، اور موجود القلعہ صورت واحد ہے، اور مخدوم کی لفڑا ہی یا غیر لفڑا ہی کو وصف سے توصیف نہیں کی جاسکتی، سو اسے اس کے کوئی میں اس کا وجود فرض کیا جائے، اور نہیں کی لفڑ کی گنجائش نہیں ہو سکتی جو تبعی خیز نہیں ہے، اگرچہ معرفت وہم میں اس کے لفڑ کی گنجائش نہیں ہو سکتی جو تبعی خیز نہیں ہے، اگرچہ معرفت جسی ایک دوسرے کی علیم ہوتی ہیں، اور انسان ان کو بعض وقت اپنے وہم میں لفڑ کرتا ہے مگر یہاں بحث موجودات عینی سے ہے نہ کہ ذہنی سے، رہا روح مردگان کا مسئلہ تو بعض فلسفی اس خیال کے بھی ہیں کہ ان میں سے ہر ایک روح تعلق جب سے پہنچے ہی ایک از لی اکالی بھی جسم سے آزاد ہو کر وہ تحد ہو جاتی ہیں، اس لیے اب ان کا کوئی عدد ہری باقی نہیں رہتا جس کی غیر لفڑا ہی کے ساتھ توصیف کی جائے۔ بعض فلسفی یہ کہتے ہیں کہ روح مردگان کی تابع ہوتی ہے اور روح کی معنی اس کے عدم کے ہیں، اس کے جوہر کو جسم کے بغیر قوام نہیں، اس لیے روح کا کوئی وجود نہیں، سو اسے زندوں کی ارواح کے، اور زندے تو موجود و معتبر نہیں انتہا سُت کی نقی ان سے نہیں کی جاسکتی، اور معدوموں کی تو قطعاً کوئی توصیف نہیں کی جاسکتی نہ انتہا سُت کے وجود سے نہ عدم سے سو اسے وہم کے اگر فرض کیا جائے کہ وہ موجود ہیں۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ روح کے بارے میں جو انکھاں ہم نے پیش کیا ہے وہ اپنی سینا اور فارابی اور دوسرے محققین کے مذہب کے مطابق ہے جو کہتے ہیں کہ روح ایک جوہر قائمِ نفس ہے، اور یہ مسلم، اور دوسرے قدیم مفسرین (کلام ارسطو) کاہے جس کو اس مسلم سے اختلاف ہے اس سے ہم پہچھتے ہیں کہ آیا کوئی شے جو غیر فانی ہے وجود میں آسکتی ہے؟ اگر کہو کہ نہیں تو پہ محال ہے۔ اور اگر کہوہاں، تو ہم کہیں کے جب ہر روز ایسی غیر فانی شے وجود میں آتی ہے تاکہ ہم پیشہ باقی رہے تو الاما حالہ اب تک ایسے لافڑا ہی موجودات جمع ہو گئے ہوں گے۔ اسی طرح وقت کا دور اگر منقضی ہو تو اسے مرتبا ہتا ہے تو اس کے زانوں میں موجود کا حصول باقی رہتا اور منقضی شہو ما الحال نہیں، اور اسی اندانے پر انکھاں کا تعین ہوتا ہے، اس سے کوئی عرض نہیں کیا جاتی یا یقین فانی شے آدمی کی روح ہو کیونکہ ان کے لیے دورات لافڑا ہی ثابت کرتے ہو!

## مسئلہ (۵)

اس بات پر دلیل قائم کرنے سے فلاسفہ کے عجز کے سبب  
دلیل کہ خدا ایک ہے اور یہ کہ واجب الوجود کو فرض نہ کیا سکتا  
جو اپنے دوسرے کی علت نہ ہوں

اس بارے میں فلاسفیوں کے استدلال کے دو مسلک ہیں:  
مسلک اول: ان کا قول ہے کہ اگر دو مدد اہوں تو دونوں واجب الوجود ہوں گے۔  
اب کسیستی کہ ہم دو شخصی میں واجب الوجود کہ سکتے ہیں:

یا تو وہ اپنی ذات سے واجب الوجود ہو گی، تو اس صورت میں یہ تصور نہیں کیا جاسکے گا  
کہ وہ اپنے غیر سے واجب الوجود ہے، یا اس کے وجوب وجود کیلئے علت ہو گی، تھی یہی  
صورت میں ذات واجب الوجود معلول ہو گی، اور اس کے وجوب وجود کے لیے علت تلقینی  
ہو گی، اور تم واجب الوجود اسی کو سمجھیں گے جو کسی جہت سے بھی علت کا محتاج نہ ہو،  
فلسفی یہ بھی کہتے ہیں کہ (مشائخ) نوع انسان زید و عمر کو کیا جاتا ہے، حالانکہ زید اپنی ذات سے  
انسان نہیں ہے، اگر وہ اپنی ذات سے انسان ہو تو عمر انسان نہ ہو گا، اس کے برعکاف  
زید کسی علت کی وجہ سے انسان ہے جس نے اس کو انسان بنایا ہے، اسی وجہ سے عمر  
بھی انسان ہے، لہذا اپنے مادہ حاملہ کی کثرت کے ساتھ انسانیت میں بھی کثرت مولیٰ  
اور مادہ سے اس کا تعلق معلول کا تعلق ہو گا، یہ کیونکہ یہ تعلق صرف ذات انسانیت کے  
لیے ضروری نہیں، اسی طرح واجب الوجود کا ثبوت واجب الوجود کے لیے اگر اس کی ذات  
سے ہے تو سو اگر اس کے کسی کے لیے نہ ہو گا، اور اگر علت کی وجہ سے ہے تو اس وقت  
وہ معلول ہو گا، واجب الوجود نہ ہو گا، اس سے ظاہر ہوا کہ واجب الوجود کا ایک موناظرہ ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ متحار ایہ قول کہ واجب الوجود کے لیے وجوب وجود کی نواعت اس کی ذات سے ہے یا علت سے ہے فیوضتیہ علطاً تقیم ہے، ہم یہ تنلاجھے ہیں کہ لفظ وجود و جوہ میں ابہام ہے، صرف اس صورت میں ابہام نہ ہوگا جب اس سے فقیٰ علت مرادی جائے، اس معنی میں وجوب وجود کو استعمال کر کے ہم کہیں گے کہ ایسے دو موجودوں کا ثبوت کہ دونوں کے لیے علت نہ ہوا وہ ایک درست کی بھی علت نہ ہوں کیونکہ حال ہوا، متحار ایہ کہنا کہ "ایک توهہ ہوتا ہے کہ جس کے لیے کوئی علت نہیں ہوتی اور ایک وہ ہوتا ہے جس کے لیے اس کی ذات سے یا علت سے علت نہیں ہوتی" ایک علطاً تقیم ہے، کیونکہ فقیٰ علت اور استخاء و وجود میں علت چاہی نہیں جاتی، تو اس قول کے کیا معنی ہیں کہ "ایک توهہ ہوتا ہے جس کی علت نہیں اور ایک وہ ہوتا ہے جس کو ذات سے یا علت سے علت نہیں" کیونکہ بخارا قول کہ "اس کی علت نہیں" خود ایک سلب مخفی ہے اور سلب مخفی کوئی علت ہوتی ہے نہ سلب ہوتا ہے، اور نہ اس کے بارے میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ اپنی ذات سے ہے یا ذات سے نہیں ہے۔

اور اگر تم وجوب وجود سے واجب الوجود کا ایک وصف ثابت مراد لینے ہو، علاوہ اس کے کوہ موجود ہے اور اس کے وجود کے لیے علت نہیں تو یہ فی نفسہ غیر مفہوم ہے، البتہ اس لفظ سے بطور ایک حیثیت کے جو حیثیت حاصل ہوتی ہے وہ اس کے وجود کے لیے فقیٰ علت ہے، تو یہ سلب مخفی ہے۔ اب یہ نہیں کہا جانا کہ اپنی ذات سے ہے یا علت سے ہے، لہذا اسی مشتبہ نکلتا ہے کہ پہلے ایک غرض وضع کرنا کی، اور اس کی مانابریہ تقیم گھری گئی ہے جو ایک فاسد عمل ہے اور بے اصل۔

بلکہ ہم یہ کہتے ہیں کہ متحارے قول کے معنی کہ وہ واجب الوجود ہے یہ ہیں کہ اس کے وجود کی کوئی علت نہیں، اور نہ اس کے بلا علت ہونے کے لیے کوئی علت ہے، اور اس کا بلا علت ہونا بذاتہ مغلل بھی نہیں ہے بلکہ اس کے وجود کے لیے علت بھی نہیں ہے اور نہ اس کے بلا علت ہونے کے لیے قطعاً کوئی علت ہے۔

اور یہ عجیب بات ہے کہ یہ قسم ایجادی صفات کے ایک جز کی طرف بھی ذہن کو نہیں لے جاتی بلکہ اس کے بر عکس سلب کی طرف لے جاتی ہے، جیسے کوئی کہہ کر "سیاہی اپنی ذات سے رنگ ہے یا علت ہے؟" اگر وہ اپنی ذات سے رنگ میں قوalam آتا ہے کہ سرخی رنگ نہ ہو، لہذا رنگ کی نوعیت ذات سیاہی کے سوا کسی کے لیے ذات نہیں اور اگر سیاہی علت کے سبب رنگ ہے جس لئے کہ اُسے رنگ بنایا ہے تو اس اگر کہ ایسی سیاہی کا وجود مانجا جائے جو رنگ نہیں، یعنی اس کو علت نے رنگ نہیں بنایا، کیونکہ جو پیغمبر یا عشت علت ذات سے زائد بر ذات ثابت کی جا سکتی ہے، تو اس کا عدم وہی تصور پر فرض کیا جا سکتا ہے کہ اپنے وجود میں متحقق نہ ہو، لیکن کہا جائے کہ یہ قسم وضعي اعتبار سے غلط ہے، اس لیے یہ نہیں کہا جا سکتا کہ "سیاہی اپنی ذات سے رنگ ہے" ورنہ اس کے مقابل یہ قول ہو گا کہ وہ غیر ذات سے رنگ ہے، اسی طرح یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ وجود اپنی ذات سے واجب ہے، یعنی اس ذات کے لیے علت نہیں ہے، کیوں کہ یہ قول اس کے به مقابل مانع ہو گا کہ وہ اپنی غیر ذات سے محال ہے۔

**مسلاک دوم:** فلسفی کہتے ہیں کہ اگر تم دو اجنب الوجود فرض کریں تو دونوں ہر اعتبار سے یا تو مثالی ہوں گے یا مختلف، اگر ہر اعتبار سے مثالی ہوں تو تعدد اشتینیت سمجھ میں نہیں آئے گی، جیسے وسیاہ اشامی وقت دو سمجھی جائیں گی جیکہ وہ دو مختلف محل میں ہوں یا اسی محل میں ہوں گے مختلف اوقات میں ہوں، یا سیاہی اور حرکت محل واحد میں اور وقت واحد میں اپنے اختلاف ذاتی کی وجہ سے دو پیڑیں ہیں، لیکن جب وہ ذاتی پیغمبر پر مختلف بھی نہ ہوں اور زمان و مکان بھی ان کے ایک ہی ہوں تو ان کا تعدد سمجھ میں نہیں آئے گا، اگر یہ کہنا حاکر رکھا جائے کہ محل واحد میں اور وقت واحد میں دو سیاہیں ہیں تو کسی شخص کے پار سے میں یہ کہنا بھی جائز ہو گا کہ وہ دو شخص ہیں لیکن ان دونوں کے درمیں مقاشرت ظاہر نہیں کی جاسکتی۔

پس جب دو واجب الوجود میں ہر ہر ہی ممکنہ تھیت حال ہوتی ہے، اور اختلاف لازم ہوا، اور یہ زمان و مکان کا بھی اختلاف نہیں ہو سکتا تو سو اے ان کے اختلافِ ذات کے کچھ بھی باقی نہ رہا۔

اور جب دو واجب الوجود ہستیاں مختلف ہوتی ہیں تو وہ حال سے خالی نہیں بھی جا سکتیں، یا تو وہ کسی امر میں مشترک ہوتی ہیں، یا کسی امر میں بھی مشترک نہیں ہوتیں، یہ حال ہے کہ وہ کسی امر میں بھی مشترک نہ ہوں، کیونکہ اس سے لازم آئے گا کہ وہ وجود میں مشترک نہیں، نہ وجہ وجود میں، اور نہ ہر ایک کے قائم مقام ہوئے میں، نہ موضوع میں۔

یا اگر وہ دونوں کسی امر میں مشترک ہیں اور کسی امر میں مختلف ہیں تو مافی الاشتراک مافی الاختلاف کا معانی ہوگا، اس سے ترکیب یا انقاوم ثابت ہوگا، اور واجب الوجود میں تو ترکیب نہیں ہو سکتی، اور جس طرح کہ وہ کمیت میں منقسم نہیں ہو سکتا اس قول کی تشریح کے لحاظ سے بھی منقسم نہیں ہو سکتا، کیونکہ اس کی ذات ان امور سے بھی مرکب نہیں ہو سکتی جوہہ اصول تشریح داس قول کے تعدد پر دلالت کریں۔ مثلاً ماہیت انسانی کے باہر القوام پر حیوان و ناطق کے الفاظ دلالت کرتے ہیں ابے شک انسان حیوان بھی ہے اور ناطق بھی، لگنفطح حیوان کا مدلول انسان کے بارے میں لفظ ناطق سے الگ ہے، کیونکہ انسان کی اجزاء سے مرکب ہے، الفاظ سے جن کا تجربہ کیا جاسکتا ہے، اور یہ الفاظ ان اجزاء پر دلالت کرتے ہیں، اور انسان اس کے مجموعے کا نام ہے، یہ بات واجب الوجود کے بارے میں متصور نہیں ہو سکتی، اور یہ تہ توہاں اشتبہیت کا تصور بھی نہیں ہو سکتا، ایک جب جواب اس کا ہے کہ یہ تو مسلم ہے کہ کسی چیز میں اشتبہیت کا تصور نہیں ہو سکتا، ایک کہ اس میں مفارکت کو تسلیم نہ کیا جائے، اور ہر لحاظ سے متنازع چیزوں کا تغایر تو متصور ہی نہیں ہو سکتا، لیکن بخمار ایہ قول کہ "مبدأ اول میں اس نوع کی ترکیب محال ہے" تکمیل ہے، "کون کسی دلیل ہے اس پر؟" ہم اس مسئلے کو اس کے مقابل تحریر کرتے ہیں کہ ان کا مشہور مقولہ ہے کہ مبدأ اول قول شارح سے تقسیم نہیں ہوتا جیسا کہ کمیت سے تقسیم نہیں ہوتا اور ان کو جیسا فدائے تعالیٰ

کی وحدانیت کا اثبات اسی دلیل پر مبنی ہے۔

فلسفہ یہ سمجھی دعویٰ کرتے ہیں کہ توحید سوائے اثبات وحدت ذات باری بجا رکھنے کے مکمل نہیں ہوتی اور اثبات توحید ہر لحاظ سے نفع کثرت ہی سے ہوتا ہے اور کثرت پانچ وجہ سے ذوات کی طرف مودتی ہوتی ہے بنی۔

وجہ اول:- انقسام قبول کرنا، کسی ذات کا فعلیاً وہماً، اسی وجہ سے جسم واحد، واحد مطلق نہیں ہوتا، کیونکہ وہ واحد ہے انصال فائم قابلِ زوال کی وجہ سے اور وہم میں بلحاظِ کمیت منقسم ہو سکتا ہے؛ مبدأ اول میں یہ بات محال ہے۔

کثرت کی دوسری وجہ یہ ہے کہ شے عقل میں دو مختلف معنوں میں منقسم ہوتی ہے، (طریقہ کمیت سے نہیں) جیسے جسم کا منقسم ہونا ہیوں اور صورت میں، کیوں کہ ہیوں اور صورت میں سے ہر ایک (گویا تصور نہیں ہو سکتا کہ ایک در بر کے بغیر بقیہ قائم ہو سکتا) حد و حقیقت کے اعتبار سے دو مختلف شے ہے، ان کے مجموعے سے شے واحد حاصل ہوتی ہے جو جسم ہے، اور یہ بھی الشرط سے منفی ہے، کیونکہ یہ جائز نہیں رکھا جانا کہ باری تعالیٰ اپنے جسم میں صورت ہو اور نہ اس کے جسم کے لئے مادہ وہیوں ہو سکتا ہے، اور نہ یہ جسم ان کا مجموعہ ہو سکتا ہے، اور پھر صحیح عذر ہو گا تو دو علتوں کی وجہ سے نہ ہو گا، یہ کہ مجموعہ بوقت تجزیہ بالیمت منقسم ہوتا ہے فعلہ بھی اور وہما بھی۔ یہ کہ وہ بالمعنی صورت وہیوں میں منقسم ہوتا ہے، حالانکہ خدا مادہ نہیں ہو سکتا، کیونکہ مادہ صورت کا محتاج ہوتی ہے اور واجب الوجود ان بالتوں سے مستغنى ہے، لہذا جائز نہ ہو گا کہ اس کے وجود کے ساتھ دوسری شے کو مریوط کیا جائے سوائے اس کی ذات کے، اور نہ وہ صورت ہو سکتا ہے، کیونکہ صورت مادہ کی محتاج ہوتی ہے۔

شیءی وجہ ہے کثرت بالصفات، اور صفات علم و ارادہ و قدرت ہیں، اگر مقدمہ سمجھی جائیں، اور اگر یہ صفات واجب الوجود ہوں تو وجوب وجود ذات اور ان صفات کے مابین مشترک ہو گا لہذا واجب الوجود میں کثرت کا لازوم اور وحدت کی نفع ہو گی۔

چوتھی وجہ وہ کثرت ہے جو بیس و نصیل کی ترکیب سے حاصل ہوتی ہے، امثال ایک

سیاہ شے سیاہ ہے اور رنگ ہے، اور سیاہی عقلی طور پر غیر لونیت ہے، بلکہ لونیت تو جنس ہے اور سیاہی فضل ہے، اور وہ مرکب ہے جنس و فضل سے جیسے حیوانیت عقلی طور پر غیر انسانیت ہے، کیونکہ انسان حیوان ہے اور ناطق ہے اور حیوان جنس ہے اور ناطق فضل ہے اور وہ مرکب ہے جنس و فضل سے، اور یہ نوع کثرت ہے لہذا یہ بھی مبدأ اول سے منفی ہے۔

پانچوں وجہ وہ کثرت ہے جو تقدیر ماہیت کی جہت سے لازم ہوتی ہے اور تقدیر بوجوہ سے اس ماہیت کے لیے، کیونکہ انسان قبیل وجود ایک ماہیت ہے اور وجود اس پر اذن ہوتا ہے اور اس کی طرف مضاف ہوتا ہے، مثلاً مشتمل کی شکل، اس کی ایک ماہیت ہے کہ وہ ایک شکل ہے جس کو تن اضلاع محیط ہیں، اور وجود اس کی ذات ماہیت کا جز نہیں، جس پر اس کا قوام ہو، اس لیے یہ جائز ہو گا کہ سمجھنے والا ماہیت انسان کا بھی ادا کر سکے اور ماہیت مشتمل کا بھی، حالانکہ یہ نہ سمجھتا ہو گا ان کا عینی (یعنی خارجی) وجود ابھی ہے یا نہیں، اگر وجود اس کی ماہیت کو قائم کرنے والا ہدانا تو اس کی ماہیت کا ثبوت اس کے وجود سے پہلے ہرگز منقطع نہ ہوتا، لہذا وجود مضاف الی الماہیت ہے اچا، وہ لازم ہوا س حیثیت سے کہ یہ ماہیت سوائے اس کے موجود کے کچھ نہیں ہوتی جیسے آسمان، یا چاہیے وہ عارضی ہو یہ عادس کے کوہ کچھ نہ تھا، جیسے ماہیت انسان زید و عمر میں اور ماہیت اعراض و صور حادثہ۔ زان کا دعویٰ ہے کہ ایک کثرت بھی لازم ہے کہ مبدأ اول سے منفی ہو، اس لیے کہا جائے گا کہ اس کے لیے کوئی ماہیت نہیں کہ وجود اس کی طرف مضاف ہو، بلکہ وجود اس کے لیے ایسا ہی واجب ہے جیسا کہ ماہیت اس کے غیر کے لیے، لہذا وجود واجب ماہیت ہے اور حقیقت کلیہ ہے اور طبیعت حقیقیہ ہے جیسا کہ انسان اور درخت اور آسمان ماہیت ہیں، اگر اس کے لیے ماہیت ثابت ہو تو وجود واجب اس ماہیت کے لیے لازم ہو گا مگر اس کو قائم کرنے والا نہ ہو گا۔ اور لازم تابع و معلول ہوتا ہے، لہذا وجود واجب محلوں ہو گا، جو اس کے واجب ہونے کے منافی ہے۔

اور اس کے ساتھ ہی فلاسفہ کہتے ہیں کہ باری تعالیٰ مبدأ اول ہے، موجود، جوہر، واحد، قدیم، باقی، عالم، عاقل، معمقول، فاعل، خالق، صاحب ارادہ قادر، نندہ رہنے والا، عاشق، مخشوق، لذیذ، لذت اٹھانے والا، سخنی اور رخیر شخص ہے، اور دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ سب عبارت ہے معنی واحد سے اس میں کثرت نہیں ہے اور یہ ایک عجیب سی بات ہے۔

ہمیں چاہئے کہ پہلے تھنتق کے ساتھ ان کے مذہب کو سمجھ لیں پھر اغتر اخض کی طرف متوجہ ہوں، یعنونکہ کسی مذہب پر سمجھنے سے پہلے اغتر اخض کرنا اندھیرے میں نشانہ لگانا ہے۔

ان کے مذہب کی تفہیم کا خلاصہ یہ ہے کہ وہ کہتے ہیں " ذات مبدأ اول ایک ہے، اللہ اسما اوس کی طرف کسی چیز کے اضافت کی وجہ سے کثیر ہوتے ہیں، یا یہ کہ کسی چیز کو اس کی طرف مضاف کیا جاتا ہے یا کسی چیز کو اس سے سلب کیا جاتا ہے، اور سلب ذاتِ مسلوب عنہ میں کثرت کو واجب نہیں کرتا، اور نہ اضافت کثرت کو واجب کرتی ہے اس لیے وہ لوگ کثرت سلوب اور کثرت اضافات کا انکار نہیں کرتے، لیکن ان امور کے رویں پوری توجہ سلب و اضافت ہی کی طرف کی جاتی ہے فلاسفہ کہتے ہیں کہ جب اُسے اول کہا جائے گا تو وہ اضافت ہوگی انہیں وجود اس کی طرف جو اس کے بعد ہیں، اور جب اسے مبدأ کہا جاتا ہے تو وہ اشارہ ہے اس بات کی طرف کہ اس کے غیر کا وجود اس سے ماخوذ ہے، اور وہ اس کا سبب ہے، لہذا یہ اضافت ہوگی اس کے محلولات کی طرف، اور جب اسے موجود کہا جاتا ہے تو اس کے معنی تو معلوم ہی نہیں، اور جب اسے جوہر کہا جاتا ہے تو اس کے معنی ایسے وجود کے پیش جس سے موجود نہیں، حلول کی سلب کیا گیا ہے، اور اس سلب کو اگر قدر کیا جائے تو اس کے معنی اولاً اس سے عدم کو سلب کرنے کے ہیں، لہذا قدم و باقی کا حاصل اس بات کی طرف رجوع کرے گا کہ وجود بسوق بالعدم ہے نہ متحقق بالعدم، اور جب کہا جائے کہ واجب الوجود کے معنی ہیں ایسا موجود جس کے لیے کوئی علت نہ ہو۔

اور وہ اپنے غیر کے لیے علت ہو تو یہ سلب و اعماقتو کو صحیح کرتا ہوگا، جب اس سے علت کی نفعی کیجاٹے تو یہ سلب ہو گا، جب اسے اس کے غیر کی علت مانجا جائے تو یہ اعماقتو ہو گی، اگر اسے عقل کیجاٹے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ موجودہ مادے سے بری ہے، اور ہر موجود جو اس صفت کا ہو عقل ہے یعنی اپنی ذات کو پہچانتا ہے اور اس کا شعور رکھتا ہے اور اپنے غیر کو بھی پہچانتا ہے، اور ذات سُجنا نہ اغماطی کی تو یہ صفت ہے یعنی وہ مادے سے بری ہے اس وقت وہ عقل ہے اور یہ دونوں یہ عبارت ہیں معنی واحد سے (یعنی وہ اپنی ذات کو بھی پہچانتا ہے اور غیر کو بھی) دو لفظ کا مرتع عقل ہے) اور جب اسے کیجا تا ہے "عقل" تو اس کے معنی ہیں کہ اس کی ذات جو عقل ہے اس کے لیے معقول ہوتی ہے، لہذا وہ اپنی ذات ہی کو پہچانتا ہے اور اپنی ذات ہی کو پہچانتا ہے۔ پس اسی کی ذات معقول ہے، اور اسی کی ذات عاقل ہے، اور اسی کی ذات عقل ہے، اور سب کے سب ایک ہیں، کیونکہ وہی معقول ہے، اس حیثیت سے کہ وہ ماہیت مجرّد ہے مادے سے، اور اپنی ذات سے آپ غیر مستور ہے، اور جب وہ اپنی ہی ذات کو پہچانتا ہے تو عاقل ہے اور جب اس کی ذات ہی اس کی ذات کیلئے معقول ہے تو وہ معقول ہی ہے، اور جکہ وہ اپنی ذات ہی سے عقل ہے زائد بر ذات ہو کر نہیں بلکہ عقل ہونے کے اعتراض سے تو بعد نہیں کہ عاقل و معقول تحد ہو جائیں، کیونکہ عاقل جب اپنے وجود یوں قابل کی حیثیت سے جانتا ہے تو اس کو معقول کی حیثیت سے بھی جانتا ہے، لہذا عاقل و معقول ہر حیثیت سے ایک تھامیں گے، اور اگر بھاری عقل، عقل اول سے مفارقت کرتی ہے تو جو چیز کہ اول کے لیے بالعقل ابدی ہوگی وہ ہمارے لیے بالقصہ بھی ہنگامی ہوگی اور بالعقل بھی ہنگامی، اور جب اس کی طرف خاتم باری "فاعل" وغیرہ صیی صفات غلیظہ مسوب کی جاتی ہیں تو اس کے معنی یہ ہوتے ہیں کہ اس کا وجود شریف ہے، اس سے وجود کل لازماً فیضان پا آتا ہے، اور اس کے غیر کا وجود اس کے وجود کا تابع و حاصل ہے، جیسا کہ تو سدرج کا تابع ہوتا ہے،

اور گرمی، آگ کی، حالانکہ اس کی طرف نسبت عالم کی ایسی تشبیہ ہے نہیں وہی حاکمیت، جیسی کہ توہنے کی نسبت سورج کی طرف وہی جا سکتی ہے الاؤ اس کے کوئے معلوم نہ چحا جائے ورنہ کوئی نسبت نہ ہوگی بلکونکہ سورج کو اپنی ذات سے فیضان نہ کر کوئی شوہر نہیں ہے، اور نہ آگ کو اپنے سے گرمی کے فیضان کا شوہر ہو سکے ہے یہ فیضان تو محض طبیعت کا تقاضہ ہے، مگر اول تو عالم بذات ہے اور اس کی ذات وجود غیر کریم ہے۔ مبدأ ہے، لہذا جو کچھ اس سے فیضان پار ہا ہے وہ اس کو مخلوم ہے اور نہ جو کچھ اس سے صادر ہو اس سے وہ غافل ہے نیزہ کہ وہ تم میں سے کسی کے ماتحت نہیں ہے، جو (مشلاً) اگر کسی مریض اور سوچنے کے درمیانی کھڑا ہو جائے تو مریض سے سورج کی حرارت اس کی وجہ سے انعطواری طور پر رُور ہو جائے گی نہ لہ اختیاری طور پر، اس کے برعکس مبدأ اول جانتا ہے کہ اس کے کمال سے جو فیضان پار ہا ہے اس کا غیر ہے اند اگر دوسرا شخص جو مریض پر سایہ اول ہا ہے اسی طرح سایہ دالنے پر قباد نہ ہو تو اس کے ساتھ تشبیہ ہیں ہی جا سکتی، کیونکہ سایہ دالنے والا اپنے سایہ کا حصہ جسمی حیثیت سے قابل ہے اور واقعہ سایہ اندازی کو وہ جو شتوی شعوری حیثیت سے جانتا ہے کہ جسمی، حالانکہ اول کے بارے میں ایسا نہیں کہا جا سکتا، یہاں تو معاشر یہ ہے کہ قابل اس کا عالم بھی ہے اور اس سے راضی بھی ہے، اور وہ اس کا عالم بھی ہے کہ اس کا کمال اس میں ہے کہ غیر اس سے فیضان پار ہا ہے بلکہ یہی بھی خرض کیا جائے کہ جسم جو اپنے آپ کے لیے سایہ انداز ہے اور وہ اپنے داقعہ سایہ اندازی کا عالم ہے تو وہ اس سے راضی بھی ہے تو جسمی اول کے مادوی نہ ہوگا بلکہ کیونکہ اول عالم بھی ہے اور قابل بھی، اور اس کا عالم اس کے فعل کا مبدأ ہے کیونکہ اس کا عالم اپنی ذات پر مبدأ کل ہونے کی حیثیت سے فیضان کل کی ملت ہے اور نظام موجود نظام معقول کا ستائی ہے، اس متنی میں کہ وہ اس سے واقع ہو سکے ہے، لہذا اس کا قابل ہونا اس کے عالم بالکل ہونے پر نہ ہیں بلکونکہ اس کا عالم بالکل اس سے فیضان کل کی ملت ہے اور اس کا عالم بالکل ہونا اس کی ذات کے عالم پر نہ ہو یعنی کیونکہ جو اپنا مبدأ کل

ہونا نہ جانے تو اپنی ذات کو بھی نہ جانے گا اس طرح قصہ اول سے تو معلوم اس کی ذات ہو گی، اور قصہ دوسری سے معلوم کل ذکار نات ہو گئی، پس یہی معنی ہیں اس کے فاعل ہونے کے، اور جب اسے قادر کیا جائے گا تو اس سے اس کا ایسا فاعل ہو مامرا دریا جانے گا جیسا کہ ہم نے مستین کیا ہے۔ وہ یہ کہ اس کا د جو دسا وجود ہے جس سے مقدورات کا فیضان ہوتا ہے، اور اس فیضان سے کل ذکار نات اکی ترتیب اس طرح ہوتی ہے کہ حسن کمال کے تمام مکملات کا غایت درجہ طبقہ میں ہوتے ہے۔

اور جب اسے مرید (صاحب ارادہ) کیا جاتا ہے تو اس کا مطلب یہ ہو گا کہ جو بھی اس سے فیضان پیتا ہے اس سے وہ غافل نہیں ہے، اور نہ اس سے ناراض بکر وہ جانتا ہے کہ فیضان کل میں کمال اسی سے ہے، اس معنی میں یہ کہنا ٹھیک ہو گا کہ وہ اس سے راضی ہے، اور جائز ہو گا کہ راضی کو مرید بھی کیا جائے، لہذا ارادہ عین قدرت کے سوا کچھ بھی نہیں، اور قدرت عین علم کے سوا کچھ نہیں اور علم عین ذات کے سوا کچھ نہیں، لہذا ان سب کامراج عین ذات ہو گا، اور یہ اس لیے کہ اس کا علم بالاشیاد، اشاد سے مخدود نہیں ہے، اور نہ وہ وصف یا مکالا اپنے غیر سے مستغایت ہو گا، اور یہ واحد ایجاد میں محال ہے، ہمارا علم یہی دو قسم کا ہوتا ہے، ایک تو وہ علم جو کسی شے کی صورت میں حالت ہو اے، جیسے آسمان و زمین کی صورت کے سطح ہمارا علم، دوسرے وہ علم جس کو ہم نے اختراع کیا ہے، مثلاً اس شے کا علم جس کی صورت کا تو ہم نے متابہ نہیں کیا، لیکن اپنے ذہن میں اس کا تصویر قائم کیا پھر اس کو خارج میں ظاہر کیا ہے، لہذا اس صورت کا وجوہ مستفاد عین العلم ہو گا ایذ کہ علم مستفاد عن الصورت اور مبدأ اول کا علم قسم شانی کے علم کی طرح ہے کیونکہ اس کی ذات میں نظام کا مثال اس کی ذات سے نظام کے عینہ کا سبب ہے۔

ہاں اگر نفس شے کا بجز استحضار یا کتابت خط کا شخص تصویر ہمارے ذہن میں اس عبور کے احداث کے لیے کافی ہو جائے تو ہمارا علم بعضیہ قدرت اور بعضیہ ارادہ ہو گا۔ لیکن ہماری کمزوری کی وجہ سے ہمارا تصویر ایجاد صورت کے لیے کافی نہیں ہوتا، بلکہ اس کے

ساختہ ہم ایک ارادہ امتیاز دہ کے بھی محتاج ہوتے ہیں جو قوت شو قیہ سے پیدا ہوتی ہے، تاکہ ان دونوں سے اعضا کے آئیہ کے عضلات و اعصاب میں قوت محرک کو متحرک کرے، پس حرکت عضلات و اعصاب سے ہاتھ وغیرہ متحرک ہوتے ہیں اور پہنچی حرکت سے، وہ قلم یا دوسرا سے آلات خارجی کو متحرک کرتے ہیں، اور حرکت قلم سے مادہ جیسے روشنی وغیرہ متحرک ہوتی ہے، پھر ہمارے ذہنخواہ میں صورت متصورہ حاصل ہوتی ہے اور کسی لیے کہا جائے گا کہ ہمارے ذہنوں میں اس صورت کا نفس وجود نہ تو قدرت ہی ہے اور نہ ارادہ، بلکہ ہم میں جو قدرت تھی وہ عضلات کے مبدأ محرک سے تھی اور یہی صورت عضلات کے اس محرک کو تحریک دیتی تھی، وسیعی محرک مبدأ قدرت ہے، مگر واجب الوجود میں تو ایسا نہیں ہے۔ وہ ایسے اجسام سے تحریک نہیں جو اپنے اطراف سے قوی کو متحرک کرتے ہوں لہذا اس کی قدرت، ارادہ، علم، اور فوائد سب ایک ہیں۔

اور جب اسے زندہ کہا جائے گا، تو اس سے مراد یہ ہو گی کہ وہ ازروںے علم عالم ہے، جس سے ایسا وجود غیب پاتا ہے جس کو اس کا فعل کہا جائے گا، لہذا وہ زندہ ہے، یعنی وہ بہت کام کرنے والا اور بہت جانتے والا ہے اس سے مراد اس کی ذات ہو گی افعال کی طرف اضافت کے ساتھ، اسی طریقے پر جس کا کہ ہم نے ذکر کیا، ہماری زندگی کی طرح نہیں کیونکہ وہ دو ایسی مختلف قوتوں کے بغیر تکمیل نہیں پاتی جس سے اور اک فعل کا نتیجہ ہوتا ہے، لہذا اس کی حیات بھی ایسی ذات ہی ہے۔

اور جب اسے کہا جائے گا جو اد، یعنی بہت بخشش کرنے والا، تو اس سے مراد یہ ہو گی کہ اس سے کل کافی ضان ہوتے ہے، جس سے اس کی کوئی غرض دا بستہ نہیں، اور جو دیسی بخشش دوچیزوں سے تکمیل پاتی ہے، ایک یہ کہ جس بخشش کی جاتی ہے اس سے اس کو فائدہ، پیچے، گیوں کو جو شخص اسی پیچر کی بخشش کرتا ہے جس سے طرف ثالثی ہے تو اس کو صفت بخشش سے مسوب پہنی کیا جاسکتا، دوسرے یہ کہ جو اد کو اپنے جو دیں اپنی کسی ذاتی غرض کی تکمیل کا محتاج ہیں، تو زنا جاہے، اکیوں کہ اس کا بخشش پر اقدام اس کی ذات کی ضرورت کی تھت ہوتا ہے، اور جو شخص بخشش اس لیے کرتا ہے کہ اس کی

تعریف و شناکی جائے، یا کسی نہ مدت سے اُسے چھپکارا لے، تو وہ معاوضہ طلب کہلاتے گا، اس لیے اس کو جو اد نہیں کہا جا سکتا۔ جو حقیقی تو صرف اللہ سبحانہ کے لیے سزا داد اے، کیونکہ وہ اس کے ذریعے نہ تو کسی نہ مدت سے بخات کا خواہش مند ہے، نہ کسی کی تعریف سے استفادہ کا، لہذا اس کم جو اد مع اضافت فعل کے اس کے وجود ہی کی خبر درسے رہا ہے، مع سلب غرض کے، اس لیے وہ اس کی ذات میں کثرت کی طرف مودی نہ ہو گا۔

اور جب اسے "خیر محض" کہا جائے گا تو اس سے مراد یا تو اس کا ایسا وجود ہو گا جو نقص اور امکان عدم سے بری ہو، کیونکہ تشرک وجود نہیں ہوتا، بلکہ وہ عدم جو ہر کی طرف منوب ہوتا ہے۔ یا عدم صلاح حال جو ہر کی طرف، ورنہ وجود (اس حیثیت سے کہ وہ وجود ہے) اخیر ہو گا، اور جب لفظ خیر کا استعمال کیا جائے گا تو اس سے مراد نقص و شر کے امکان کے سلب سے لی جائے گی، یا یہ کہا جائے گا کہ "خیر" بسب اس کے وہ نظام اشیاء کے لیے سبب ہے اور چونکہ "اول" ہی مبدأ ہے ہرستے کے نظام کا، اس لیے وہ خیر ہے، اس لیے یہ اس کے وجود ہی پر وال ہو گا مع نوع اضافت کے۔ اور جب اسے کہا جائے گا "واجب الوجود" تو اس کے معنی ہیں یہی وجود مع سلب کے (اس کے وجود کی) مع حالت عدم اولاً و آخرًا۔

اور جب اسے کہا جائے گا عاشق و متعشق اور لذیذ و متنذذ، تو اس کے معنی یہ ہیں کہ ہر سن و جمال اور ہر رونق و بہاد کا وہی مبدأ ہے۔ اور ہر ذی کمال کیلئے وہی محبوب متعشق ہے؛ لذت کے معنی ہیں کمال مناسب کا دراک، اور اگر کوئی شخص اپنے معلوٰت کے احاطہ سے یا اس پر محیط ہو کر اپنی ذات کے کمال کا دراک کرتا ہے، اور اپنے ہی جمال صورت کا، اور اپنے ہی کمال قدرت کا، اور اپنی ہی قوت اعضاء کا، باوجود ہر کمال و فتح خدا اور اگ اس کے لیے مکن ہو تو کہا جائے گا کہ وہ اپنے ہی کمال کا دوست ہے اور اس سے لذت اٹھاتا ہے، امگر عدم و نقصان کے مقدار ہونے کی وجہ سے اس کی یہ لذت ناقص ہو گئی کیونکہ زوال پذیر عوامل یا خوفی زوال کی وجہ سے سرور پورا نہیں ہو سکتا۔ لیکن ادل کے لیے بہادر اکمل اور جمال اتم حاصل ہے، کیونکہ ہر کمال اس کے لیے مکن ہے اور وہ اسے

حاصل ہے، اور وہ اس کمال کا مدارک ہے، امکانِ نقصان وزوال سے امن کے ساتھ  
مدارک ہے، اور اس کا کمال حاصل ہر کمال سے بالا ہے، لہذا اس کمال کی محبت اور  
اس کا عشق ہر شخص و محبت سے بالا و برتر ہے، اور اس سے التذاذ و ہر قسم کے التذاذ سے  
اعلیٰ ہے، بلکہ ہماری ناپایہ مدارک توں کے ساختاہیں کو کوئی مناسبت ہی نہیں۔ اور یہ کہنا یا  
ہے کہ اس کی حقیقتِ معنی کو الفاظ میں ظاہر کرنا مشکل ہے، البتہ صرف اشارہ یا استعارہ  
کیا جاسکتا ہے، جیسے ہم لفظ مرید (صاحبِ ارادہ) کے لفظ کا استعارہ کرتے ہیں، اور  
ہمارے ارادے سے اس کو تشبیہ دیتے ہیں حالانکہ اس کے ارادے سے ہمارے ارادے  
کو کوئی مناسبت ہی نہیں، اسی طرح نہ اس کے علم کو ہمارے علم سے نہ اس کی قدرت کو  
ہماری قدرت سے کوئی مناسبت ہے۔ ممکن ہے کہ تھیں اس کے بارے میں لفظی ذات  
اچھا نہ معلوم ہو، اس کے لیے بہتر سمجھو تو دوسرا لفظ استعمال کرو۔

مقصود یہ ہے کہ اس کا حال ملائکہ کے احوال سے بھی اشرف ہے، اور اس لایتی  
ہے کہ اس پر رشک کیا جائے، اور ملائکہ کی حالت تو ہماری حالتوں سے بھی اشرف ہے،  
اگر ذاتِ صرف پیٹ اور عضو تناسل ہی کی لذت کا نام ہوتا تو گدھے اور سوڑ کا مرتبہ  
بھی ملائکہ سے اشرف ہوتا، مگر یہ لذتیں حقیقی لذات نہیں، اس لیے وہ فرشتوں کو جو مجرد  
عنِ المادة ہیں، حاصل نہیں، انھیں چون ذاتِ حاصل ہے وہ سرورِ شعور کی لذت ہے،  
کس چیز کا شعور؟ اس جمال و مکمال کا جو کبھی زوال پذیر نہیں، لیکن جو احوال ان فرشتوں  
کے ہیں اس سے بالاتر احوال اس "وجودِ اول" کے ہونے چاہیں، کیونکہ وجودِ ملائکہ وجود  
کے عقولِ مجرده ہیں) اپنی ذات سے تو وجودِ ممکن ہیں اور اپنے غیر سے واجبِ وجود ہیں،  
ادھار مکانِ عدم شر و نفس کی ایک نوع ہے، لہذا کوئی چیز مطلقاً ثابت سے بڑی نہیں ہو سکتی  
سوائے وجودِ اول کے، لہذا وہ خیرِ محض ہے، اس کے لیے بہا و جمالِ اکمل ہے، پھر  
وہی مشوق بھی ہے، چاہے غیر اس سے عشق کرے یا نہ کرے، جیسا کہ وہ عاقل بھی  
ہے اور معقول بھی، چاہے غیر سے سمجھے یا نہ سمجھے، اور ان سب معافی کا مرجع اسی کی  
ایک ذات ہے، اس کا دراگِ ذات ہے، اس کی عقل اس کی عین ذات ہے اور

وہی عقل مجرد ہے، پس سب کا مرچ ج ایک ہی معنی کی طرف ہے۔  
یہ ہے طریقہ تلقین فلسفہ کے مذہب کا۔

اب یہ امور دو قسموں میں منقسم ہو سکتے ہیں :-  
(۱) وہ جن پر اعتقاد جائز ہے۔ ان کے متعلق ہم یہ نتائجیں گے کہ یہ فلسفہ

کے بنیادی اصول کے مطابق نہیں۔

(۲) وہ جن پر اعتقاد جائز نہیں۔ یہاں ہم فلسفیوں پر تنقید کریں گے۔  
اور ہم کثرت کے مراتب خمسہ کی طرف پھر توجہ کریں گے، ان کی فلسفیوں نے جو  
تردد کی ہے ان پر تنقید کرتے ہوئے یہ ظاہر کریں گے کہ وہ اپنے دعوے کی تائید  
میں عقلی دلائل پیش کرنے سے قاصر ہیں۔ اب ہم ہر سلسلے تفصیل سے بحث کریں گے۔

## مسئلہ (۶)

# فلسفہ کے صفاتِ الہمیہ انکار اور اس کا بطل

فلسفہ کا اس بات پراتفاق ہے کہ "میدا اول" کے لیے علم و قدرت و ارادہ کا اثباتِ محال ہے، جیسا کہ اس امریں معتبر نہ ہی متفق ہیں۔ وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ یہ اسلامی طور پر وارد ہوتے ہیں اور ان کا اطلاق لغتہ جائز رکھا جاتا ہے، لیکن مرجح ان کا ذات واحد ہے (جیسا کہ گمرا) اور اس کی ذات پر صفاتِ زائدہ کا اثبات جائز نہیں، جیسا کہ خود ہمارے بارے میں تو یہ جائز ہے کہ ہمارا علم اور ہماری قدرت ہماری ذات پر اوصافِ زائدہ ہوں۔ کیونکہ ان کا دادعویٰ ہے کہ یہ موجب کثرت ہے۔ اگر یہ صفات ہم پر طاری ہوتی ہیں تو ہم جانتے ہیں کہ وہ زائد بر ذات ہیں کیونکہ وہ متجدد اطاری ہوتی ہیں۔ اور اگر ان کا ہمارے وجود سے اس طرح موافذت کیا جائے کہ وہ ہمارے وجود سے غیر متاخر ہوں تو وہ یہی زائد علی الذات ہیں سمجھی جائیں گی، ایسا ہی دوپیزوں میں سے جب ایک دوسری پر طاری ہو اور معلوم ہو جائے کہ یہ وہ ہیں موسکتی اور وہ یہ ہیں، اگر اس طرح ان کا موافذہ کریں تو ان دونوں کا علیحدہ علیحدہ ہوتا سمجھو میں آئے گا۔ یہ صفاتِ نواتِ اول کی صفاتِ مقارنہ ہونے کی حیثیت سے سمجھی اشیاء سوائے ذات ہی ہوں گی، اب یہ بات واجبِ الوجود میں کثرت کا سبب ہوگی، جو محال ہے، اسی لیے ان کا نقیٰ صفات پر اجماع ہوا ہے۔

ان سے پوچھا جائے گا کہ اس قسم کی کثرت کے محال ہونے کو تم نے کیسے جانتے اس بارے میں تم سوائے معتبر نہ کر کا، مسلمین کے خلاف جا رہے ہو، اب اس پر تم کون سی دلیل پیش کرتے ہو؟ اگر کہا جائے کہ ذات جو صفات کی حیل

ہوتی ہے واحد ہے، لہذا وجہ وجود میں کثرت صفات محال ہے۔ اب یہی مسئلہ باہم التزاع ہے، اس کا حال ہونا ضرورت تو معلوم نہیں، اس کے لیے دلیل کی ضرورت ہے! مفہاری دلیل کیا ہے؟  
اس پارے میں ان کے دو مسلک ہیں:-

اولاً تو وہ یہ کہتے ہیں کہ اس پر دلیل یہ ہے کہ دو چیزوں میں یعنی صفت و موصوف میں سے جب یہ وہ نہ ہو اور وہ یہ تہ بھو

۱۔ یادان میں سے ہر ایک دوسرے سے وجود میں مستقی ہو گی (۲۲) یا ہر ایک دوسرے کی محتاج ہو گی (۲۳) یا یہ کہ ایک ان میں سے دوسرے سے مستقی ہو گی اور دوسری محتاج ہو گی اور اگر ہر ایک کو مستقی قرار دیا جائے تو دونوں واجب الوجود ہو جاتے ہیں، اور یہ تشنج مطلقة ہے، جو حال ہے۔

یا ہر ایک ان دونوں میں سے ایک دوسرے کی محتاج ہوں گی تو ان میں ایک واجب الوجود نہ ہو گی، ایکونکہ واجب الوجود کے معنی یہ ہیں کہ جس کا قوام خود اسی کی ذات سے ہو، اور وہ اپنے غیر سے من کل وجہ مستقی ہو، لکرجب یہ غیر کی محتاج ہو تو یہ غیر اس کی علت ہوا، اگر اس غیر کو پہاڑ دیا جائے تو اس کا وجود ممتنع ہو گا، اپنی ذات سے اس کا وجود نہ ہو گا بلکہ اپنے غیر سے ہو گا۔

اور اگر کہا جائے کہ ایک ان میں سے دوسرے کی محتاج ہوتی ہے، تو محتاج ہوتی ہے وہ معلول ہے اور واجب الوجود دوسرا ہے، اور جب وہ معلول ہو گا تو بب کا محتاج ہو گا اور اس بات کی طرف مودی ہو گا کہ ذات واجب الوجود، سب سے ساتھ مرتب ہوتی ہے۔

اعترض اس پر اس طرح ہو گا کہ ان اقسام میں سے اختیار کردہ قسم اخیر ہے، لیکن یہی قسم تشنجی مطلقة کے متعلق بھی ہم نے گز شستہ مسلمین یہ ظاہر کر دیا ہے کہ مفہاری تردید کسی دلیل پر بنی نہیں ہے، لیکن یہ کوئی کہ تشنجی مطلقة کا انتقال کثرت کے ابطال سبی پر بنی ہو گا۔ اس لیے جو چیز کسی مسئلہ کی فرع ہوں اس کی اصل نہیں قرار

دی جاسکتی۔ لیکن مناسب تریہ ہے کہ کہا جائے کہ ذات اپنے قوام میں صفات کی نہیں ہوتی، البتہ صفات محتاج ہوتی ہیں جو صوف کی جیسا کہ خود ہم میں ہوتا ہے۔

سران کا یہ قول کہ اپنے غیر کا محتاج واجب وجود نہیں ہوتا، تو ان سے پوچھا جائے کہ کہم اگر تم واجب وجود سے یہ مراد ہے کہ اس کی کوئی علت فاعلی نہیں ہے تو چھرتم یہ کیوں کہتے ہو؟ اور یہ کہنا کیوں حال ہوا کہ جیسے ذات واجب وجود کی قدیم ہے اور اس کا کوئی فاعل نہیں ہے ایسے ہی اس کی صفت بھی اس کے راستہ قدیم ہے اور اس کا کوئی فاعل نہیں ہے؟ اور اگر تم واجب وجود سے یہ مراد یہ ہو کہ اس کی کوئی علت قابلہ نہیں ہوتی تو اس معنی میں صفات کو ضروری یا واجب نہیں کہا جاسکتا۔ مگر اس کے باوجود وہ قدیم ہوتی ہیں اور ان کا کوئی فاعل نہیں ہوتا، تو اس راستے میں کون ستھناد ہے؟

اگر کہا جائے کہ واجب وجود مطلق وہ ہوتا ہے جس کی نہ علت فاعلہ ہونہے قابلہ مگر جب یہ تسلیم کیا جائے کہ صفات کی علت قابلہ ہوتی ہے تو ان کا محلوں ہونا بھی تسلیم کیا جائے گا۔

ہم نہیں گے کہ ذات قابلہ کا نام علت قابلہ رکھنا آپ کی اصطلاح ہے، اور اس اصطلاح کے مطابق دلیل تو شوت واجب وجود کی طرف رہبری نہیں کرتی، البتہ ایسے کفار سے کے انسات کی طرف رہبری کرتی ہے جیسا عقل و معلومات کا تسلیل مشقح ہو جاتا ہے۔ اس کے علاوہ کسی اندازے کی رہبری نہیں کرتی، اگر واحد کے لیے ایسی صفات قدیمہ کو مانا جائے جن کا کوئی فاعل نہیں، جیسا کہ اس کی ذات کا کوئی فاعل نہیں، تو قطع قتلسل جب بھی ممکن ہے، لیکن ان صفات کا استقرار اس کی ذات ہی میں ہوگا، لہذا فقط واجب وجود کو نظر انداز کر دینا چاہیے، میکنہ اس سے القابس کا اسکان ہے، اس وقت دلیل قطع قتلسل ہی کی طرف رہبری کے کی اور کسی چیز کی طرف نہیں۔ اس کے سوا کسی اور جریحاً دعویٰ بعض حکم ہوگا۔

اگر کہا جائے کہ جس طرح کے علت فاعلی میں قطع تسلیم واجب ہوتا ہے، علت قابلہ میں بھی واجب ہو گا، کیونکہ اگر ہر موجود کسی محل کا محتاج ہو جس میں وہ استقرار پاتا ہے تو محل بھی اسی طرح کسی محل کا محتاج ہو گا جس سے تسلیم لازم آئے گا۔

تو ہم کہیں کہ کوئی صفت اس کی ذات قائم تغیرہ نہیں ہوتی جیسا کہ ہماری ذات کی مثال سے ہم سمجھو سکتے ہیں، اسی لیے ہم اس تسلیم کا قطع کر دینا ضروری ہے، اور ہم کہہ سکتے ہیں کہ صفت اس کی ذات قائم تغیرہ نہیں ہوتی جیسا کہ ہماری ذات کی صفت کا مثال سے ہم سمجھو سکتے ہیں، اور ہماری ذات اس کا محل ہے اور ہماری ذات کسی محل میں نہیں ہے لیکن صفت ذات کے علت فاعلی کا تسلیم منقطع ہو گیا کیونکہ صفت کا بھی کوئی فاعل نہیں جیسا کہ ذات کا کوئی فاعل نہیں، بلکہ ذات صفت کے ساتھ ہمیشہ ہی سے مستحکم ہے، جو بلا علت (ذات ہی کی طرح) موجود ہے، رہی علمت قابلہ تو اس تسلیم سے مستحکم ہوتا ہے، مگر اس سے یہ کیوں لازم آتا کہ جب علت کا انتہاد کیا جائے تو محل کا بھی انتہاد ہو گا، اور دلیل تقطیع تسلیم ہی پر محور کرنی ہے اور ہر طریقہ جس سے قطع تسلیم ممکن ہو وہ واجب الوجود کی انتہائی برہان کے قضیہ کا نتمنہ ہے۔

اور اگر واجب الوجود سے ایسے موجود کے کوئی علت فاعلی نہ ہو تو جس کی وجبہ سے قطع تسلیم ممکن ہو، کوئی اور چیز مرادی جائے تو ہم اس کو واجب الوجود قطبنا تسلیم نہیں کرتے، اور جب کسی عقل ایسے موجود قدم کے قبول کرنے کے لیے جس کے وجود کی کوئی علت نہیں، اسے اندر بخایش پاتی ہے تو وہ کسی صفت سے موصوف قدم کے قبول کرنے کے لیے بھی جس کی ذات و صفات کی بھی کوئی علت نہیں، پس انہوں بخایش پاتی ہے۔

**مسلاک دوم:** فلاسفوں کا قول ہے کہ علم و قدرت، دونوں بھی ہماری ماہیت ذات میں داخل نہیں، بلکہ دونوں عرضی ہیں، اور جب سی صفات اول کے لیے بھی ثابت کی جائیں تو وہ بھی اس کے ماہیت ذات میں داخل نہیں ہوں گی، بلکہ اس کی طرف بالا صافت عرضی ہوں گی، کوئی اس کے لیے دائم ہوں، اور بہت سے عرضی وجود ہمہ غیر مفارق ہو سکتے ہیں، اور ماہیت کے لیے لازم ہوتے ہیں، اس کے باوجود وہ اس کی

ذات کے مقوم نہیں ہوتے، مگر جب عرضی ہوں گے تو تابع ذات ہوں گے، اور ذات ان کا سبب ہو گئی، لہذا معلول ہوں گے، پھر کس طرح وہ واجب الوجود قرار دئے جائے سکتے ہیں۔ پرانی دلیل بے جو کسی قسم عبارت کے آدال بار کے ساتھ پیش کی جائے۔ ہم اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ اگر تم ان صفات کو تابع ذات اور ذات کو ان کا سبب گردانے سے یہ مراد یتے ہو تو ذات ان کی علت فاعلی ہے، اور وہ ذات کے مفعول ہیں تو ایسا نہیں ہو سکتا، یعنی کہ یہاں سے علم کو ہماری ذات کی طرف مضار کرنے کا مستلزم نہ ہو گا جبکہ ہمارے علم کی علت فاعلی نہیں ہے۔ اگر تم ذات سے محل مراد یتے ہو تو کہتے ہو کہ صفت کا قوام بنفسہ غیر محل میں نہیں ہو سکتا تو یہ مسلم ہے، اور لوئی وجہ نہیں کہ اس کو محال قرار دیا جائے۔ یا اگر صفت سے بتی وجد یا عرضی وجود، یا معلول مرادی جائے یا جو بھی مرادی جائے، تب بھی ہمارا مضمون میں کوئی تغیرت نہ ہو گا، یعنی کہ اس کے معنی اس کے سوا کچھ نہیں ہوں گے کہ صفاتِ الہیہ ذاتِ الہی سے قائم ہیں، جیسی کہ تمام صفات ذات سے قائم ہوئی ہیں پھر ان کا قائم بالذات ہونا کیوں محال سمجھا گیا با وجود دیکھ وہ بھی قدیم ہیں اور ان کا کوئی فاعل بھی نہیں۔

بہر حال فلسفیوں کی ساری دلیلیں تمام تر معروب کن الفاظ کا گور کہہ دھندا ہیں وہ کبھی صفاتِ الہیہ کو محلن کہتے ہیں کبھی جائز، کبھی تابع، کبھی لازم، کبھی معلول، اور ان تمام الفاظ کو ناپسندیدہ قرار دیتے ہیں۔ ان سے کہا جائے گا کہ اگر اس کے معنی یہ ہیں کہ صفات کی کوئی علت فاعلی ہے تو یہ مانا نہیں جاسکتا، اور اگر اس سے یہ مراد ہے کہ ان کی کوئی علت فاعلی نہیں بلکہ ان کے صرف قیام کے لیے محل کی ضرورت ہے تو اس معنی کے لیے جو عبارت چاہو گئڑلو، اس میں کوئی مضائقہ نہیں ہے۔

عیار قی رعب دا ب قائم کرنے کا ایک دوسرا طریقہ بھی ہے، وہ کہتے ہیں کہ یہ اس بات کی طرف مودتی ہوتی ہے کہ ادول ان صفات کا محتاج ہے، حالانکہ غنی مطلق محتاج نہیں ہو سکتا، غنی تو اس کو ہمیں گے جو اپنے غیر کا محتاج نہ ہو۔

پر الفاظ کا انتہائی روکیک استعمال ہے۔ سمجھنا چاہئے کہ صفاتِ کمال ذاتِ کامل سے کوئی فلک چیز نہیں ہیں کہ کہا جائے کہ وہ محتاجِ غیر ہو گئی، اگر وہ ہمیشہ سے ہے تو علم و قدرت و حیات کی صفاتِ کاملہ کے ساتھ بھی ہمیشہ سے ہے، پس محتاج کیسے ہوئی؟ یا یہ کہ کیسے جائز رکھا جا سکتا ہے کہ زوم کمال کو احتیاج سے تغیر کیا جائے، اور تو ایسی بات ہے جیسے کوئی کہے کہ ”کامل“ دہ ہے جو کمال کا محتاج نہ ہو لہذا جو اپنی ذات کے لیے صفاتِ کمال کے وجود کا محتاج ہو وہ ناقص ہے، تو اس کا یہ جواب دیا جائے گا کہ اس کے کامل ہونے کے معنی ہی اس کی ذات کے لیے وجود کمال کے ہیں، یہیں تم مغض نفعی تخلیقات کی بنا پر ان صفاتِ کمال کا کیسے انکار کر سکتے ہو جو تمہارہ الہیت ہیں۔ اگر کہا جائے کہ جب تم نے ذات و صفت کو ثابت کرو یا اور ذات میں صفت کے حلول کو بھی ثابت کر دیا تو یہ نزکیب ہوئی اور ہر تر کیب مرکب کی محتاج ہے، اور اسی لیے اول کا جسم موتا جائز نہیں رکھا جانا کیونکہ جسم مرکب ہوتا ہے۔

تو ہم کہیں گے کہ یہ کہنا کہ ہر تر کیب محتاجِ مرکب ہوتی ہے، ایسی ہی بات ہے جیسے کہیں کہ ہر موجود محتاجِ موجود ہوتا ہے، اس لیے جب یہ کہا جائے گا کہ ”اول“ موجود قدیم ہے جس کی کوئی علت ہے نہ کوئی موجود، تو اسی طرح یہ بھی کہا جائے گا کہ وہ موصوف قدیم ہے، اس کی ذات کی کوئی علت ہے نہ اس کی صفات کی، نہ اس کی ذات کے ساتھ قیام صفات کی، بلکہ وہ کلی جیشیت سے بلا علت قدیم ہے، رہا جنم تو اس کو اول قرار نہیں دیا جاسکتا، کیونکہ وہ حدادت ہوتا ہے، اور حدادت اس لیے ہوتا ہے کہ وہ کبھی تغیرات سے خالی نہیں ہوتا۔ اور جو شخص کہ حدادتِ جسم کا قابل نہیں اس کو علتِ اولیٰ کو لازماً جسم ماننا پڑے گا جیسا کہ ہم آئندہ صفات میں ثابت کریں گے۔

لہذا اس مسئلے میں تھارے سارے مسائل ایک قسم کے تخلیقات ثابت ہوتے ہیں۔ علاوہ ازین فلسفی جو بھی ثابت کرتے ہیں اس تو نفس ذات کی طرف راجح کرنے کی قدرت بھی نہیں رکھتے، مثلًا اس کو وہ ”عالم“ تو ثابت کرتے ہیں مگر ان کے قول سے

یہ لازم آتا ہے کہ یہ صفت مجرد وجود پر زائد ہو، اس لیے ان سے پوچھا جا سکتا ہے کہ آیا تم تسلیم کرتے توکہ اول اپنی ذات کے سوا ابھی جانتا ہے؟ بعض تو اس کو تسلیم کرتے ہیں، بعض کہتے ہیں کہ نہیں وہ اپنی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا، مسلک اول وہ ہے جس کو ابن سینا نے اختیار کیا ہے جو دعویٰ کرتا ہے کہ اول تمام اشیا کو نوع کی جانتا ہے جو زمانہ کے تحت داخل نہیں، البتہ ان جزئیات کو نہیں جانتا جو اس میں تجدید و احتجاج علم کا موجب ہوتے ہیں کہ اس کی وجہ سے ذات عالم میں قدرت ہوتی ہے۔

ہم پوچھتے ہیں کہ کیا اول کا علم، کل الواقع و احتواس کے وجود کے ساتھ کی انتہا ہیں، عین اس کا علم بذاتت ہے یا علم بغیرہ اگر کیوں کہ بغیرہ، تو تم کہتے کو نہایت کر رہے ہو اور فقادہ کا نقش کر رہے ہو، اگر کیوں کہ و بعینہ ہے تو اس شخص میں اور تم میں کیا فرق ہے جو کہتا ہے کہ انسان کا علم بغیرہ عین اس کا علم بنفسہ و علم بذاتت ہے، حالانکہ ایسا کہنے والے تو یقیناً رے وقوف ہیں۔ ان سے کہا جائے کہ شے واحد کی تعریف یہ ہے کہ اس کے اندر نقی و انتبات کا جمع ہونا وہ سماجی حال سمجھا جل کے چونکہ شے واحد کا علم واحد ہوتا ہے اس لیے آن واحد میں اس کو موجود و معدوم لتصویر کرنا محال ہو گا، چونکہ انسان کے لیے علم بنفسہ علاوہ علم بغیرہ کے دہمی طور پر ممکن سمجھا جا سکتا ہے تو کہا جائے گا کہ اس کا علم بغیرہ اس کے علم بنفسہ کے سوا ہے۔ اگر دونوں علم ایک ہوں، تو ایک کی نقی درسرے کی نقی، اور ایک کا انتبات درسرے کا انتبات ہو گا، یہ حال ہے کہ زید موجود بھی ہوا ورزید معدوم بھی ہو، یعنی آن واحد میں دونوں صورتیں ہوں تو ایسی حیات علم بغیرہ کی علم بنفسہ کے ساتھ و قریبی ہے، لہذا اسی مقام پر اول کے علم بذاتت کو علم بغیرہ کے ساتھ ایک نہیں سمجھا جا سکتا، کیونکہ ایک کا وجود درسرے کے بغیر دھماقلن سمجھا جا سکتا ہے اپس وہ دو جدید جزیں ہیں، اور یہ تو ممکن نہیں ہے کہ اس کے وجودِ ذات کے بغیر اس کے وجودِ ذات کا وہمی تصور کیا جائے۔ اگر کل ایسا ہی ہو تو یہ تم محل ہو گا، لہذا جو فلسفی بھی یہ اعتراف کرتا ہے کہ اول اپنی

ذات کے سوا جانتا ہے تو وہ لامحال کثرت کو ثابت کرتا ہے۔  
 اگر کہا جائے کہ ”وہ اپنی ذات کے فیر کو قصد اول کی بنیاد پر نہیں جانتا  
 بلکہ اپنی ذات کو مبدأ کل کی جیشتن سے جانتا ہے، پس کل کے ساتھ اس کا علم  
 قصد ثانی کو لازم کرتا ہے، کیونکہ ممکن نہیں کہ وہ اپنی ذات کو جانے بغیر یہ جانے کے  
 وہ مبدأ کا نہ ہے، کیونکہ مبدأ کا ذات ہونا اس کی ذات کی حقیقت ہے، اور  
 یہ ممکن نہیں ہے کہ وہ اپنی ذات کو اپنے غیر کا مبدأ سمجھے، ورنہ غیر بحقیقی  
 تفہمن و تروع اس کے علم میں شامل ہو جائے گا، اور کوئی وجہ نہیں کہ اس کی ذات  
 کے لیے لوازم نہ ہوں، اور یہ بات ماہست ذات میں کثرت کی موجب نہیں ہوتی،  
 لتنہ نفس ذات میں کثرت کا ہونا متفق ہے۔

اس کا جواب دو طریقے سے دیا جا سکتا ہے۔

اول یہ کہ تھارا قول کہ وہ اپنی ذات کو بھیتیت مبدأ جانتا ہے محسن تحکم  
 ہے، بلکہ چاہتے تو یہ کہ وہ عرف اپنی ذات کو جانے، کیونکہ اپنے مبدأ ہونے کا  
 علم تو علم بالوجود پر زائد ہو گا، اس لیے کہ مبدأ میت، ذات کی طرف اضافت ہے،  
 اور یہ حائز ہے کہ وہ ذات کو تو جانے اور اضافت پر کوئے ذات کو نہ جانے،  
 اگر مبدأ میت کو اضافت نہ مان جائے تو ذات میں کثرت پیدا ہو جاتی ہے، اور  
 اس میں وجود کے علاوہ ایک چیز مبدأ میت بھی آجائی ہے، اور یہ دو الگ الگ  
 چیزیں ہیں، جیسا یہ جائز ہے کہ ایک انسان اپنی ذات کو تو جانے مگر اپنا معلول  
 ہونا نہ جانتے، کیونکہ اس کا معلول ہونا اس کی علت کی طرف اضافت ہے، غیر  
 ذات ہے، اور علم بالاضافت غیر علم بالذات ہے، اصل برہماری دلیل تباہی و خطا  
 ہے، اور وہ یہ کہ ممکن ہے کہ علم بالذات متوہم ہو بغیر علم بالمبدأ میت کے قائم کرنے  
 اور یہ تو ممکن نہیں ہے کہ علم بالذات بغیر علم بالذات کے متوہم ہو کیوں کہ ذات تو  
 واحد ہے۔

جواب کا دوسرا طریقہ یہ کہ تھارا قول کہ کل کا علم ادل کو قصد ثانی سے بخوبی ہے،

ایک غیر معقول بات ہے، کیونکہ جب کبھی اس کا علم اپنے غیر پر محيط ہوتا ہے، جیسا کہ وہ اپنی ذات پر بھی طے ہے، تو اس طرح اس کو دوستی اور معلومات حاصل ہوتے ہیں اور معلوم کا تعدد و تغایر تعدد علم کا موجب ہوتا ہے، کیونکہ دو معلوموں میں سے ایک معلوم دوسرے سے وہم میں بعد آکر جا سکتا ہے۔ لہذا ایک کا علم بعینہ دوسرے کا علم کسی نہیں ہے، اگر ایک کا علم بعینہ دوسرے کا علم ہو تو ان میں سے ایک کے وجود کا اختلاف کرنے بغیر دوسرے کے وجود کے اندازے کے حوالے ہے، حالانکہ وہاں کوئی دوسرा تو نہیں ہے، لہذا جب گل واحد تحریر اتواس میں اختلاف نہ ہو گا کہ اس کو قصدِ ثانی سے تحریر کیا جائے۔

کاشش مجھے کوئی سمجھا ہے کہ نفی کثرت پر وہ شخص کیے اقدام کرتا ہے جو کہتا ہے کہ خدا کے علم سے ایک ذرہ آسمانوں میں اور نہ رہنیں میں باہر ہو سکتا ہے، لیکن وہ ان تمام جزیروں سے بخوبی کھلی واقف ہے۔ اور کلیات معلوم کی تو کوئی انتہا نہیں پس ان کلیات کے متعلق علم باوجود اپنی کثرت و تفاہر کے ہر لحاظ سے ایک ہے؟ ابن سینا نے اس مارے میں دوسرے فلسفیوں سے اختلاف کیا ہے جن کا خال یہ ہے کہ خدا اپنی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا (اس کو وہ نفی کثرت سے احتراز سمجھتے ہیں) یہ کیسے ممکن ہے کہ ابن سینا ان فلسفیوں کے ساتھ مل کر تو کثرت کی نفی کرے اور اختبات علم بالغیر میں ان سے اختلاف کرے؟ اس کی وجہ کہتے ہوئے شرم کرنی چاہیے کہ القدر تعالیٰ قطعاً کوئی جزیرہ نہیں جانتا، نہ دنیا میں نہ آخرت میں، البتہ صرف اپنی ذات کو جانتا ہے، اس کا غیر اپنی ذات کو بھی جانتا ہے اور غیر کو بھی، علم کی بیان سے تو غیر ہی اس سے اترف تحریر!

اس بے حیالی سے احتساب کرتے ہوئے ابن سینا نے اس نہیں کو تک کریا، اور اس کے باوجود وہ نفی کثرت من کلی وجہ پر رابر اصرار کرتا ہے، اور دعویٰ کرتا ہے کہ خدا کا علم بیفسہ و بغیرہ بلکہ تمام اشیا، کا علم اس کی ذات کا ہیں ہے بغیر کسی زیادتی کے لیکن یہ تو عین تناقض ہے، جس کے قابل ہونے سے دوسرے فلسفیوں کو شرم آتی ہے

اس طرح ہم اس نتیجے پر پہنچتے ہیں کہ این سینا اور وہ جن سے یہ اختلاف کرتا ہے دونوں رسوائی و ملامت کا معرفہ پہنچتے ہیں۔

گمراہی چاہئے والے کو خدا کے ناخالی اسرا رکھ رہے ہیں میں ڈالتا ہے، جو سمجھتا ہے کہ الہی امور کی تحریر لفڑی تغییل سے ہاتھ آ جا سکتی ہے۔

اگر کہا جائے کہ حب یہ ثابت ہو جائے کہ خدا اپنی ذات کو جیشیت میدانیں اضافت جانتا ہے کیونکہ علم و مضاف کے ساتھ بھی ایک ہو سکتا ہے، جیسے کوئی اپنے بیٹے کو بچا نے تو اس پہچانتے یا جانتے ہیں اس کے باپ ہونے کا علم بھی داخل ہے جو فرمتی علم ہے، اس سے معلوم کی تکثرت ہو گئی مگر علم متعدد ہو گا، اسی طرح جب خدا اپنی ذات کو میدانیزیر کی جیشیت بے جانتا ہے تو علم تو مخدود ہو گا، اگر معلوم میں تعدد ہو، پھر حب یہ جیزیر معلوم واحد اور اس کی اضافت میں تو سمجھ دیں آتی ہے اور کثرت کا موجب نہیں ہوتی تو اس سے یہ لازم آتا ہے کہ اس چیز کی تعداد میں اضافہ یا زیادتی جو جیشیت جس کثرت کی علت نہیں کثرت کی موجب نہ ہوگی۔

اسی طرح جو ایک چیز کو جانتا ہے پھر اس چیز کے علم کو بھی جانتا ہے، تو وہ اس علم کو جانتا ہے اور پھر اس علم کو جانتا ہے جس کو بنفسہ اور بہ علم وہ جانے، لہذا معلوم متعدد ہونے کے باوجود علم متعدد ہو گا، ہمارے دعوے کا دوسرہ ثبوت یہ ہے کہ تم تو معلوم متعدد کو غیر تناہی، اور اس کے علم کو واحد سمجھتے ہو، تمہرے نہیں کہتے کہ اس کے علوم کی تعداد لانا تناہی ہے، پس اگر تعدد معلوم تعدد ذات علم کا موجب ہونا تو ذات باری ہے، میں ایسے علوم ہونا چاہیے تھا جن کے اعداد کی کوئی انتہا نہ ہو اور یہ بحال ہے تو ہمارا جواب یہ ہے کہ جب کبھی علم ہر لحاظ سے واحد ہو، تو اس کا تعلق دوام

سے منصور نہ ہو گا، جب علم کا ایک سے زیادہ علوم سے تعلق ہو گا تو وہ کثرت کا مقتضی ہو اگر فلاسفیوں کے ان اصول مخصوص کا اتباع کیا جائے جو انہوں نے اپنے نظریہ کثرت کے سلسلے میں وضع کئے ہیں، کیونکہ فلاسفیوں نے کثرت کے معنی کے بیان میں مبالغت کا ملایا ہے، جب وہ کہتے ہیں کہ اگر اول کی الیسی ماہیت جو صوف بالوجود کہلاتی

جا سکتی ہو، تو یہ بھی ایک قسم کی کثرت ہوگی، وہ کوئی اسی چیز کا تصور کر ہی نہیں سکتے جس کی حقیقت واحد ہو اور پھر وہ موصوف بالوجہ ہو، بلکہ وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ اگر حقیقت وجود کی طرف مضاف ہو تو یہ مختلف چیزیں ہو گئیں، اور یہیں سے کثرت پیدا ہو گئی پس اس بنیاد پر ایسے علم کا فرض کرنا جو معلومات کثیر سے متعلق ہو ممکن نہیں سوانح اس کے کہ اس میں اسی نوع کثرت کو لازم سمجھا جائے جو وجود مضاف اُنی المانیت کے فرض کرنے سے بھی زیادہ واضح اور صاف ہو۔

رہابیت کے مارے میں علم، یا ایسے ہی دوسرے اضافی حدود کا علم، تو اس میں کثرت ہوتی ہے، کیونکہ اس میں دو چیزوں کا علم لازمی ہے، ذات این کا، ذات اب کا، اور یہ دو علم ہوئے، اور تیسرا علم جوان دنوں کے درمیان اضافت ہے، یہ تیسرا علم دنوں سابق علموں سے مفہوم ہوتا ہے، کیونکہ وہ دنوں اس کی شرط ہیں اور اس کی ضرورت کا تعین کرتے ہیں، جب تک کہ اولًا مضاف کا علم نہ ہوگا، اضافہ کا بھی نہ ہو گا اس لیے یہ علوم متعدد ہوئے، جو ایک دوسرے کے ساتھ مشروط ہیں ایسا ہی جب اول، اپنی ذات کو سائرِ افواع و احاسیں کی طرف بیشیت مبدأ مضاف جانے تو اس امر کا محتاج ہو گا کہ وہ اپنی ذات کو جانے، اور احسان کی اکائیوں کو جانے، اور ان کی طرف من حيث المبدأ اپنی ذات کی اضافت کو بھی جانے اور اضافت کا اس کو معلوم ہونا قابل فہم نہ ہو گا۔

رہا ان کا یہ قول کہ جب کوئی شخص کسی چیز کو جانے تو اس کا عالم ہونا اسی علم سے بنسپہ جانا جائے گا، لہذا معلوم تو متعدد ہو گا، مگر علم واحد ہو گا، صحیح نہیں ہے بلکہ اس کا عالم ہونا ایک دوسرے علم سے جانا جائے گا (اور یہ دوسراء علم تیسرا علم سے) دو ہم جڑا، اور بالآخر ایک ایسے علم کی طرف منتہی ہو گا جس سے وہ غافل ہے، اور اس کو نہیں جانتا، اس کے باوجود ہم یہ نہیں کہتے کہ اس کا سلسلہ غیر منتہی چین لگتا ہے، بلکہ وہ ایسے علم پر مشتمل ہو جاتا ہے جو اس کے معلوم سے متعلق ہے، وہ وجود علم سے غافل ہے نہ کہ وجود معلوم سے، جیسے کوئی شخص سیاہی کو جانے اور علم کی

اس حالت میں اس کا ذہن شے معلوم میں متفرق رہے، وہ معلوم ہے سیاہی، اور وہ اس کے سیاہی پن کے علم سے خالی ہے اور اس کی طرف متوجہ نہیں ہے، اگر تو جو کرے تو پھر دوسرے علم کا محتاج ہو گا، اور اس سے اس کی توجہ منقطع ہو جائے گی۔

رہا ان کا قول کہ یہی الزام مختار سے اصول سے معلومات باری پر بھی وارد ہوتا ہے کیوں کہ وہ غیر منابھی ہیں، اور علم تھا اسے پاس واحد ہے، مگر تم کہتے ہیں کہ تم اس کتاب میں کسی قسم کی تعمیری یا اشتغالی بحث تو نہیں کر رہے ہیں جو اس کا جواب دیتے ہیں، ہم یہاں تو محض سلبی اور انہدامی قسم کی بحث میں صروف ہیں۔

او لگر کہا جائے کہ تم مختارے کسی خاص فرقہ پر الزام نہیں لکھا رہے ہیں اور جو الزام کہ تم عمومی طور پر لکھتے ہیں تو تم کو اس کا جواب دینے کی ضرورت نہیں، مگر جب زوٹے سخن خاص مختارے ہی طرف ہو تو تمہیں جواب دینا چاہئے۔

ہم کہتے ہیں کہ نہیں، ہمیں تو صرف تمہیں اس بات سے عاجز ثابت کر دکھانا ہے کہ تم برآئیں قطعیہ سے حقایق امور کو جان سکتے ہو، اور جب مختار ابھر ظاہر ہو جائے تو یہ حاصلنا چاہیے کہ بعض لوگ ایسے ہی ہیں جن کا یہ لیقین ہے کہ امور الہیہ کے حقایق کا عقلىٰ کدو کاوش سے علم نہیں ہوسکتا، بلکہ عقل پیشی ان کی دریافت سے قاصر ہے اسی لیے صاحب شریعت صلوات اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے "لَفْكَرُهُ فِي نَحْلِنَا وَكَلَّا لَفْكَرُهُ فِي ذَاتِ اللَّهِ" مخدوق خدا کی ماہیت میں غور کرو، خدا کی ماہیت میں غور نہ کرو، تم ان لوگوں کی کس طرح تردید کر سکتے ہو جو رسول اللہ (علیہ الصلوٰۃ والسلام)

کی سچائی کے بد لیل سجھہ معتقد ہیں، اور جس نے رسول سمجھا ہے اس پر کسی عقلی حکم کے لگانے سے احتراز کرتے ہیں، جو صفات باری میں عقلی طرز سے غدر و فکر سے اجتناب کرتے ہیں، جو صفات الہیہ کے بارے میں صاحب شریعت کے بیانات کی تصدیق کرتے ہیں، ان کے فرمودہ نکات کو تسلیم کرتے ہیں، جو اس ذات و احباب کے عالم، مرید، قادر، حی وغیرہ ہونے کا برا بر اعتراف کرتے ہیں، بغیر اس کو بھی کہ ان صفات کا حامل و کبیسے ہے اور کیا ہے، کیونکہ وہ خوب سمجھتے ہیں کہ وہ ذات بر تراز قیاس و خیال و لگانہ

وہم ہے اور یہاں تک عقل کے پر جلنے لگتے ہیں۔  
 ذہن میں جو گھرگیا لامہتا کیوں کر جووا  
 جو سمجھو میں آگیا پھر وہ خدا کیوں کر جووا (اتبارہ احادی)

ہمارا اعتراض یہ ہے کہ تم بجودِ عویٰ کرتے ہو کہ ہم حقائق کو دیل سے سمجھتے ہیں اور  
 عقل سے ثابت کرتے ہیں بتاؤ تو وہ کون کی وجہ ہے جو وہ نہیں جانتی اور کون میں دیل  
 ہے جو حقیقت کا ادعا کر رکھتی ہے اور یا خی کے فنا بعلی کی طرح ناقابل شکست ہوتی ہے؟  
 اگر کہا جائے کہ یہ اشکال این سینا پروانہ ہوتا ہے بجودِ عویٰ کرتا ہے کہ خدا اپنے  
 غیر کو سمجھی جانتا ہے، حالانکہ دوسرے محققین فلاسفہ اس بات پرتفق ہیں کہ وہ اپنی نہات  
 کے سوچ کچھ نہیں جانتا۔

تو ہم کہتے ہیں کہ فلسفہ کے اس مذہب کی رسالت کا اندازہ اسی سے ہو سکتا ہے کہ  
 بہت سے نامور متأخرین اس کی ہر جتنی تائید سے انکار کر گئے، کیونکہ اس قسم کے اس  
 کی رہا کت کو کوئی بخیرہ فہم برداشت نہیں کر سکتا، مثلاً مذکورہ 'بالادعوے ہی کو دیکھو'  
 جو مخلوقات کو علت پر افضلیت دیتا ہے کیونکہ فرشتے ہوں یا انہاں پر حوال ہر فریشو  
 اپنے کو سمجھی جانتا ہے اور غیر کو سمجھی، اگر خدا ہے کہ سواتے اپنی ذات کے کسی کو سمجھی نہیں جانتا  
 فرشتے تو فرشتے ہیں اور تو معمولی آدمیوں سے بلکہ جانوروں سے بھی گیا گز را ہو گا علم  
 تو ایک شریف ترین جیزے، اس کا نقصان تو بہت بڑا نقصان ہے (پھر خدا میں یہ نقصان  
 کیسے؟) اپھر تم تو یہ سمجھی کہتے ہو کہ وہ عاشق سمجھی، کیونکہ اس کے لیے ہر یادا کل  
 ہے، اور جمال اتم، تو بخلاف بتاؤ کہ وجود بسیط کا کون سما جمال ہے جس کی نہ ماہیت ہے  
 نہ حقیقت اُسے تو یہ سمجھی بخیر نہیں کہ دنیا میں کیا ہو درہا ہے اور کس پر کیا گزدی ہے،  
 اور اس سے کیا لازم آ رہا ہے، اور اس سے کیا آ لا بل صادر ہو رہا ہے، اور کب ہو رہا  
 ہے، اس سے بڑھ کر ذاتِ باری تعالیٰ میں کون سا نقصان تصود کیا جاسکتا ہے؟  
 تمام عقول کو اس جماعت پر تجویز ہوتا ہے جس کو مخلوقات میں غور و فکر کرنے  
 کا دعویٰ ہے اور وہ اس نتیجے پر پہنچتی ہے کہ مبت الارباب، مسبب الاسباب کو

قلعہ علم نہیں کہ دنیا میں کیا ہو رہے ہے، قلب اس میں اور ایک بے عالی و شرمندی کیا فرق ہو گا؟ تعالیٰ اللہ علیہ السلام علی المخلوقین علوّاً اکبرًا۔ (ترجمہ جامعۃ النہادۃ ظالموں یعنی جد سے تجاوز کرنے والوں کے احوال سے) اذ ترہے لیکن نہ کہ وہ پیش آپ کو جانتا ہے، مگر کاش کچھ بھی نہیں جانتی، کھن سامنال پیش اپنے آپ کو کہے میں جب دوسرے کے احوال کا علم نہ ہو، وہ مذہب ہے جس کی کمزوری پیش سے مستعد ہے۔ پھر یہ بھی کہا جائے سکتا ہے کہ ما وجود اس رسماتی کے کثرت کے لزماً سے بھی تم بڑی نہیں ہو سکتے، وہ اس طبق کہ ہم تم سے پوچھتے ہیں کہ اس کا علم ذات اس کا عین ذات ہے یا غیر ذات؟ الگ کہو کہ غیر ذات ہے تو کثرت پیدا ہو گئی، الگ کہو کہ عین ذات ہے تو پھر تھارے اور اس شخص کے ذریمان کیا فرق ہے جو کہتا ہے کہ انسان کا اپنی ذات کا علم اس کی عین ذات ہے، اور یہ حماقت ہے، کیونکہ انسان کی ذات کا وجود اس حالت میں سمجھو گئی آتا ہے جبکہ وہ اپنی ذات سے غائب ہو، پھر جب اس کی غفلت زائل ہو جاتی ہے تو وہ اپنی ذات کی طرف تو چہ کرتا ہے تو اس سے بھی بیہک معلوم ہوتا ہے کہ اس کا شعور ذات اس کی ذات کا غیر ہے۔ پھر الگ قم کہو کہ کبھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ انسان اپنی ذات کے علم سے خالی ہوتا ہے تو ہم اس پر طاری ہوتا ہے تو لا محال اس کا غیر بھی ہوتا۔

تو ہم لکھتے ہیں کہ غیریت طریق اور متعارف است سے نہیں بیجا فی جانی، کیونکہ یہ جائز نہیں ہو سکتا کہ عین شے ہی شے پر طاری ہو جائے، اور غیر شے جب کسی شے سے مقام ان ہو تو وہ وہی نہیں ہو سکتی، اور اس کے غیر ہونے کی تعریف سے خارج نہیں ہو سکتی، اس سے یہ ثابت ہوا کہ اول بھی اپنی ذات ہی کو جانتا بنیا یہ اس بات کی دلیل نہیں، کہ اس کا اپنی ذات کا علم اس کی عین ذات ہے، حالانکہ وہم میں وہ چیزوں کے عین کی گنجائش پیدا ہو جاتی ہے، ایک تو ذات دوسرے طریق شعور طریق انسان کا عین ذات ہوتا وہم میں مقصود نہیں ہو سکتا۔

اگر کہا جائے کہ اس کی ذات ہی عقل و علم ہے، اس لیے ایسا نہیں کہا جاسکتا کہ

اس کی ذات پھر علم ذات، تو ہم کہتے ہیں کہ اس بیان میں بھی حقیقت عیاں ہے۔  
کیونکہ علم ایسی صفت یا اسی عرض ہے جو موصوف کو چاہتا ہے، پھر یہ کہنا کہ اس  
کی ذات ہی عقل و علم ہے یہ کہنے کے مراد فہر ہے کہ وہی قدرت وارادہ ہے اور وہی  
قائم بنفسہ ہے مگر ایسی ہی بات ہے جیسے کوئی سیاہی یا سفیدی کے بازے میں  
کہے کہ وہ قائم بنفسہ ہے، یا لکیت و تربیع و شلیث کے بازے میں کہا جائے کہ وہ  
قائم بنفسہ ہیں، یا یہ کہ اعراض قائم بنفسہ ہیں، پس جن اصول پریمجال سمجھا جانا  
ہے کہ صفاتِ اجسام، بتیر جسم کے جو غیر صفات ہے بنفسہ قائم ہو جائیں، اسی طرح نبھی  
مجال سمجھا جائے جو کہ صفت علم و حیات و قدرت وارادہ بھی بنفسہ قائم ہو جائیں،  
البتہ وہ ذات کے ساتھ قائم ہو سکتے ہیں، لہذا حیات ذات کے ساتھ قائم ہوئی  
اور اس کی حیات کہلائے گی، ایسا ہی دوسری صفات، پس اس طرح وہ اول  
سے نہ صرف تمام صفات کو اور حقیقت و ماہیت کو سلب کرنے پر ہی اکتفا نہیں  
کر سکتے جب تک کہ اس سے قیام بنفسہ کو بھی سلب نہ کر لیں، اور اس کو محض اعراض  
و صفات ہی میں نہ تولی کر دیں جن کا قیام بنفسہ ممکن نہیں۔

— — —

آئندہ ایک الگ مسئلے کے سلسلے میں ہم یہ بھی بتلائیں گے کہ فلسی اللہ تعالیٰ  
کے عالم بنفسہ اور عالم بغیرہ ہونے پر بھی کوئی دلیل قائم نہیں کر سکتے، اثراً اللہ تعالیٰ

## مسئلہ (۲)

فلسفیوں اہل ا. ب. میں واقع یہ جائز ہیں اس کا غیر  
اس کے تھوڑے جنس میں رکھتے اور طاقتار چیزوں کا ادا ب طلاقوں میں سمجھتا

فلسفی اس امر پر متفق ہیں اور اسی پر اپنا یہ دعویٰ قائم کرتے ہیں کہ جب اول  
کسی شے سے جنسی مشارکت نہیں رکھتا تو پھر کوئی شے فعل کی حیثیت سے بھی اس سے  
متفصل نہیں ہو سکتی بلہ اس کی کوئی حد (تعریف) نہیں ہو سکتی، لیکن نکہ حدیں وفضل  
سے مرکب ہوتی ہے، اور جوان سے مرکب نہ ہو تو اس کی کوئی حد بھی نہیں ہو سکتی، کیوں نہیں  
یہ ترکیب کی ایک نوع ہے، اور وہ یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ کسی کا یہ کہنا کہ وہ موجود ہو  
جو ہر ہوئے، اور غیر کے دیے علت ہوتے میں محلوں اوقل کامساوی ہوتا ہے، اگر صاف  
طور پر کسی دوسری حیثیت سے وہ معامل اول سے متاثر نہ ہو تو یہ مشارکت  
فی الجیش نہیں کہا لائی جاسکتی بلکہ وہ لازم عام میں مشارکت ہوگی، اور جیسا کہ مغلون  
سے معلوم ہوتا ہے کہ جس اور لازم میں فی الواقع فرق ہے، گوہ دونوں عموم میں مفترق  
نہ ہوں، لیکن کہ جس ذاتی وہ صفت عام ہے جو "ماہرو" (وہ کیا ہے) کے جواب میں  
عام طور پر بتلائی جاتی ہے، اور شے محمد وہی ماہیت ۔ ۔ ۔ ۔ میں داخل  
ہوتی ہے، اور اس کی ذات کی مقوم (یعنی قائم کرنے والی) ہوتی ہے، جیسے ان کا  
کا ایک زندہ ہستی ہونا ماہیت انہیں داخل ہے (یعنی زندہ رہنا) بلہ اس میں  
ہو گتا، اور اس کا مولود و مخلوق ہونا اس کے لیے لازم ہے جو بھی اس سے جدا نہیں  
چو سکتا، لیکن ماہیت میں داخل نہیں ہے اگرچہ کہ لازم عام ہے، یہ بات متفق  
کے ان معلومات میں سے ہے جن میں شک نہیں کیا جاتا۔  
نیز یہ دعویٰ بھی کیا جاتا ہے کہ وجود اشیا کی ماہیتوں میں کبھی داخل نہیں ہوتا۔

بلکہ وہ ہمیست کی طرف دو طرح سے مضاف ہوتا ہے، یا قو لازم غیر مفارق کی حیثیت سے جیسے آسمان، یا وارد کی حیثیت سے، جیسے کہ ان اشیاء کا وجود جن کی زمانے میں ابدا ہوتی ہے۔ لہذا وجود میں مشارکت جنس میں مشارکت نہ ہوگی۔

یہی دوسری قسم مقتول کی طرح اسکی مشارکت اپنے غیر کی طاقت ہونے میں تو وہ اضافت لازم میں مشارکت ہوگی، اور ماہیت میں داخل نہ ہوگی، یعنی کہ صیدت اور وجود میں سے ایک بھی ذات کا قوم نہیں، بلکہ وہ دو قسم ذات کے لازم ہیں، بعد اس کے کہ وہ ذات کو اس کے اجزاء نہ ہیں سے قوام میں، اس میں مشارکت تھیں لازم قام میں مشارکت ہوگی، جس کا لازم ذات کا ایسا چیز ہوتا ہے، وہ جنس میں مشارکت نہیں، اسی لیے اشیا کی تعریف صرف مقوومات ہی سے کی جاتی ہے، اگر لازم کے ساتھ ان کی تعریف کی جائے تو یہ رسمًا ہو گا، تینیز کے لیے، نہ کہ حقیقت شے کی تھویر کے لیے، لہذا مشترکی یہ تعریف نہیں کی جائے گی کہ وہ ایسی شکل ہے جس کے دوز اوہ فائدہ مساوی ہوتے ہیں، اگرچہ یہ ہر مخلوق کے لیے لازم عام ہے، بلکہ کہا جائے گا کہ وہ ایسی شکل ہوتی ہے جو تین اصلاح سے محیط ہوتی ہے، یہی حال اس کے جمہر ہونے میں مشارکت کا ہے، کیوں کہ اس کے جو ہر ہونے کے لیے منی ہیں کہ وہ موجود ہے موضوع میں نہیں ہے، اور موجود جنس نہیں ہوتا کیوں کہ اس کی طرف احریضی کو مضاف کیا جاتا ہے، اور وہ احریضی یہ ہے کہ "وہ موضوع میں نہیں ہے" لہذا جنس مقووم نہ ہوگی، بلکہ اگر اس کی طرف اس کے بحکم کو مضاف کیا جائے اور کہا جاؤ کہ "موضوع میں موجود ہے" تو عرض میں جنس نہ ہوگی، اور یہ بات اس لیے کہ جو ہر کو اس تعریف سے صرف کرتا ہے، جو اس کے بحکم کی طرح ہے، یعنی یہ کہ وہ موجود ہے، موضوع میں نہیں ہے، تو اس کا موجود ہونا ہی صرف نہ ہو گا بلکہ اس سے صرف یہ حکوم ہو گا کہ وہ موضوع میں ہو سکتا ہے یا موضوع میں نہیں ہو سکتا، بلکہ ہمارے قول کے منی رسم جو ہر میں یہ ہیں کہ وہ موجود موضوع میں نہیں ہے، یعنی وہ کوئی اسی حقیقت ہے، جسی موجود موقع موضوع میں تو موجود نہ ہو گا، اور یہ اس سے یہ مراد تو نہیں لیتے کہ

تعریف کے وقت وہ موجود بالفعل ہے، تو اس میں مشارکت جس میں مشارکت نہ ہوگی، بلکہ مقویات ماہیت میں مشارکت ہی مشارکت فی الجنس کہلاتی ہے جو اس کے بعد فعل سے میاہست کی محتاج ہوتی ہے اور اول کے لیے تو کوئی ماہیت نہیں ہے سوائے وجود واجب کے پس وجود واجب ہی طبیعت حقیقی ہے، اور فی نفسہ ماہیت ہے، جو اسی کے لیے ہوتی ہے، اس کے غیر کے لیے نہیں ہوتی، اور جبکہ وجود واجب وجود اس کے سوا کسی کے لیے نہ ہوگا تو اس کے عیر کی اس کے ساتھ مشارکت نہ ہوگی، لہذا چونکہ وہ اس سے بفضل نوعی منفصل نہیں ہو سکتا، اس لیے اس کے لیے تو کوئی نہیں ہوتی۔

یہ ہے ان کے مذہب کی تفہیم۔

اوہ اس پر دو صورتیں سے جسح کی جاتی ہے، ایک ہے مطالبه، دوسرا الطالب:-  
مطالبه یہ ہے کہ کہا جائے گا کہ یہ آپ کے مذہب کا خلاصہ ہے، سوال ہوتا ہے کہ اول کے بارے میں اس کے عمال ہوئے تو آپ نے کسی طرح جانا، حتیٰ کہ آپ نے اس پرستی کی نفعی کامبینیڈ رکھی ہے۔ آپ کا تو یہ کہنا ہے کہ ”دوسروے کے لیے چاہیے کہ ایک شے میں اوقل سے مشارکت کرے اور ایک شے میں میاہن ہو“ اور جو چیز کے اس میں اس سے مشارکت کرتی ہے اور جو چیز کہ اس سے میاہن ہوتی ہے وہ مرکب ہوگی، اور جو کب محال ہے۔

ہذا ہم پوچھتے ہیں کہ ترکیب کی اس نوع کا محال ہوتا تم نے کیسے جانا؟ اس پر لوگوں دلیل نہیں ہے سوائے تھارے اس قول کے جو نفعی صفات کے استدلال میں تم نے پیش کیا ہے کہ جو جنس و فعل سے مرکب ہوتا ہے وہ اجزاء سے محتاج ہوتا ہے، اگر کسی چیز یا کل کا وجود دوسروے سے مستقل ہو کر صحیح ہو سکتا ہے تو وہ دوسروے کے برخلاف واجب الوجود ہوگا۔ اور اگر اجزاء اکا و جو کل سے مستقل ہو کر صحیح نہیں ہو سکتا تو انہیں کا وجود اجزاء کے بغیر صحیح ہو سکتا ہے، تو ان میں سے ہر ایک معلوم کا محتاج ہے اور اس دلیل پر تم نے صفات کی بحث میں غور کیا ہے، اور بتلا دیا ہے کہ فعل و فعل

عقل میں یہ محال نہیں ہے، اور دلیل سوال کے قطع تسلیم کے کسی طرف رہنما نہیں کر سکتی۔

رمی وہ عظیم اثنان چیزیں جن کے ساتھ واجب الوجود کے متصف ہونے کے لزوم کو تم نے اختصار کیا ہے، تو اس پر کسی دلیل سے رہنمائی نہیں ہو سکتی، اگر وہ بخ کا وصف وہی ہے جو تم بتلاتے ہو کہ اس میں کثرت نہیں ہو سکتی لہذا وہ اپنے قوام میں اپنے غیر کا محتاج نہیں ہوتا، تو اس وقت اثبات واجب الوجود پر تو کوئی دلیل نہیں البتہ صرف فقط تسلیم پر دلیل ہے، اس پر ہم نے صفات کے بحث میں جو کلروی ہے پس شے کی تفہیم، جنس و فضل میں موصوف کی تفہیم کی طرح نہیں، جودات و صفت میں کی جاتی ہے، کیونکہ صفت غیر ذات ہے، اور ذات فقر صفت ہے، اور نوع من کل وہ غیر جنس نہیں ہوتی، جب کبھی ہم فرع کا ذکر کرتے ہیں تو گویا جنس اور نمائاد از جنس کا ذکر کرتے ہیں، مثلاً ہم کہیں "اُن ان" تو گویا ہم ایک جیوان کا ذکر کر رہے ہیں جس پر نفع کا اضافہ کیا گیا ہے۔ لہذا یہ کہنا کہ کیا انسانیت حیوانیت سے مستغنى ہو سکتی ہے ایسی یہی بات ہے جیسا کہ یہ کہنا کہ کیا انسانیت خود انسانیت سے مستغنى ہو سکتی ہے جبکہ اس کی طرف کسی دوسری چیز کو فضم کیا جائے تو یہ نسبت صفت و موصوف کی کثرت سے اور زیادہ بیشید ہے۔

سوال یہ ہے کہ کس بنیاد پر سلسلہ معلومات کو دوہی علقوں پر ختم کر دینا محال سمجھا جاتا ہے؟ ان میں سے ایک تو علت (فلاک) ہے دوسری علت عنصر یا یہ کہ ایک علت عقول ہے دوسری علت اجسام، حالانکہ دونوں کے مابین مسانیت مفارقت فی المعنی موجود ہے، جیسا کہ سرخی اور گرمی کے مابین محل واحد میں بھی موجود ہے، کیونکہ دونوں قابل المعنی ہیں، بغیر اس کے کہم سرخی میں ترکیب بخی اور فضلی فرض کریں، اور اس کو قابل الفضال قرار دیں۔ اگر اس میں کثرت ہوئی ہے تو یہ نوع کثرت وحدت ذات سے مانع نہیں ہوتی۔ پس کس بنیاد پر تم اس کو عقل میں محال سمجھتے ہو؟ اور اسی سے معلوم ہوتا ہے کہ کبھی طرح وہ دو ممالیخ عالم کے امکان کی لفڑی

دلیل قائم کرنے سے عاجز ہو جاتے ہیں۔ اور اگر کہا جائے کہ وہ اس طرح حال سمجھا جاتا ہے کہ اگر دونوں ذائقوں کے مابین  
کو وجہ میں مشروط کر دیا جائے تو لازم ہو گا کہ وہ میرا جب الوجود کے لیے پانی  
جائے، اس طرح دونوں متباہ نہیں ہوں گے، اگر اسے مشروط کر دیا جائے اور ترتیبی  
دوسری چیز مشروط کی جائے تو جو بھی وجہ میں غیر مشروط ہو، اس کا وجود اس  
مستغنى ہو گا اور وجہ وجود بغیر اس کے پورا نہ ہو گا۔

تو ہم کہیں گے کہ یہ یعنی وہی بات ہے جس کا تم نے صفات میں ذکر کر دی ہے، اور  
ہم اس پر گفتگو کر چکے ہیں۔ اس ساری بحث میں ہمیں کامبہ انقطع واجب الوجود ہے،  
اس لیے اس کو نظر انہا ز کر دینا چاہئے۔ ہم شیلم ہمیں کرتے کہ دلیل واجب الوجود پر لالہ  
کرتی ہے اگر اس سے مراد "ایسا موجود نہ لیا جائے جس کے لیے فاعل قدیم ہیں ہے"  
اگر اس سے مراد یہ ہے تو لفظ واجب الوجود کو ترک کر دینا چاہئے، اور تمہیں ثابت کریں  
چلے ہے کہ "وہ موجود جس کی علت بھی نہ ہو اور فاعل بھی نہ ہو" اس میں تعدد و بتایں سا  
سمجھا جائے گا، اور اس پر کوئی دلیل قائم نہیں ہوتی۔

باتی رہا ان کا یہ سوال کہ آیا واجب الوجود کا بغیر کسی علت کے ہونا مشروط ہے  
اس چیز سے ہو دو واجب الوجود دستیوں میں مشترک سمجھی جاتی ہے؛ یہ ایک احتمان  
بات ہے، اکیونگہ جیسا کہ ہم نے واضح کیا ہے، جس چیز کی کوئی علت نہ ہو، اس کا ایسا  
ہونا کسی علت کا محتاج نہیں جس کی ملاش کی جائے، یہ تو ایسی ہی بات ہو گی جیسے کوئی  
کہہ کر سیاہی ہونا کیا کسی نگ کے زنگ ہونے کی شرط ہے، اگر وہ شرط ہوتی ہے تو سچی  
کیسے نگ ہو سکتی؟ تو یہ اس کا جواب نہ ہو گا کہ اس کی (یعنی زنگ کی حقیقت میں تو  
دونوں میں سے ایک بھی مشروط نہیں ہے) (یعنی عقلی طور پر نگ ہونے کی حقیقت کے ثبوت  
میں) اور جہاں نگ اس کے وجود کا تعلق ہے تو ان میں سے ہر ایک شرط ہو سکتی ہے،  
گو شرط واحد نہ ہی، یعنی فصل کے بغیر جس کا وجود ممکن نہیں۔ اسی طرح وجود علتين  
ثابت کرتا ہے اور ان دونوں سے تسلیم کو منقطع کرتا ہے، تو وہ کہہ سکتا ہے کہ دونوں

نصول کی وجہ تباہیں ہیں، اور کوئی ایک فصل لامحالہ شرط وجود ہوتی ہے لیکن برسیں تعینیں۔ اگر کہا جائے کہ یہ ننگ میں تو حاصل ہے کیونکہ اس کے لیے وجود مضافات الی المماہیت ہوتا ہے جو اندھی الماہیت ہے، یعنی یہ واجب الوجود میں جائز نہیں کیونکہ اس کے لیے سوا اُسے وجہ وجہ کے کچھ نہیں، وہاں ماہیت ہی نہیں جس کی طرف وجود کو مضاف کیا جائے، جیسا کہ یا ہمی کا فصل یا سرخی کا فصل منحصر ہونے نے کے لیے مشترط نہیں، البتہ ودا بنے اس وجہ میں جو علت سے حاصل ہوتا ہے مشترط ہوتے ہیں، اسی طرح وجود واجب میں کسی چیز کو مشترط نہ ہونا چاہیے، کیونکہ وجود واجب اول کے لیے ایسا ہی ہے جیسے ننگ کے لیے ننگ ہوتا، ننگ کی طرف وجود مضاف کی طرح نہیں۔ قدم کہتے ہیں کہ یہ تم تسلیم نہیں کرتے بلکہ ہم یہ کہتے ہیں کہ واجب الوجود اسی حقیقت ہے جو وجود کے ساتھ موصوف ہوتی ہے، اس کی توضیح ہم آئندہ میں کریں گے کہ یہ دعوے کہ واجب وجود بلا ماہیت، خارج عن المنقول ہے۔ حاصل کلام یہ ہے کہ پہلوں نقی شنی کی بنیاد ترکیب جنسی و ضلیل پر رکھتے ہیں، پھر اس کی بنیاد نقی ماہیت مادہ، وجود پر مقام کرتے ہیں، پس یہ جب ہم آخرالذکر کو تجویز اساس اساس ہے باطل کر دیتے ہیں تو ان کے دعووں کی پوری عمارت منہدم ہو جاتی ہے تب معلوم ہوتا ہے کہ اس کی قوت عقلم نمائشی ہے۔

**الرازم کا مسئلہ دوم:** ہم کہتے ہیں کہ اگر وجود جوہری و ضمیریت جنسی نہیں کیونکہ وہ جواب ماہو (وہ کیا ہے) میں پیش نہیں کرے جاتے تو تھاوس سے پاس اول (خدا عقل) مجرد ہے، دوسری تمام عقول میں طرح، (وجود کے ثانوی مبادی ہیں جن کو وہ طالک سمجھ کہتے ہیں، یعنی علت اول کے مخلولات)، اور عقل مجرده عن المادہ ہیں، پس اسی حقیقت میں خدا اور اس کا مصلول اول شامل ہو گا، کیونکہ مصلول اول بھی بسطی ہوتا ہے جس کی ذات میں ترکیب نہیں ہوتی، سوا اُسی حقیقت لازم کے، لہذا دونوں اس بات میں صاف ہیں، اس لیے کہ ان دونوں میں سے ہر ایک عقل مجرد عن المادہ ہے، اور یہ ایک حقیقت بنیو ہے، کیونکہ ذات کے لیے عقلیت مجردہ لازم میں سے نہیں، بلکہ وہ ماہیت ہی ہے، اور یہی

ماہیت اول اور تمام عقول کے درمیان اشتراک ہے، اب اگر اول دوسری عقول سے کسی دوسری شے کی وجہ سے مبان نہ ہو تو تم اشینیت کو بغیر باہمی میانت کے تصور کرتے ہو، اور اگر وہ مبان ہو تو جو باہمی میانت ہو گا وہ عقل کے باہم اشتراک سے رسوای ہو گا۔ اور اس میں اشتراک: حقیقت میں مشارکت ہو گی لیکن کہ اول اپنے نفس کو بھی جانتا ہے اور اپنے غیر کو بھی (اس کے نزدیک جو ایسا بحتما ہے) اس حقیقت سے کہ وہ اپنی ذات میں عقل مجرد عن المادہ ہے، اور محلول اول یعنی عقل اول جس کو کہدا نے بغیر واسطہ ایجاد کیا ہے، اس صفت میں اول کے ساتھ اشتراک ہے، اور اس پر لیل یہ ہے کہ عقول جو معلومات ہیں مختلف انواع کی ہوتی ہیں، اور ان کا اشتراک عقلیت میں ہے اور افراق ضالوں کی وجہ سے ہے، اس طرح اول عقلیت میں ان سب سے مشارکت رکھتا ہے۔

اب فلسفیوں کے سامنے دو مقابل پہلو ہیں، یا تو وہ قائد جوانخواں نے مقرر کیا ہے ٹوٹ جائے گا یا پھر انہیں ماننا پڑے گا کہ عقلیت مقوم ذات اول نہیں، ان دوں پہلوں میں سے کسی کا بھی اختیار کرنا ان کے لیے محال ہے۔

## مسئلہ (۱۸)

فلسفیوں کے اس قول کے باطال ہی کہ وجود دل خدا برپا کی جعنی وجود پر مخصوص ہے، نہ ماہیت ہے جو حقیقت جس کی طرف وجود کی احتمال کی جاسکے، اس کے وجود دیسا ہی وہی جس کا اس نے کہ اور جس کے

اس پر دو طریقوں سے جرح کی جائے گی:-

اول۔ مطالیہ دلیل کا: ان سے پوچھا جائے گا کہ تم نے یہ کیسے جانا، فرودت عقل کی بنابریا طریق نظری سے؟ فرودت عقل کی بنابری تو نہیں ہو سکتا بلکہ اس کی تجویز میں نظری دلائل پیش کرنی چاہیں۔

اگر کہا جائے کہ اگر اول کے لیے ماہیت قرار دی جائے تو وجود اس کی طرف مفہوم ہو گا، اور اس کا تابع و لازم ہو گا، اور تابع محلول ہوتا ہے، لہذا وجود واجب محلول ہو گا اور یہ بات تناقض ہے۔

اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ نظر وجود واجب کے اطلاق میں لمبیں پانی جاتی ہے، ہم کہتے ہیں کہ اس کے لیے حقیقت یا ماہیت ہے، اور یہی حقیقت موجود ہے، یعنی معدوم یا منفی نہیں ہے، اور وجود اس کی طرف محفوظ ہے، اگر اس کا تابع و لازم نام رکھ سکتے ہو تو الفاظ کے رد و بدل میں کوئی حرج نہیں، یہ جان لینے کے بعد کہ وجود کے لیے کوئی فاعل نہیں ہے، بلکہ یہ وجود قدمی ہے، بغیر علت فاعلی کے، اگر تابع و محلول سے یہ مراد لینے تو کہ اس کے لیے علت فاعلی ہے تو ایسا تو نہیں ہو سکتا، اور اگر اس کے سوا کے کوئی اور پڑرا می جائے تو وہ ستم ہے، اور اس میں کوئی تضاد بھی نہیں، ایکونکہ دلیل قطع تسلی علل ہی ہے، دلالت کرتی ہے، اور اس کا قطع حقیقت موجودہ اور ماہیت شابتہ کے ذریعے ممکن ہے،

سب ماہیت کا محتاج نہیں ہے۔

اگر کہا جائے کہ اس سے یہ لازم آتا ہے کہ ماہیت وجود کا سبب ہو جو ماہیت کے تابع ہونے کی وجہ سے اس کا معلول یا مفعول ہوگا۔

تو ہم کہیں گے کہ ماہیت اشیاء کے حادثہ میں وجود کا سبب نہیں ہوتی، تو قدم میں کیسے ہوگی؟ اگر وہ سبب سے اس کا فاعل مراد لینتے ہیں، اور اگر اس سے کوئی دوسری پیغمبر مرادی جائے (یعنی ایسی چیز خوناکری ہے) تو ماہیت وجود کا سبب ہو سکتی ہے اور وہ مجال بھی نہیں ہے۔ اب تہجی چیز اصل ہیں مجال ہے وہ تسلسل علل ہے، مکر وہ منقطع ہو جائے تو محالیت دفع ہو گئی، باقی تواں کے مجال ہونے کی کوئی وجہ نہیں، ورنہ اس کے مجال ہونے پر دلیل قائم ہونی چاہئے اماگر برائیں جو فلاسفہ نے پیش کی ہیں وہ ساری تخلّکات کی قسم ہی کے ہیں، جن کی بنیاد زیادہ تر (۱۱) لفظ واجب الوجود پر ہے جس سے وہ یعنی تابع اخذ کرتے ہیں (۲۲) اور یہ تسلیم کر لیا گیا کہ دلیل "واجب وجود" پر انہی اوصاف کے ساتھ دلالت کرتی ہے، لیکن یہ یا کہ بتلا یا کہ واقعیہ نہیں ہے۔

غرض یہ کہ فلسفیوں کی دلیل اسی بارے میں نقی صفات اور نقی القام جنسی و ضسلی کی دلیل ہی کی طرف رجوع ہوتی ہے، بلکہ یہ اور زیادہ کمزور اور میہم سے مکیونکہ اس کثرت کا مردح سوانحے مجدد لفظ کے اور کچھ نہیں ہے، ورنہ عقل لا ماہیت اخذ موجودہ کے فرض کے لیے گنجائش باقی ہے، اگر وہ کہتے ہیں کہ ہر ماہیت موجودہ منتکرہ ہوگی، کیونکہ عقل میں ماہیت کا لصورتی ہی ہے اور وجود کا جیسی توبیہ انتہائی محررا ہے۔ کیونکہ موجود واحد ہر حال میں سمجھ میں آسکتا ہے، اور ہر موجود کے لیے حقیقت بھی ضروری ہے، وجود حقیقت وحدت کی نقی نہیں بھرتا۔

دوسرے اصلک:- ہم کہتے ہیں کہ وجود بلا ماہیت و حقیقت غیر معقول ہے مجھا کہ ہم عدم مرسل کو نہیں سمجھ سکتے، سوانحے اس کے ایسے موجود کی طرف اسے مضائقے کیا جائے جس کا کہ وہ عدم ہو، اپس نم وجود مرسل کو غیر حقیقت معینہ کی طرف اضافت نہیں

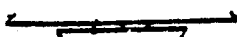
ہیں سمجھ سکتے، خصوصاً جب ہم ذات و احمد کا تعین کریں، لیکنونکہ واحد کیسے منتعین کیا جائے گا جو اپنے غیر سے بالمعنی متغیر ہو، اور اس کے لیے حقیقت بھی نہ ہو؟ اس لیے کہ نفی ماہیت ہی نفی حقیقت ہے، اور جب حقیقت موجود کی نفی کی جائے تو وجود بھی سمجھو میں نہیں آئے گا، کویا یہ ایسی بات ہو گئی جیسے کہ کوئی "کہے کہ" وجود ہے اور موجود نہیں ہے اور یہ تنافق ہو گئی۔

اور اس پر دلیل یہ ہے کہ اگر اس کو معمول سمجھا جائے تو محلولات میں ایسا وجود چاہزہ رکھنا ٹرے گا جس کی حقیقت نہ ہو، اور وہ اول کے ساتھ ایسے وجود میں مشارکت رکھتا ہو جیں کوئی حقیقت ہونہ ماہیت، اور اس بات میں اس سے مقابض ہوتا ہے کہ اس کے لیے علت ہوتی ہے اور اقل کی کوئی علت نہیں ہوتی۔ اب محلولات میں ایسی شے کا تصور کیوں نہیں کیا جاسکتا؟ اس کے لیے سوائے اس کے کہ وہ فی نفسیہ غیر معموقول ہے اور کون سا سبب ہو گا؟ اور جو فی نفسیہ غیر معموقول ہو تو چونکہ اس کے علت کی نفی کی جاتی ہے، اس لیے وہ معموقول نہیں ہو جاتا اور جو معموقول ہوتا ہے، چونکہ اس کے لیے علت کو مقدار کیا جاتا ہے اس لیے وہ غیر معموقول نہیں ہو جاتا!

معقولات میں فلسفیوں کی یہ انتہا پسندی، ظلمات کی عینی وادیوں میں سرگردانی ثابت ہوتی ہے، انہوں نے یہ خیال کیا کہ خدا کے خالص تصورات کی ان کی بیچ ہو گئی ہے، لیکن دراصل ان کی تحقیقات کی انتہا نفی مجرد پر ہوتی ہے، کیوں کہ نفی ماہیت نفی حقیقت ہے، نفی حقیقت کے بعد صرف لفظ وجود باقی رہ جاتا ہے، خالی از معنی جو ماہیت کی طرف مفاف نہیں کیا جاسکتا۔

اگر کہا جائے کہ اس کی حقیقت بہرے کہ وہ واحد الوجود ہے اور وہ ماہیت ہے۔ تو ہم کہتے ہیں کہ واجب کے معنی سوائے نفی علت کے کچھ نہیں، اور وہ تو سلب محض ہے جس سے حقیقت ذات کا قوام نہیں ہو سکتا، اور نفی علت عن الحقیقت حقیقت کے لیے لازم ہے، لہذا حقیقت اپنی اس تو توصیف

میں قابل فہم ہوئی چاہئے کہ اس کے لیے علت نہیں، اور نہ اس کے عدم کا تصور ہو سکتا ہے، کیوں کہ وجوہ کے لیے اس کے سوا دو کوئی معنی نہیں۔ علاوہ ازیں، اگر وجوہ کو وجود پر زیادہ کیا جائے تو کثرت پیدا ہو جاتی ہے اور اگر زیادہ نہ کیا جائے تو وہی ماہیت کیسے ہو سکتا ہے، وجود تو ماہیت نہیں۔ لہذا اجود وجود کا عین نہیں وہ عین بھی نہیں ہو سکتا۔



## مسئلہ (۹)

اس سماں میں کہ فلاسفہ عقلی لائل سے بیننا بنت کرنے سے بینوں کے  
اول اخدا کے لیے جسم نہیں

ہم کہتے ہیں کہ بیان اسی وقت صحیح ہو سکتی ہے جب یہ سمجھا جائے کہ جسم حادث ہے، اس حیثیت سے وہ حادث سے خالی نہیں ہوتا، اور ہر حادث بحدوث کا محتاج ہوتا ہے۔

مگر جب تم جسم کو قدم صحیح ہو کر اس کے وجود کے لیے اول نہیں، باوجود یہ وہ خالی از حادث ہیں تو سوال ہو سکتا ہے کہ اول جسم کیوں نہیں ہو سکتا؟ چاہیے وہ سورج ہو، یا فلکِ اقصیٰ ہو یا اس کے سوائے کچھ اور ہو۔ اگر کہا جائے کہ چونکہ جسم ایسا مرکب ہوتا ہے جس کو کہا دو جز میں تقسیم کیا جاتا ہے، اور قسم معلومہ کے لحاظ سے بھی وہ صورت وہیوں میں منقسم ہو سکتا ہے، اور ان اوصاف ہی میں منقسم ہو سکتا ہے جن سے وہ لاحمال شخص ہوتا ہے، تاکہ وہ دوسرے اجسام سے متینر ہو سکے، ورنہ احجام اس حیثیت سے کہ وہ اجسام ہیں مساوی ہوں گے، اور واجب الوجود تو اُنکے ہے، ان تمام وجہوں کی پناپر وہ قابل تقسیم کس طرح ہو سکتا ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ ہماری روح قوی ہمارے جسم کی علت نہیں ہے اور مجرد نفس فلک اس کے وجود جسم کی تھمارے نزدیک علت ہے، بلکہ دونوں ان کے سوا کسی علت کی وجہ سے موجود ہیں، اگر ان دونوں کے وجود کو قدم تسلیم کیا جائے تو جائز ہو گا کہ ان کے لیے علت نہ ہو۔

اگر کہا جائے کہ روح و جسم کا اتفاق کس طرح و قدر یہ ہو ہے؟ تو ہم کہیں گے کہ یہ ایسی می بات ہے جیسے کوئی کہے کہ وجود اول نہ وقوع کیے ہے؟

یا کہا جائے گا کہ یہ سوال حادث کے بارے میں کیا جا سکتا ہے، اور جو اzel سے موجود ہے اس کے متعلق دفعہ کا سوال نہیں ہو سکتا، نہ اس کی روح و جسم کے متعلق ہو سکتا ہے۔ جس وہ سب کے سب ہمیشہ سے موجود ہیں تو عجب نہیں کہ صانع بھی وہی ہو۔ اگر کہا جائے کہ جسم پر خلیقت جسم اپنے غیر کا خالق نہیں ہو سکتا اور روح متعاقبہ جسم، و سلطنت جسم کے بغیر کام نہیں کر سکتی اور جسم (۱) اجسام کی تخلیق کے لیے روح کا واسطہ نہیں بن سکتا (۲) اور نہ روح کی تخلیق ہی کے لیے (۳) اور نہ ایسی چیزوں کی تخلیق کے لیے حجاجام سے موافق نہیں کر سکتی۔

تو ہم کہیں گے کہ یہ کیوں نہیں جائز کہا جانا کہ ارواح ہی میں کوئی ایسی روح بھی ہو جو ایک ایسی خاصیت سے مخصوص ہو جو ان کا مول کے لیے نیاز ہو کہ اجسام وغیر اجسام اس سے وجود پائیں۔ اس کا محل ہوتا تو بصورت معالم نہیں ہو سکتا، اور نظری طور پر کوئی دلیل بھی اس پر نہیں قائم کی جاسکتی۔ اس میں شک نہیں کہ تم اجسام تریہ میں اپسے حالات کا مشاہدہ نہیں کرتے، لیکن عدم مشاہدہ تو کسی چیز کے محل ہونے پر دلیل نہیں چنانچہ فلسفی موجود اول کی طرف ایسی ایسی چیزوں کی نسبت کرتے ہیں جو کسی موجود کی طرف قطعاً منسوب نہیں کی جاسکتیں، لیکن جو چیزیں کہ اس کے غیر میں مشاہدہ نہیں کی گئیں اس بات کا شوت نہیں کہ یہ وجود اول میں بھی محل ہیں یہی اچیز روح اور جسم کے متعلق بھی صحیح ہو سکتی ہے۔

اگر کہا جائے کہ فلک ارضی یا سورج یا کوئی اور جسم فرض کرو جس کی کوئی مقدار ہو سکتی ہے، اور اس میں زیادتی و کمی جائز کہی جاسکتی ہے، اب اس مقدار جائز سے اختصاص کی خصوص کا محتاج ہو گا، جو اس کی خصیص کرے، لہذا جسم علت اول سے نہیں ہو گا۔

تو ہمارا جواب یہ ہے کہ پھر تم اس شخص کے قول کی کس طرح تزدید کرو گے جو کہتا ہے کہ "یہ جسم ایسی مقدار ہوتا ہے جس پر نظام کل کے اعتبار سے اس کو رہنا لازم ہے، اس سے چوٹا یا بڑا ہوتا کبھی جائز نہ ہو گا۔ جیسا کہ تم کہتے ہو کہ معلوم اول سے

فلکِ اقصیٰ کا بے مقدار مقررہ فیضان ہوتا ہے، اور تمام مقادیر مخلول اولیٰ کی ذات کی نسبت کے لحاظ سے مساوی ہوتا ہے۔ لیکن ان میں سے ایک کا تعین نظام کی سے تعلق کی وجہ سے فلکِ اقصیٰ کے جسم کے طور پر ہوتا ہے، اس لیے جو مقدار کہ واقع ہو گئی جہی دادا ہے، اس کے بخلاف جائز نہیں۔ یہی توجیہ اس کے متعلق بھی کی جاسکے گی جو غیر مخلول ہے۔ بلکہ اگر وہ مخلول اول میں (جو ان کے نزدیک حجم فلکِ اقصیٰ کی علت ہے) تخصیص کر لیے ایک مبدأ ثابت کریں، مثلاً ارادہ ایجاد کرس، تو بھی سوال متعلق نہ ہو گا کیونکہ پچھا جائے گا اس مقدار کے بجائے یہ مقدار کیوں مقرر کی گئی؟ جیسا کہ وہ مسلمانوں سے ارادہ قدیم کی طرف اشیاء کی اضافت کے بارے میں سوال کرتے ہیں، اسی طرح ہم ان سے پوچھ سکتے ہیں کہ مخلول اول نے اسی مقدار کے تعین کا کیوں ارادہ کیا؟ (ہم ان پر اسی قسم کا الزامی اعتراض عدم کر جائے گیں جب ہم نے جہت حرکت فلکیہ اور نقطہ قطب کے سلسلے میں بحث کی تھی)

جب یہ ظاہر ہو گیا کہ دونوں وقوع علت میں تمیز انشی عن مثل کو جائز رکھنے پر مجبور ہیں، لہذا بغیر علت کے اس کو جائز رکھنا بھی علت کے ساتھ جائز رکھنے ہی کی طرح بھا جائے گا۔ کیونکہ جیسے نفس شے کے بارے میں یہ سوال برابر ہوتا ہے گا، کہ اتنی مقدار کیوں مقرر کی گئی؟ تو علت کی صورت میں بھی ایسا ہی سوال ہو گا کہ اپنے مثل سے اس مقدار کو خصوصیت کی کیا وجہ ہے؟ علت کی صورت میں اگر اس سوال کا اس طرح جواب دیا جاسکتا ہو کہ یہ مقدار اپنے غیر کی مقدار کی طرح نہیں ہے، کیونکہ نظام (بخلاف دور کے) اسی سے متعلق ہے تو نفس شے کے بارے میں بھی جو علت کی محتاج نہ ہو ایسا ہی جذبہ جا سکتا ہے اور اس سے مفر نہیں ہے۔

اور اگر یہ مقدار معین، جو وقوع میں آجکی ہے، اس مقدار کے مساوی ہو جو وقوع میں نہیں آئی تو اب یہ سوال پیدا ہو گا کہ اپنے مثل سے اس کو کیسے احتیاز دیا گی؟ (خصوصاً فلاسفہ کے اصول پر کیونکہ وہ ارادہ "معینہ" کا انکار کرتے ہیں) اور اگر اس کے لیے مثل نہ ہو تو جائز ثابت نہ ہو گا بلکہ کہا جائے گا کہ جس طرح ان کے خیال

میں علتِ قدیدہ واقع ہو گئی اسی طرح جسم (جس کو ہم نے ان کی تروید کی خاطر علت اولیٰ فرض کیا ہے) قدیدہ سے واقع ہو گیا۔

اس بحث میں جو شخص فلسفیوں سے مناظرہ کرتا ہے ان اعتراضات سے مرد لے سکتا ہے جو فلسفیوں نے امادہ قدیدہ کے خلاف قائم کئے ہیں اور ان الرامی اعتراض سے جو نقطہ، قطب اور جمیت حرکت فلکیہ کے خلاف ہم نے قائم کئے ہیں اس سے ظاہر ہوا کہ جو شخص حدوث اجسام کا قابل نہ ہو وہ اس بات پر دلیل قائم نہیں کر سکتا کہ اول کے لیے جسم نہیں ہے۔

## مسئلہ (۱۰)

**اُس پار قیام دل سے فلاح کے سر کے بیان میں عالم کے صفات و نسبتے،**

ہم کہتے ہیں کہ جو شخص سمجھتا ہے کہ ہر جسم حادث ہے، کیونکہ وہ حادث سے خالی نہیں بتاتا تو اس کا یہ قول کہ جسم صانع و علت کا محتاج ہے سمجھیں آتا ہے۔ مگر آپ کے ذہب میں دہریوں کے اس عقیدے کی کیوں بخاشن نہیں کہ عالم قدیم ہے، اس کی نہ کوئی علت ہے نہ صانع علت تو حادث کے لیے ہوتی ہے، اور جسم و عالم میں کوئی حادث ہوا ہے، اور نہ کبھی محدود، حادث تو صور و اعراض ہوتے ہیں۔

اجسام، یعنی انسان، قدیم ہیں اعماصر اور جو فلاک قمر کا حاشیہ ہیں اور ان کے احجام و سوار قدم ہیں، البتہ امتزاجات و استحالات کی وجہ سے ان پر صور توں کا تبدل ہوتا رہتا ہے، ہاں رواج انسانیہ، وحیوانیہ و بنائیہ حادث ہوتی ہیں، اور ان حادث کی عمل حرکت دوسری پر مشتمل ہوتی ہیں، اور حرکت دوسری قدم ہے، اور اس کا مصدر نفس قدمیہ فلاک ہے بس اس طرح نہ عالم کی علت کی ضرورت رہتی ہے، اور نہ اس کے احجام کے لیے صانع کی، بلکہ وہ اسی حالت میں ہمیشہ سے ہے بلا علت، تو اب فلسفیوں کے اصول کے کیا معنی رہ جاتے ہیں کہ اجسام کا وجود علت کی وجہ سے ہے اور وہ قدم ہیں ساگر کہا جائے کہ جس چیز کی علت نہ ہو وہ واجب الوجود ہے اور ہم واجب الوجود کی صفات کا تو ذکر کر جکے ہیں، جس سے ظاہر ہو جاتا ہے کہ جسم واجب الوجود ہیں۔ تو ہم کہیں گے کہ اس دھوکے کا فائد تو ہم ظاہر کر جکے ہیں کہ اس کی دلیل تو سوائے قطع تشیل کے کسی چیز کی طرف رہنما نہیں کرتی، اور دہریہ نے تو ابتداء میں یہ کہہ کر قطع تشیل کر دیا ہے کہ احجام کی کوئی علت نہیں، وہ کئے صور و اعراض تو بعض کی علت بعض ہیں۔ بیان تک کہہ جو کہ دوسری پر مشتمل ہوتے ہیں، اور جیسا کہ فلاسفہ کا ذہب ہے کہ بعض حرکات دوسری بعض کی

علت ہیں اور اسی پر ان کا قطع تسلسل ہو جاتا ہے۔ جو شخص ہمارے اس نذر کو رہ بیان کو غور سے پڑھنے گا وہ قدم اجسام کے معتقدین کے بارے میں یہ مان لے گا کہ وہ ان کی علت کے ثابت کرنے سے عاجز ہیں۔ یہ لوگ اصول ادھریت کے قبول کرنے پر محور ہیں۔ اگر کہا جائے کہ ہماری دلیل یہ ہے کہ یہ اجسام یا تو واجب الوجود ہوں گے جو محال ہے، یا ممکن الوجود ہوں گے تو ہر ممکن علت کا محتاج ہوتا ہے۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ ”واجب الوجود“ اور ”ممکن الوجود“ کے الفاظ بے معنی ہیں اور فلسفیوں نے جو التباس پیدا کر رکھا ہے اس کی اصل ان ہی دو نظموں میں پائی جاتی ہے۔ اس لیے ہم مفہوم کی طرف ہی رجوع کرنا چاہیے اور وہ ہے نفی علت یا اثاث علت۔ تو گویا وہ کہتے ہیں کہ ان اجسام کی علت ہو گی یا نہ ہو گی، دہری تو ہوتا ہے کہ ان کی کوئی علت نہیں تو فلسفیوں کو اس سے انکار کی وجہ کیا ہے؟ اور اگر امکان سے یہی مراد ہی جا (یعنی جس کی علت نہیں) تو ہم اسی کو واجب الوجود کہتے ہیں، اور وہ ممکن نہیں ہے، اور ان کا قول کہ جسم کا واجب ہونا ممکن نہیں، محض حکم ہے یا لادلیل۔

اور کہا جائے کہ جسم کے لیے اجزا کے ہونے سے انکار نہیں کیا جاسکتا، اور کل جمیع تو اجزاء ہی سے قوام پاتا ہے، اور اجزاء کی تعلق نہیں نہ ان کے اجتماع کی، بلکہ وہ تو ایسی ملا علت فاعلی قدیم سے چلتا رہے ہیں۔

اس کا رد فلسفیوں سے ممکن نہیں، مسوائے اس کے کہ وہی دلیل دہرائی جاتی ہے جو موجود اول سے نفی کشی کا لازوم ثابت کرتی ہے۔ یہم نے اس کا البطل کر دیا ہے۔ اور فلسفیوں کے مال کوئی دوسرا دلیل ان کی اپنی حالت میں موجود نہیں ہے۔ اس سے ظاہر ہو جاتا ہے کہ وجود و تعلق عالم کا معتقد نہیں ہوتا اس کو صانع عالم کے لیے کوئی اصلی دلیل نہیں مل سکتی۔

مسئلہ (۱۱)

اُن فلسفیوں کے قصو استال کے بیان میں جو ہیں ورنہ اُن سمجھتے کہ اُنہے  
غیر کو جانتا ہے وہ نوع و اجناس قسمی کی جانتا ہے

مسلمانوں کے پاس وجود مختصر ہے حادث اور قدیم پر، اور قدیم والوں کے پاس  
سوائے ذات و صفات سچانہ کے کچھ اور نہیں، اس کے سوا جو کچھ بھی ہے اُن کے  
ارادے ہی کے جہت سے حادث ہوا ہے۔ ان مقدمات سے خدا کے علم پر یقین ایک  
ضروری نتیجے کے طور پر لازم آتی ہے، کیونکہ مراد (یعنی جس شے کا کہ ارادہ کیا گیا ہو) بالضرور  
مرید (یعنی ارادہ کرنے والے) کو معلوم ہی ہونا چاہیے، اسی بنا پر کہتے ہیں کہ اس کو گل  
کا علم ہے، کیونکہ گل اس کی مراد ہے؛ اور اسی کے ارادے سے حادث ہوا ہے، یعنی  
کائنات کی کوئی چیز ایسی نہیں جو اس کے ارادے سے حادث نہ ہوئی ہو، جب یہ  
شایستہ ہو گیا کہ وہ جس چیز کا ارادہ کرے اس کا مرید اور عالم ہے، تو بالضرور اس  
کو حتیٰ یعنی ذی حیات ہی ہونا چاہیے، اور ہر جیسی جو اپنے غیر کو جانتا ہے وہ اپنی ذات  
کو بھی جانتا ہے، اس طرح کائنات مسلمانوں کے نزدیک خدا کے علم کا معروض قرار  
پاتی ہے۔ اس مسئلہ کو مسلمانوں نے اسی طریق سے تصحیح کیا ہے، کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ  
احادث عالم کا خدا ہی مرید ہے۔

ابن سینا نے تم حونکہ دعویٰ کرتے ہو کہ عالم قدیم ہے۔ خدا کے ارادے سے حادث  
نہیں ہوا، تو تم کیسے جان سکتے ہو کہ وہ غیر ذات کو بھی جانتا ہے؟ اس پر کوئی دلیل  
ہوئی چلیتے۔

ابن سینا نے اس کی تحقیق میں اپنے فلسفیانہ مباحثت کے سلسلے میں جو کچھ لکھا  
ہے اس کا خلاصہ دو بیانات میں پیش کیا جا سکتا ہے۔

پہلا بیان ہے۔ اول موجود ہے مگر مادے میں نہیں، اور ہر موجود جو مادے میں نہ ہو وہ عقلِ حسن ہو گا، اور جو بھی عقلِ حسن ہو گا، اس پر تمام محققولات کھلے ہوئے ہوں گے، کیونکہ تمام اشتیا کے دراک سے جو شے مانع ہوتی ہے وہ ہے مادے کے ساتھ تعلق اور مشغولیت۔ آدمی کی روح تقدیر برداہ (معنیِ بدن) میں مشغول ہے، جب اس کی مشغولیت موت کی وجہ سے ختم ہو جاتی ہے، اور وہ شہواتِ جسمانیہ اور صفاتِ ردیدہ (جو امور طبیعیہ کی وجہ سے پیدا ہوتے ہیں) سے پاک و صاف ہو جائی ہے تو اس پیسارے حقایق محققولات کا انکشاف ہو جاتا ہے: اور اسی لیے وہ بھی فیصلہ کیا جاتا ہے کہ ملکہ، ساسے محققولات کے شناasa ہوتے ہیں ان سے کوئی چیزِ حسنی ہوئی نہیں ہوتی، کیونکہ وہ بھی عقولِ مجردہ میں جو کسی مادے میں نہیں۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ تمہارے اس قول کے کہ "اول موجود ہے مگر مادے" میں نہیں ہے، "معنیِ اگر" ہیں کہ وہ تہ جسم ہے اور نہ جسم میں منطبع ہے، بلکہ وہ قائم بقیہ ہے، بغیر کسی تحریر اور اختصاصِ جہت کے تو وہ مسلم ہے۔

روہ گیا تمہارا یہ قول کہ وہ عقلِ مجرد ہے تو عقل سے تمہاری کیا مراد ہے؟ اگر اس سے مراد وہ ہستی ہے جو تمام اشتیا کو جانتی ہے تو وہی مطلوب ہے ہمارا بھی، اور یہی موضوعِ زراع بھی ہے، مگر تم نے اس کو قیاسِ مطلوب کے مقدمات میں کیسے داخل کر لیا؟ اگر تم اس کے سوال کسی اور پیڑسے مراد لیتے ہو (معنی وہ جو اپنے آپ کو جانتی ہے) اس بیان سے تمہارے فلسفی بھائیوں کو تو اتفاق ہو گا، لیکن جس نتیجے تک تم پہنچا جاتے ہو وہ یہ ہے کہ جو اپنے آپ کو جانتا ہے، وہ اپنے غیر کو بھی جانتا ہے، اس لیے کہا جائے گا کہ تم نے اس کا ادعای کیوں کیا ہے یہ کوئی افروزی صداقت بھی نہیں ہے، اغرض کہ ابن سینا اس بارے میں تمام فلاسفہ سے الگ ہو گیا ہے۔ اس لیے یہ سوال کیا جاتا ہے کہ اس کو تم ضرورتا کیسے تسلیم کرتے ہو؟ اور اگر یہ نظری دلیل تما محتاج ہے تو پھر وہ دلیل کیا ہے؟

اگر کہا جائے کہ عقلِ مجرد اشتیا اکا علم رکھتی ہے، کیونکہ ادراکِ اشتیا سے مانع

تو مادہ ہی ہوتا ہے، اور وہاں مادہ نہیں ہے۔  
 تو ہم کہیں گے کہ تم تسلیم کرتے ہیں کہ مادہ مانع ضرور ہے، مگر یہ تسلیم نہیں  
 کرتے کہ صرف یہی مانع ہے، اور ان کے قیاس کو قیاس شرعاً کی تکلیف میں اس طرح  
 پیش کیا جا سکتا ہے کہ اگر عقل مادے میں ہو گئی تو اشتیاء کا ادراک نہ کرے گی، لیکن  
 مادے میں تو نہیں ہے، اس لیے اشتیاء کا ادراک کرے گی، اور یہ استثناء نقیض  
 مقدم ہے اور استثناء نقیض مقدم کا بالاتفاق کوئی نتیجہ حاصل نہیں ہوتا، وہ ایسی  
 بات ہے جیسے یہ کہا جائے کہ اگر وہ انسان ہے تو حیوان ہو گا، مگر حیونکہ انسان نہیں  
 ہے تو حیوان بھی نہ ہو گا، اور یہ کوئی ضروری نہیں ہے، کیونکہ بہت سی حیزروں از تن  
 نہیں ہو سکتیں مگر حیوان ہو سکتی ہیں جیسے حورا ہو سکتی ہیں۔ اور گھوڑے خیون  
 ہیں، ہاں "استثناء نقیض مقدم" "نقیض تالی" کا نتیجہ دیتا ہے جیسا کہ منطق میں وہ  
 شرط لے نام سے ذکور ہے کہ وہ "مقدم پر تالی" کے انکاوس کا ثبوت ہے، اور یہ حضرت  
 سانتہ ہوتا ہے، جیسے کہیں کہ "اگر سورج نکلا ہے تو دن موجود ہے، لیکن سورج نکلا ہیں  
 ہے اس لیے دن موجود ہیں، کیونکہ دن کے وجود کے لیے سورج نکلنے کے سوا کوئی سبب  
 نہیں ہے، اس طرح ایک دوسرے پر منکس ہیگا، (اس فتنہ کی بحثیں ہم نے کتاب سیار الحلم  
 میں کی ہیں جو اس کتاب کے نتیجے کے طور پر لکھی گئی ہے)۔

اگر کہا جائے کہ ہم تعاکس کا دعویٰ کرتے ہیں، وہ یہ کہ مانع مادے میں محصور ہے  
 لہذا اس کے سوائے جو ہو گا وہ مانع نہ ہو گا۔ تو ہم کہتے ہیں کہ بعض شکم ہے اس پر دلکشی  
 دوسرابیان اے این سینا کا فعل ہے لہاگر جیسے ہم نہیں کہہ سکتے کہ اول احداث عالم  
 کا امادہ کرنے والا ہے، اور بنیہ کہتے ہیں کہ کل کا حدوث بعدوٹ زمانی ہے، البتہ  
 ہم یہ کہتے ہیں کہ عالم اس کا فعل ہے، اور اسی سے موجود ہوا ہے، اور یہ ضرور کہتے ہیں  
 کہ وہ صفت فاعلی سے کبھی محروم نہ رہا، چیزیں فاعل رہا، اس کے سوا دوسروں سے نہیں  
 کوئی اختلاف نہیں، اور جہاں تک کہ نیاز دی جاؤں کا تعلق ہے (آیا عالم خدا کا فعل ہے)  
 اس میں مطلقاً کہیں اختلاف نہیں۔ چونکہ فاعل کو اپنے فعل کا عالم ہونا بالاتفاق فاجب ہے۔

ہم پتین رکھتے ہیں کہ خدا کو کائنات کا علم ہے، اور ہم کائنات کو خدا کا فعل سمجھتے ہیں۔  
جواب اس کا دو طریقوں سے دیا جا سکتا ہے۔

ایک یہ کہ فعل کی دو قسمیں ہوتی ہیں:-

۱۔ ارادی، جیسے انسان و حیوان کا فعل۔

۲۔ اور طبیعی، جیسے سورج کا فعل، رoshni دینا، اگل کا فعل گرم کرنا، پانی کا فعل  
ٹھنڈا کرنا وغیرہ۔ فعل کی حیثیت سے علم کو ارادی افعال ہی میں تمارکیا جاتا ہے، جیسا  
کہ انسان میں اس کا قیاس کیا جاتا ہے۔ اس کو فعل طبیعی تو نہیں کہا جاتا۔

اور بخمارے نزدیک پیدا بیش عالم کا فعل اللہ تعالیٰ کا ایک طبیعی و اضطراری فعل  
ہے جو لازم عن الذات ہے، وہ ارادی و اختیاری فعل تو نہیں، بلکہ اس کی ذات کے  
لیے اسی ہی لازم ہے، جیسا کہ سورج کے لیے نور، اور جس طرح کہ سورج کو اپنے آپ  
سے نور کو الگ کرنے کی قدرت نہیں، اور نہ آگ کو اپنے سے خاصیت حرارت دور کرنے  
کی قدرت ہے، اسی طرح اول کا اپنے افعال سے الگ ہونا بھی ممکن نہیں۔ تعالیٰ عن  
قولہ علّوٰ اگبیرا (خدا کے مقابلی ان کے خلافات سے بلند تر ہے) تو اس طریقے پر اگر  
خوبیت کائنات خدا کا فعل ہے تو پھر فاعل کو اس فعل کا علم ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔  
اگر کہا جائے کہ دونوں باول میں بڑا فرق ہے، بلکہ کا اس کی ذات سے صادر  
ہونا، بلکہ کے ساتھ اس کے علم کی وجہ سے ہے، یہی نظامِ الہی کا تمثیل ہی فیضانِ بل  
کا سبب ہے۔ اگر اس کو بلکہ کا علم نہ ہوتا، تو اس سے بلکہ کا وجود بھی نہ ہوتا اور یہ بات  
سورج سے نور کے شعاع کے متعلق صحیح نہیں۔

تو ہم کہتے ہیں کہ بلکہ کا وجود خدا کی ذات سے ایسی ترتیب سے لازم آتا ہے جو طبیعی  
اور اضطراری ہے، اور یہ ضروری نہیں کہ وہ اس کا عالم ہو، بتلا یہ کہ اس مذہب میں  
کون سی بحال بات ہے جب تم بھی بغیر ارادے میں ان کے ساتھ موافقت کرتے ہو،  
اور جیسا کہ سورج علم نور کے ساتھ لزوم نور کے لیے مشروط نہیں ہو سکتا، بلکہ نور و فریض  
اس کا ناج ہوتا ہے تو ابھی یہی بات اول میں فرض کرنی چاہیے، اور اس سے کوئی

امر بانج نہیں۔

دوسری وجہ بھی ہے، اور وہ یہ کہ اگر فلسفیوں کی یہ بات تسلیم کر لی جائے کہ قائل سے شے کا صد و ر صادر کے ساتھ علم کا مقتضی ہوتا ہے، تو ان کے پاس تو اللہ تھا کافل واحد ہے، اور وہ ہے محلول اول جو ایک عقل بیط ہے، تو چاہئے کہ خدا سوائے اس کے اور کسی چیز کا عالم نہ ہو، اور محلول اول بھی صرف اسی چیز بخواہاً ہو گا جو اس سے صادر ہوئی، اور کل تو اللہ تھا سے ایک ہی دفعہ موجود نہیں ہوا، ملکیہ یہ وساطت و تولا و نزد صادر ہوا ہے، اور جو چیز کہ اس کے صادر سے صد و پندرہ ہوئی ہے کیا ضروری ہے کہ اس کا بھی اس کو علم ہو؟ اس سے تو صرف ایک ہی چیز صادر ہوئی بلکہ یہ بات تو فعل ارادتی میں بھی لازم نہیں تطبیقی میں کیسے ہوگی؟ جیسے پتھر کی حرکت ایک سڑا پر سے بعض وقت، ارادتی حرکت سے بھی ہو سکتی ہے جو حرکت کے ساتھ علم کو لازم گردانی ہے حالانکہ اس حرکت سے بالآخر جو کچھ وقوع میں آتا ہے اس کے علم کو لازم نہیں گردانی، جیسے کچھ ٹوٹ گیا، یا پھٹک گیا، یا کسی کے سر پر گر گیا، ان سب کامعلوم کرنا پتھر لڑھکا نے والے کے لیے ضروری نہیں، بہر حال یہ بھی الیسی بات ہے جس کا جواب فلسفیوں کے ہاں کچھ نہیں۔

اگر کہا جائے کہ اگر ہم یہ فیصلہ کر لیں کہ اول اپنی ذات کے سوائے کچھ نہیں جانتا، تو یہ بہت بڑی بات ہوگی، اس کا غیر اپنی ذات کو بھی جانتا ہے، اول کو بھی جانتا ہے، اور غیر کو بھی جانتا ہے، تو شرف علم میں یہ اول سے بڑھ جائے گا، حالانکہ محلول علم سے اشرفت نہیں ہو سکتا۔

تو ہم کہیں کے کہ یہ قباحت نفی ارادہ اور نفی حدوث عالم کی فلسفیانہ تجویز کا لازمی نتیجہ ہے اور دوسرے فلسفیوں کی طرح آپ بھی اس کا ارتکاب کریں یا اس عقیدے سے دست بردار ہوں اور اعتراف کریں کہ عالم حادث بالارادہ ہوتا ہے، تیزابن سینا سے یہ کہا جا سکتا ہے کہ آپ فلسفیوں کے اس خیال کا کیوں انکار فرماتے ہیں کہ علم زیادتی نتشرف کا سبب نہیں، کیوں کہ علم کی طرف اس کا غیر اس یہ محتاج ہوتا ہے کہ اس سے

کمال کا استغادہ کرے، اور انسان کو محققولات کے علم میں شرف ملا ہے تاکہ دُنیا و آخرت میں نتائج و عواقب کے مصلحتوں پر وقوف پاسکے، تو یہ بات اس کی ذات مظلوم ناقصہ کی تملیٰ کے لیے ہے، دوسری خلوقات کا بھی یہی حال ہے۔

برہی ذات سُبْحانہ تعالیٰ تو تکمیل و تلافي کی ضرورت میتعمتی ہے، بلکہ اگر یہ فرض کیا جائے کہ کسی علم کی وجہ سے اس کی ذات کامل ہو سکتی ہے تو گویا یہ اس کی ذات میں نقش کو تسلیم کرنا ہے۔

اور یہ بات ایسی ہی ہے بھی کہ آپ نے اس کی صفت سمع و بصر کے بارے میں بھی کہی ہے اور جزئیات داخلیت زمانہ کے علم کے بارے میں بھی آپ نے تمام فلسفیوں سے تقاضا کیا ہے کہ خدا کے تعالیٰ اس سے منزہ ہے، مگیونکہ متغیرات جو تخت زمانہ داخل ہیں دو قسم کے ہوتے ہیں، ایک وہ جو ہو چکے دوسرے وہ جو ہونے والے ہیں ان کا علم اول کو نہیں ہو سکتا، مگیونکہ اس سے اس کی ذات میں تغیر پیدا ہوتا ہے۔ اور ان جزئیات کی اس میں تاثیر ہوتی ہے۔ اول سے اس چیز کو سلب کر لینے میں کوئی نفعان نہیں، بلکہ کذل ہے: نفعان تو حواس اور اس کی طرف احتیاج کی وجہ سے ہوتا ہے۔ اگر آدمی میں نفعان نہ ہوتا تو وہ حواس کا محتاج نہ ہوتا کہ ان سے دفعہ فر رکسکے۔

اود اسی طرح حوادث جزئیہ کے علم کو بھی تم نفعان سمجھتے ہو۔ ہم تمام حوادث کے عالم ہیں، اساري محسوسات کا ادراک کر سکتے ہیں، اور اول جزئیات میں سے کچھ نہیں جانتا، نہ محسوسات میں سے کچھ جانتا ہے، اور یہ کوئی نفعان نہیں، لہذا اکلیات عقلیہ کا علم بھی جائز ہو سکتا ہے کہ اس کے غیر وہو، اس کو نہ ہو، اس میں اس کا کوئی نفعان نہیں۔ اس مشکل سے بچنے کی کوئی صورت نہیں۔

## مسئلہ (۱۲)

**فلسفی اتنے بھی کوئی دلیل نہیں قائم کر سکتا کہ اول پنی کوئی جانتا ہے،**

مسلمان چونکہ حدوث عالم با ارادہ الہی کے قائل ہیں، اس لیے وہ ارادے سے اس کے علم پر استدلال کرتے ہیں، پھر ارادہ و علم سے حیات پر پھر حیات سے اس بات پر کہ ہر ذی حیات اپنی ذات کو جانتا ہے، اور وہ تو ذی حیات ہی ہے، لہذا اپنی ذات کو بھی جانتا ہے، یہی طریقہ استدلال مقبول اور مضبوط ہے۔

مکرم ارادہ اور فعل احادیث کی نقی کرچے ہو اور سمجھتے ہو کہ جو کچھ اس سے حاصل ہوتا ہے وہ یہ سبیل ضرورت و طبع لازمی طور پر صادر ہوتا ہے، تو یہ بات کیوں بعد از قیاس سمجھی جائے، کہ اس کی ذات ایسی ذات ہے جس سے صرف محلول اول کا وجود ہوتا ہے، پھر محلول اول سے معلوم شانی لازم آتا ہے، اور اسی طرح ترتیب موجودات کی آخری حد تک، لیکن اس کے باوجود وہ اپنی ذات کو بھی نہیں جانتا۔ جیسے آگ سے گرمی تو نکلتی ہے، سو درج سے روشنی تو چیلتی ہے، مگر نہ آگ کو اپنے آپ کا علم ہے اور نہ سورج کو، جیسا کہ ان کو غیر کا بھی علم نہیں ہے، بلکہ جو اپنی ذات کو جانے کا تو اپنے سے صادر ہونے والے کو بھی جانے کا، اور غیر کو بھی جانے کا، حالانکہ غروریت تو اس کی ہے کہ وہ غیر کو نہ جانے، پھر وہ غیر کو نہ جانے کا تو یہ کہتے ہیں کہ اپنے آپ کو بھی نہ جانے کا۔

اگر کہا جائے کہ جو اپنے آپ کو بھی نہ جانے تو وہ مرد ہے، تو اول مرد کے مانند کیسے ہو گا؟ تو ہم کہتے ہیں کہ مختارے مذہب کے اصول کی بنا پر تو اسی سمجھنا ضروری ہے جو اکیا فرق ہے آپ میں اور اس کہنے والے میں جو کہہ سکتا ہے کہ جو اپنے ارادہ و قدرت و اختیار سے نام نہیں کر سکتا، نہ سن سکتا، نہ دیکھ سکتا

تو وہ مردہ ہی ہے، اور جو غیر کو نہیں جانتا تو وہ بھی مردہ ہے، اگر یہ جائز رکھا جائے کہ اول ان تمام صفات سے خالی ہے، تو اس کو لیا ضرورت پڑی ہے کہ اپنی ذات کو جانے پھر اگر وہ اپنے اس قول کی طرف لوٹ آئیں کہ جو مادے سے بری ہوتا ہے تو بذاتہ عقل ہوتا ہے، لہذا اپنے آپ کو جانتا ہے، تو ہم یہ بتلا چکے ہیں کہ یہ حکم شخص ہے، اس پر کوئی دلیل۔ اگر کہا جائے کہ اس پر دلیل یہ ہے کہ موجودہ و قسم کا ہوتا ہے، زندہ اور مردہ، اور زندہ مردے سے زیادہ اولیٰ و اشرف ہو گا، لہذا اول کو بھی زندہ ہونا چاہیے، کیونکہ وہی اولیٰ و اشرف ہے، اور ہر زندہ اپنی ذات کو جانتا ہے، کیونکہ یہ محل ہو گا کہ اس کے مخلولات تو ذی حیات ہوں اور وہ ذی حیات نہ ہو۔

تو ہم کہتے ہیں کہ یہ بھی تکلمات ہیں۔ یہ کیوں محل سمجھا گیا کہ جو اپنے آپ کو نہیں جانتا اس سے وہ وجود صادر ہوا جوہہ وسائل کثیرہ یا بغیر وسیله اپنے آپ کو جان سکتا ہو، اگر اس کے محل ہونے کی وجہ بھی ہے کہ مخلول علمت سے اشرف ہو جائے گا تو مخلول کا علمت سے اشرف ہونا محل کیوں ہوا؟ پھر تم اس شخص کے قول کا کیسے انکار کر سکتے ہو جو یہ کہتا ہے کہ اول کا شرف اس میں ہے کہ وجود اکل اس کی ذات کے تابع ہے تاکہ اس کے علم میں، اور دلیل اس پر یہ ہے کہ بسا اوقات اس کا بغیر، اپنی ذات کے سوا اشتیاء کو بھی جانتا ہے، اور دیکھتا بھی ہے اور سنتا بھی ہے، اور وہ دیکھتا ہے نہ سنتا ہے۔ اگر اس کا یہ جواب دو کہ موجود دو قسم کا ہوتا ہے، ایک بینا، دوسرا اندازا، ایک عالم دوسرا حاصل، تو یہا اشرف ہو گا، لہذا اول کو مینا اور اشتیاء کا عالم سی ہونا چاہیے، لیکن تم تو اس چیز کا انکار کرو گے کہ بینایی اور علم بالاشتیاء میں تو کوئی خاص شرف نہیں، بلکہ شرف تو علم و بینایی سے استغنا میں ہے، اور ایسی صفت کے حال ہوتے میں ہیں ہے جس سے ایسے گل کا وجود صادر ہوتا ہے، جس میں علم ابھی ہوں

صاحب بصارت بھی۔ اس طرح معرفت ذات میں تو کوئی شرف نہیں بلکہ ذوات معرفت کے بعد اہونے میں شرف ہے، اور یہ شرف خاص اول ہی کوئی شرافت نہیں! اس طرح فلسفی ضرورتا ذات اول سے علم کی لفہی کرنے پر بھی مجبور ہیں، کونکہ علم ذات پر صرف ارادہ ہی سے استدلال کیا جاسکتا ہے، اور ارادے کی دلیل سوا ائے حدوثِ عالم کے کچھ نہیں ہو سکتی، اگر حدوث عالم کی بحث میں کوئی فنا ہو تو باقی ساری بحث میں بھی فیاد ہو گا۔ یہ ہے ان لوگوں کا حال جو عقل نظری کی پد سے چیزوں کو سمجھنے کی کوشش کرتے ہیں، صفات الہی کے ثبوت ماعدم ثبوت کے تسلیے میں فلسفی جو کچھ بھی کہتے ہیں، اس کے لیے ان کے پاس کوئی معقول دلیل نہیں ہے، سوانی تجھیات و ظنون کے، اور ظنیات پر تواریب بصیرت زیادہ وجہ نہیں کیا کرتے۔

## مسئلہ (۱۳)

**فلسفیوں کے اسوق ل کے بطال میں کہ اللہ تعالیٰ جربیات  
کا علم نہیں رکھتا**

ذکورہ بالایمان پر صحی فلسفی متفق ہیں، ان میں سے بعض صحیح ہے میں کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا، وہ تو ظاہر ہے کہ اس کے قائل ہی ہوں گے، اور بعض جو کہتے ہیں کہ وہ غیر کو بھی جانتا ہے، اور یہ ابن سینا کا رد ہے، این کا یہ دعویٰ ہے کہ وہ اشیاء کا علم بتوکل رکھتا ہے، جو تخت زماد داخل نہیں، یعنی ممکن و مستقبل و حال کے تعلق سے وہ متین نہیں ہوتا، اس کے باوجود ابن سینا یہ عومنی کرتا ہے کہ خدا کے علم سے آسمان و زمین کا ایک ذرہ بھی پوشیدہ نہیں ہے، بات صرف اتنی ہے کہ وہ جزئیات کا بنویں گلی علم رکھتا ہے۔

پہلے ان کے مذہب کا سمجھ لیا جانا ضروری ہے، پھر اس پر تنقید کی جائی۔ اس کی توجیہ ایک مثال سے کی جاسکتی ہے۔ مثلاً سورج ہے، اس کو ہم نہ لگاتا ہے، (بعد اس کے کہ اس کو گہن نہ تھا) پھر گہن حُجُوث جانتا ہے۔ اس طرح یہ ہم حالتوں سے گزرتا ہے:-

(ا) ایک وہ حالت ہے جب گہن نہ تھا، لیکن اس کے ہونے کی توقع تھی، جی کہ ہماجا سکتا تھا کہ گہن ہو گا۔

(ب) دوسری حالت میں گہن لگا یعنی کہا جا سکتا ہے کہ گہن ہے۔

(ج) تیسرا حالت میں وہ پھر معدوم ہو گیا، لیکن کچھ عرصہ پہلے تھا، یعنی یہ کہ وہ "تھا"۔

ہم کو ان تین حالتوں کے مقابل تین معلومات حاصل ہوتے ہیں۔

لذت ہم جانتے ہیں کہ گہن محدود ہے، مگر کچھ دیر بعد اس کے ہونے کی توقع ہے۔  
ب:- ہم جانتے ہیں کہ وہ اب ہمہ ہے۔

ح:- ہم جانتے ہیں کہ گہن چھوٹ گیا، اور اب ہیں ہے یعنی محدود ہے۔  
اور ہمارے یہ تینوں معلومات متعدد اور مختلف ہیں، اپنی اپنی جگہ پر ان کا ثبوت  
ذہن مدرکہ میں تغیر کا موجب ہوتا ہے۔ گہن چھوٹ جانے کے بعد اگر یہ معلوم ہو کہ  
وہ اب موجود ہے جیسا کہ پہلے تھا تو یہ جمل ہو گا، علم نہ ہو گا، اگر اس کے وجود کے  
وقت یہ معلوم ہو کہ وہ محدود ہے تو یہ بھی جمل ہو گا، ایک کو دوسرے کا فاتح مقام  
نہیں قرار دیا جاسکتا۔

اس تیہ فلسفی کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی حالت تو مختلف نہیں ہو سکتی، یعنی وہ  
ان تین حالتوں سے پہلے درپیے متنازع نہیں ہو سکتا اور نہ یہ اس کے تغیر کا موجب ہوں یہی  
بسی جب وہ ناقابل تغیر ہو تو ان جزئیات کا عالم بھی نہیں ہو سکتا، کیونکہ علم مسلم  
کی اتباع کرتا ہے، جب مسلم متنفس ہو گا تو علم میں بھی تغیر ہو گا، اور جب علم میں تغیر  
ہوا تو عالم بھی لامحالہ متنفس ہوا، اور یہ بات اللہ تعالیٰ میں تو محال ہے۔ اس کے  
باوجود وہی سمجھتے ہیں کہ وہ گہن کو اس کی تمام صفات و عوارض کے ساتھ جانتا ہے  
مگر اب یہ علم کے ساتھ جس سے وہ ازل و ابد میں متصف ہے اور جو مختلف نہیں ہوتا  
مشلاً وہ جانتا ہے کہ سورج موجود ہے بچاند موجود ہے اور وہ دونوں اس سے  
بوساطت ملائکہ، جن کو ان کی اصطلاح میں "عقل مجردة" کہتے ہیں، تھہر میں آئے  
ہیں، اور یہ بھی جانتا ہے کہ وہ دونوں حکایتِ دوریہ کے ساتھ متوجہ ہیں، اور دونوں  
کے اخلاص کے درمیان ہر دونوں پر (جو کہ راس و ذنب ہیں) تقاضع ہوتی ہے،  
اور دونوں بعض حالتوں میں عقدوں میں مجمع ہوتے ہیں، پس سورج کو گہن لگاتا ہے  
یعنی جسم قمر اس کے اور ناظر کے درمیان حامل ہو جاتا ہے، اس یہ سورج دیکھنے  
والوں کی آنکھ سے چھپ جاتا ہے، اور جب یہ مقدار مقرر ہو (جو ایک سال کا موتا ہے)  
ایک عقدہ کا فاصلہ طے کر لیتا ہے تو پھر اسے گہن لگاتا ہے، اور یہ گہن اس کے آخر ہستہ

میں یا اس کے تیسرے حصے میں یا چوتھے حصے میں ہوتا ہے، اور وہ ایک گھڑی یادو گھڑی رہتا ہے، اسی طرح گھن کے پورے احوال کو سمجھ لیجئے، بہرحال اس کے علم سے کوئی چیز چھپی نہیں رہتی، لیکن اس کا علم ان باتوں کا گھن کے پیسے گھن کے اشنا میں، اس کے چھوٹ جانے کے بعد بہرحال میں ایک ہی ہوتا ہے نہ وہ مختلف ہونا ہے تھا اس کی ذات میں تغیر کا موجب ہوتا ہے۔

ایسے ہی تمام حادث کا علم ہوتا ہے، کیونکہ وہ اسباب ہی سے حادث موتی ہیں، پھر اسباب کے بھی دوسرے اسباب ہوتے ہیں۔ یہاں تک کہ وہ حرکت دوریہ آسمانی پر مشتمل ہوتے ہیں۔

اور حرکت دوریہ کا سبب تو نفس اخلاق ہے، اور تحریکِ نفوس کا سبب اشوق بحث و سے اللہ تعالیٰ اور ملائکہ، مقربین کے ساتھ تشبیہ کا۔

پس کل کا اس کو علم ہے، یعنی وہ اس پر تناسب اور مساوی انکشاف کے ساتھ منکشف ہے۔ اس میں زمانے کا اثر نہیں ہوتا، اس کے باوجود یہ نہیں کہا جاسکتا کہ وہ حالت گھن میں یہ معلوم کرتا ہے کہ اب گھن لگا ہے اور نہ اس کے بعد یہ معلوم کرتا ہے کہ اب وہ چھوٹا ہے۔

اور جس چیز کے علم کے لیے وقت کی طرف اضافت لازم ہوتی ہو تو یہ تصویر نہیں کیا جاسکتا کہ وہ اس کا علم رکھتا ہے، کیونکہ یہ موجب تغیر ہے۔

یہ ہے ان کا ذہنہب ان جزئیات کے متعلق جو زمانہ پر منقسم ہوتی ہیں، اول اسی طرح ان کا ذہنہب ان اشیاء کے مارے میں بھی ہے جو مادہ و مکان پر منقسم ہوتی ہیں، جیسے آدمی، جانور وغیرہ، لہذا وہ نہیں کہ اللہ تعالیٰ زید و بزرگے عوارض کو نہیں جانتا، وہ صرف انسان کو مطلقًا اور بہ علم کی وجہا تھا ہے، اس کے عوارض و خواص تے ساتھ اور یہ کہ اس کا بدن... ان اعفان سے مرکب ہونا چاہئے، جن میں سے بعض بکرنے کے لیے ہوتے ہیں بعض چیزیں پھر نے کے لیے، بعض سوچنے اور تقدیر کرنے کے لیے ہوتے ہیں بعض جوڑ دالے ہوتے ہیں بعض الکھرے۔ اور یہ کہ اس کے قوی کو اجزا پر پھیلے ہوئے رہنا

چاہے، اسی طرح نام باتیں، جو آدمی کی صفات خارجی سے تعلق رکھتی ہوں یا داخلی سے مع اس کے لوازم و لواحق کے، بہر حال اس کے علم سے کوئی چیز اجتماعی حیثیت سے باہر نہیں ہوتی۔

رہے شخصی و جزئی معلومات، تو واقعہ یہ ہے کہ ان جزئی معلومات کا دراکھستی قوت میں ہوتا ہے ذہنی یا عقلی قوت سے نہیں ہوتا، یہ س تیریز و فرق کے میار کی حیثیت سے ایک جہت میں کی طرف مشیر ہوتی ہے، اور عقل البینہ جہت مطلقة کا کمی طور پر ادا کر سکتی ہے، ہمارا قول کہ فلاں چیزیں ہے فلاں دہ ہے، تو وہ اصل میں محوس کرنے والے کے لیے محوس کی نسبت حاصلہ کی طرف اشارہ ہے، کیونکہ وہی اس قرب یا بعد یا جہت میں موجود ہے اور یہ بات اول کے حق میں محال ہے۔

بھی ان کا وہ بنیادی اصول ہے جس پر ان کا اعتقاد ہے، اور اس سے اصول ثبوت کا بالکلیست ایصال ہو جاتا ہے، کیونکہ مثلاً ازید ہے، اگر خدا کی اطاعت کرے یا اس کا گناہ کرے تو خدا کو اس کے تجدید شدہ احوال کی اطلاع نہیں ہو سکتی، کیونکہ وہ تو زید کو حیثیت عمومی جانتا ہے، اس طرح کہ زید ایک شخص ہے، اس کے افعال حادث میں، وجود میں وجود میں آئے ہیں، جب تک کہ وہ کسی سے شخصی طور پر واقف نہ ہو اس کے احوال افعال سے کیوں کرواضف ہو گا، بلکہ اس کو زید کے کفر و اسلام سے بھی تعلق نہیں، اس وہ کفر و اسلام کو عام نہ اہب کی حیثیت سے جانتا ہے نہ کہ افراد کے... جزئی حالات مذہبی کی حیثیت سے، بلکہ وہ یہ کہنے پر مجبور ہیں کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے دعویٰ بتوت کو اس حالت میں کہ انہوں نے ثبوت کا دعویٰ کیا نہیں جانتا! اور یہ بات ہر ہنسی کے متعلق صحیح ہے، صرف وہ اتنا جانتا ہے کہ بعض لوگ بتوت کا دعویٰ کرتے ہیں، اور ان کی یہ صفات ہوتی ہیں، رہے کوئی نبی صیون اپنی تصحیحیت کے ساتھ تو وہ ان کو نہیں جانتا، کیونکہ اس کا علم تو اس ہی سے ہو سکتا ہے اور ان سے جو احوال صادر ہوتے ہیں اس کا علم بھی اس کو نہیں کیونکہ یہ عام احوال کسی شخص میں میں زمانے پر منقسم ہو سکتے ہیں، اور ان کا ادراک ذرا سی مدرک میں تغیر کا موجب ہوتا ہے۔

یہ ہے ان کے ذہب کا خلاصہ جس کو ہم نے کسی قدر کھول کر سمجھا دیا ہے، اب ہم ان قباحتوں پر روشنی ڈالتے ہیں جن کا ان عقائد کی وجہ سے پیدا ہونا لازمی ہے، پہلے ہم ان کا مغالطہ درج کرتے ہیں، پھر اس کا بطلان کرتے ہیں۔

ان کا مغالطہ طریقہ ہے کہ وہ سمجھتے ہیں کہ یہ تین مختلف حالاتیں ہیں، اور جب مختلف حالاتیں ایک ہی محل میں پے در پے واقع ہوتی ہیں، تو ان میں لا حالتی تغیر پیدا ہوتا ہے اگر حالات گہن میں کوئی تغیر ہے کہ اب تصوری دیر سے گہن تغیر دالا ہے جیسا کہ پہلے سمجھا تھا تو وہ جاہل ہو گا، عالم نہ ہو گا، لیکن اگر اسے یہ علم ہو رہا ہے کہ گہن لگ رہا ہے حالانکہ پہلے یہ علم تھا کہ لگا نہیں ہے، اب لگے گا تو اس کا علم اپنی حالت سے مختلف ہو گی لہذا تغیر لازم ہوا، علم میں تغیر کے معنی عالم کے تغیر کے ہیں، کیونکہ کوئی شخص جب کسی بات کو جانتا ہے پھر جان گی تو گویا مستقر ہوا، ایسا ہی کسی بات کی توقع یا پیش بینی بھی تغیر کا سبب ہوتی ہے۔

وہ اپنے دعوے کی یہ کہہ کر تائید کرتے ہیں کہ حالات میں قسم کے ہوتے ہیں:

۱۔ ایک حالت اضافت مخصوص کی حالت ہے جیسے تمہارا کسی چیز کی سیدھی یا اپنی جانب ہوتا، یہ صفت ذاتی کی طرف منوب نہیں ہوتا بلکہ وہ اضافت مخصوص ہے جیسے کوئی چیز تمہارے سیدھے جانب سے باہم جانب آگئی تو اس سے تمہاری اذات کی حالت میں تغیر ہو گا، بلکہ تمہاری طرف اضافت میں تغیر ہو گا، لہذا یہ ذات پر اضافت کا بتدل ہے ذات کا بتدل نہیں۔

ب۔ اور اسی قبیل سے یہ بھی بات ہے کہ مثلًا تم کچھ اجسام (یعنی مادی جیزو) کو جو تمہارے سامنے دھری ہوئی ہیں حرکت دینے پر قادر تھے، لکھوہ اجسام مدد فرم ہوئے یا ان کا کچھ حصہ صد و میوگا تو تمہارے قوائے طبیبہ یا تمہاری قدرت خریک تیں تو کوئی فرق نہیں آیا، کیونکہ جسم مطلق کی تحریک پر تمہاری قدرت پر ہے، پھر جسم معین (اس جیشت سے کہ وہ جسم ہے) پر دوسروی ہے۔ پس جسم معین کی طرف قدرت کی اضافت و صفت ذاتی نہ ہوگی، بلکہ اضافت مخصوص ہوگی، لہذا اسکی

تغیر وال اضافت کا موجب ہو گا، نہ کہ حال قادر میں تغیر کا۔

ج - او تیسرا حالت خود ذات میں تغیر کی ہے یہ اس وقت ہوتی ہے جب (مثلاً) کوئی شخص جو عالم نہ تھا، عالم ہو جاتا ہے، یا جو پہلے قدرت نہ رکھتا تھا قدرت حاصل کر لینتا ہے۔ اس سے ذات میں تغیر ہوتا ہے، اور معلوم کا تغیر علم کے تغیر کا موجب ہوتا ہے، کیونکہ ذات علم کی حقیقت میں معلوم خاص کی طرف اضافت داخل ہوتی ہے، کیونکہ علم معین کی حقیقت اس معلوم معین سے ایک طریقے سے، یعنی سادہ اور عام طریقے سے بھی مستائق ہوتی ہے، اور ایک دوسرے طریقے سے بھی ہوتی ہے، وہ ہے علم بالفردت، یہ دونوں علم پر درپیے حال ہوتے ہیں جو حال عالم میں تغیر کا سبب بنتے ہیں۔

یہ کہنا بھی ممکن نہیں کہ ذات کیلئے ایک ہی علم موتا ہے، لہذا وہی علم مستقبل واضعی سے مستلقی ہوتے کے بعد حال سے متعلق ہو جاتا ہے، لہذا علم واحد مشابہ الاحوال ہے، اور صرف اس میں اضافت کی وجہ تبدیلی ہوتی ہے، کیونکہ علم کی اضافت، ذات علم کی حقیقت ہے، اس کا تبدل ذات علم کے تبدل کا موجب ہوتا ہے، لہذا اس میں تغیر لازم ہو جاتا ہے، اور وہ اللہ تعالیٰ کے یادے میں محال ہے۔

اس پر اعتراض دو طریقے سے وارد ہوتا ہے۔

اول یہ کہ تم اس شخص کے قول کا کیوں انکار کرتے ہو جو کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا علم واحد ہے مثلاً ہم کے بارے میں اس کا علم کسی وقت میں پر یا علم وجود کوئی نہیں سے پہلے بھی ایسا ہی ہو سکتا ہے جیسا کہ ہم کے وقت، اور کوئی نہیں کے حتوں کے بعد، یہ سب علم بعینہ ایک ہی قسم کے ہیں یہ اختلافات تو صرف اضافتوں کی پستا پر ہوتے ہیں، جو ذات علم میں تبدل کا موجب نہیں ہوتے لہذا ذات عالم میں بھی تغیر کا موجب نہیں ہوتے، یہ شخص اضافت کے قائم مقام ہوتے ہیں، مثلاً ایک شخص تھا رے دائم جانب ہے، پھر وہ سامنے ہو جاتا ہے، پھر وہ باقی طرف

چلے جاتا ہے، تو یہ اضافتیں پے درپے تھاری طرف ہوتی ہیں۔ منتقل ہونے والا تو وہی شخص ہے تم نہیں ہو، یہی بات علم الہی کے بارے میں سمجھنا چاہئے۔

ہم تسلیم کر سکتے ہیں کہ وہ انسانیا کوہ علم واحد جانتا ہے، اولًا وابدًا، اور اس کی حالت عدم التغیر ہے۔ فلاسفہ کی خواہش نئی تغیر ہے اور اس میں سب محققین میں فلاسفہ کا قول کہ کسی واقعہ کے اثاثات علم کی ضرورت واقعہ کے پڑی یا بعد تغیر سے ناقابل تسلیم ہے، جس کی کوئی دلیل نہیں۔ اگر خدا نے تعالیٰ ہمارے لیے علم پیدا کرنے، جس سے ہم یہ معلوم کریں کہ زید کل طوع آفتاب کے وقت آئے گا اور یہ علم پہنچیا ہے (اور وہ ہمارے لیے دوسرा علم پیدا نہ کرے، اور نہ اس علم سے غفلت پیدا کرے) تو ہم سورج نکلتے وقت (بمحض علم سابق) دو باقیوں کے عالم ہوں گے، اس کے اس وقت آمد سے، اور اس کے بعد اس طرح کہ وہ کبھی آیا تھا اور یہ علم واحد باقی ہو گا، جو ان تینوں احوال کے احاطہ کے لیے کافی ہو گا۔

باقی رہا ان کا یہ قول کہ: معلوم معین کی طرف اضافت اس کی حقیقت میں داخل ہوتی ہے، اور جب کبھی اضافت کا اختلاف ہو تو اس شے میں بھی اختلاف ہو گا، جس کے لیے اضافت ذاتی ہے، اور جب کبھی اختلاف و تناقض ہو گا تو تغیر بھی ہو گا۔

تو ہم کہتے ہیں کہ اگر یہ صحیح ہو تو تمہیں اپنے ان برادران فلسفہ کے سلسلہ کو اختتا کرنا چاہئے جو کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات کے سوا کچھ نہیں جانتا، اس کا علم ذات اس کی ذات کا عین ہے، کیونکہ اگر وہ انسان مطلق یا جیوان مطلق یا جاد مطلق کو جانے جو مختلف چیزوں ہیں تو ان کی طرف اضافات بھی لا جمالہ مختلف ہوں گی، لہذا علم واحد اس کی صلاحیت نہ رکھے گا کہ علم بالاختلافات بنے، کیونکہ جب مضاف مختلف ہے تو اضافات بھی مختلف ہوئی چاہئے، حالانکہ علم کی اضافتیں علم کے لیے ذاتی ہیں، تو یہ تعدد اختلاف کا موجب ہو گا، کہ محض تعدد کبھی کا نتال کے ساتھ نہ ملتا میں ایک چیز کو دوسرا چیز کی جگہ رکھا جاسکتا ہے۔

بھرائی انواع و اجناس اور عوارض کلیہ کی اشتہانیں ہے، اور وہ بھی مختلف ہوئے

ہیں، اور علوم بھی مختلف ہوتے ہیں، علم واحد کے تحت یہ کس طرح آئیں گے؟ پھر یہ علم واحد کیسے ذاتِ عالم کا عین ہو گا بیشتر اس پر زیادتی کے؟

ہمارے لیے یہ ایک محرر ہے کہ کس طرح یہ مدعیان علم و عقل جائز رکھتے ہیں کہ شے واحد کے بارے میں، جس کے الحال باخی و مستقبل و حال میں منقسم ہوتے ہیں، علمی اتحاد کو الحال پھیرا دیں، اور تمام اجناس و انواع مختلفہ میں متعلق علم میں اتحاد کو الحال سمجھیں، حالانکہ اجناس و انواع مبتدا میں اختلاف و تباہد شے واحد منقسم باتفاق زمانہ کے اختلاف سے شدید تر ہے۔ جب یہ پھر تعدد و اختلاف کی موجب نہیں ہوتی تو وہ کیسے ہو سکتی ہے؟

اور اگر دلیل ہے ثابت ہو جا کہ انتہازی، اختلاف اجناس و انواع سے مختلف چیز ہے، اور یہ تعدد و اختلاف کا موجب نہیں ہوتا تو پھر وہ بھی اختلاف کا موجب نہیں ہوتا۔ اور جب اختلاف کا موجب نہ ہو گا تو علم واحد سے (جو ازل وابد میں دائم ہے) کل کا احاطہ جائز ہو گا، اور یہ ذاتِ عالم میں تغیر کا موجب نہ ہو گا۔

دوسرے اعتراض: اس طرح ہو گا کہ متحارسے اصول کے لحاظ سے کون سا امر ماننے ہے کہ اللہ تعالیٰ امورِ جزئیہ کا علم حاصل کرے گو اس سے وہ متغیر ہو؛ کیا متحار ای اعتقاد نہیں پہنچتا کہ اس نوع کا تغیر اس میں مجال نہیں ہے؛ جیسا کہ جسم مفترضی اس طرف گیا ہے کہ حادث کے متعلق اس کا علم حادث ہوتا ہے، اور جیسا کہ کراہی کے ایک لبیقے کا بھی اعتقاد ہے کہ وہ محل حادث ہے، اور اہل حق کی جماعتوں نے جو اس خیال کی تردید کرے اس کی صرف ایک وجہ ہے اور وہ یہ کہ متغیر تغیر سے کبھی خالی نہیں ہوتا، اور جو تغیر و حادث سے خالی نہیں ہوتا وہ حادث ہوتا ہے اور قدیم نہیں ہوتا، لیکن متحار اذہب یہ ہے کہ عالم قدیم ہے اور ساختہ ہے وہ تغیر سے خالی نہیں۔ جب تم یہ سمجھ سکتے ہو کہ قدیم متغیر ہو سکتا ہے تو اس اعتقاد سے کون سا امر اخلاق ہو سکتا ہے کہ علم الہی ذاتِ الہی میں تغیر پیدا کر سکتا ہے؟

اگر کہا جائے کہ ہم نے یہ اس لیے مانہے کہ علم حادث اس کی ذات میں دو حال ہے

خالی نہیں ہوتا، یا تو اس کی جہت سے حادث ہو، یا اس کے غیر کی جہت سے، یہ قبول ہے کہ اس کی بہت سے حادث ہو۔ ہم نے بیان کر دیا ہے کہ قدیم سے حادث صادر نہیں ہوتا، اور جب وہ فاعل نہ تھا تو پھر فاعل نہیں ہو سکتا، لیکن نکہ یہ تغیر کا موجب ہوگا، اور ہم نے اس کو مسئلہ حدوث عالم میں بیان کر دیا ہے۔ اور اگر یہ چیز اس کی ذات میں ہے، غیر سے حاصل ہو گئی ہے تو سحال ہوتا ہے کہ اس کے غیر نے اس میں کیسے اثر کیا، حتیٰ کہ اس میں تغیر تک پیدا کر دیا، اور یہ ایک قسم کی تغیر اور اضطرار کی اثر اندازی ہے۔

تو ہم کہیں گے کہ دو ذر قسم تجھی تھمارے اصول کے لحاظ سے محال نہیں ہیں، درہ تھمارا قول کہ قدیم سے حادث کا صادر ہونا محال ہے، تو ہم نے تخلیق عالم کے مسئلہ میں اس کا ابطال کر دیا ہے، اور محال کیسے نہ ہو گا کیونکہ تھمارے نزدیک قدیم سے حادث کا صادر ہونا اس حیثیت سے محال ہے کہ وہ اول الحوادث ہے، تو گویا اس محال ہونے کی شرعاً اس کا اول ہوتا ہے، وہ ان حوادث کے لیے غیر متناہی اسباب حادثہ نہیں ہوتے بلکہ وہ حرکت دریبری کے واسطے سے شے قدیم پر، جو نفس فلک اور حیات فلک ہے، ہتھی ہوتے ہیں۔ پس نفس فلک قدیم ہے، اور حرکت دریبری اس سے حادث ہوتی ہے، اور اجزائے حرکت کا ہر حادث و متفقی ہوتا ہے، اور اس کا مابعد لا محال متعدد ہوتا ہے، پس اس وقت تھمارے نزدیک گویا حادث قدیم سے صادر ہوتے ہیں، لیکن اگری فرض کیا جائے کہ احوال قدیم چونکہ مثالی ہوتے ہیں، لہذا حادث کا اعلیٰ الدعائم فیضان بھی مثالی احوال کا حامل ہو گا، اس لیے احوال حرکت بھی مثالی ہوں گے، کیونکہ ان کا صدر قدیم ہی سے ہوتا ہے۔ پس ظاہر ہوا کہ ہر فریق ان میں سے صرف ہے کہ حادث کا صدر قدیم سے جائز ہے، جبکہ وہ علی القابض و علی الدوام صادر ہوتا ہے العذرا خدا کے علوم حادثہ کو بھی اسی قبیل سے ہونا چاہئے۔ ہی دوسری قسم، وہ ہے خدا کے علم کا صدر اس کے غیر کی طرف سے اس کی ذات میں، تو ہم پر چھتے ہیں کہ تھمارے پاس یہ محال کیوں ہے، کیوں کہ اس میں سوائے تین چیزوں کے اور کچھ نہیں ہے۔ پہلا ہے تغیر، اور ہم نے تھمارے اصول سے اس کا لازم بیان کر دیا ہے،

دوسرے ہے تغیر کا تغیر متغیر کا سبب ہونا، اور وہ بھی تمہارے نزدیک محل نہیں، لہذا حادث شے کا خدا کے علم کے حدوث کا سبب ہونا چاہئے، جیسا کہ تم کہتے ہو کہ کسی زنگین شکل کا مقابل حدقة باصرہ کے مقابل، حدقة اور دیکھنے والے کے درمیان چھپنے والی ہوا کے توسط سے، حدقة کے طبقہ بحیدیہ میں اس شکل کی تصویر کے انطباع کا سبب ہوتا ہے، لہذا جب یہ جائز رکھا جاتا ہے کہ حادث کا حادث، حدقة میں انطباع تصویر کا سبب ہوتا ہے تو اسی کے معنی میں دیکھنا، تو حادث حادث خدا کے اس علم کے حصول کا سبب ہونا کیوں محل ہوا، جیسا کہ قوت باصرہ مستقدار ک ہوتی ہے اور زنگین شکل کا حصول دار تفاصیل موافع کے ساتھ ہی (حصول ادراک کا سبب ہوتا ہے تو اسی طرح مبدأ اول کی ذات کو تمہارے نزدیک قبول علم کے لیے مستقد ہونا چاہئے، اور اس حادث کے وجود کے ساتھ ہی علم کو قوت سے فل کی طرف آنا چاہئے، اگر اس میں تغیر قدیم ہوتا ہے تو قدم متغیر تو تمہارے نزدیک محل ہے، اگر یہ دعویٰ کرتے ہو کہ واجب الوجود میں یہ محل ہے تو تمہارے پاس سوائے قطع مسلسل علل و معلولات کے اشتات واجب الوجود کرنی دلیل تو نہیں ہے، جیسا کہ گزر اور ہم بیان کرچکے ہیں کہ قطع مسلسل قدم متغیر کی وجہ سے بھی مکن ہے۔

تیسرا بات جو اس امر پر دلالت کرتی ہے کہ قدم اپنے غیر کے اثر سے متغیر ہوتا ہے اور یہ بات اس پر غیر کے استیلا و تغیر کو واجب گردانی ہے، تو کہا جائے گا کہ تمہارے پاس یہ محل ہی کیوں ہے، کیوں کہ تمہارا عقیدہ یہ ہے کہ خدا حادث کا ب و سالٹ سبب ہوتا ہے، پھر حادث حادث اس کے لیے حصول علم کا سبب ہوتا ہے، کویا اپنی ذات کے لیے قصیل علم کا و سالٹ کے ساتھ و خود سبب ہے۔

اگر تمہارا یہ خیال ہے کہ یہ مشابہ تغیر ہے تو تمہارے اصول کے لمباٹ سے ایسا ہی ہونا چاہئے، کیوں کہ تم دعویٰ کرتے ہو کہ جو بھی خداۓ تعالیٰ کے مادر ہوتا ہے، رسیل لزوماً طبع صادر ہوتا ہے، نہ کہ بقدرت و اختیار، تو یہ ایک قسم کی تغیر ہی ہے،

جو سلطُکے ساتھ اس کے اضطرار کو ظاہر کرنی ہے۔  
اگر کہا جائے کہ یہ اضطرار نہیں ہو سکتا یا کیونکہ اس کا مکال یہ ہے کہ وہ جمیع  
اشیاء کا مصدر ہو۔

تو ہم کہتے ہیں کہ: تو یہ بھی تحریر نہیں، کیونکہ اس کا مکال یہ ہے کہ جمیع اشیاء کو  
جانے جیسے اگر حادث کے وجود کا ہم کو علم ہوتے لگے تو یہ ہا۔ ابڑا ہی مکال ہو گا  
نہ کہ نقصان و تحریر۔

تو ایسا ہی ضد اکے بارے میں بھی سمجھ لیجئے۔

## مسئلہ (۱۲)

اسنے بین میں کلفسٹی تائید کرنے سے عاجز ہیں کیم آسمان  
ذمی حیات ہے اور وہ پہنچ کر حرکت پہنچانے کا مطبع ہے  
فلسفی کہتے ہیں کہ آسمان ذمی حیات ہے، اس کو روح ہوتی ہے، جس کی نسبت  
اس کے جسم سے ایسی ہے جیسی ہماری روح کی نسبت ہمارے جسم سے، اور جیسا کہ  
ہمارے اجسام روح کی وجہ سے اپنے اغراض کے لیے بالادوہ حرکت کرتے ہیں،  
اسی طرح آسماؤں کا بھی حال ہے، اور حرکت ذوریہ سے ان کی غایبت عبادت  
رب العالمین ہے، جیسا کہ ہم بیان کریں گے۔

اس بارے میں ان کا مذہب ایسا ہے جس کے امکان کا نہ تو ہم انکار کر سکتے  
ہیں نہ اس کے الحال ہونے کا دعویٰ کر سکتے ہیں، کیونکہ خدا نے تعالیٰ ہر جسم میں  
حیات پیدا کرنے پر قادر ہے۔ کسی جسم کا کبڑا یا اس کا مندرجہ ہونا قابلیت حیات  
سے مانع نہیں ہو سکتا، کیونکہ کوئی مخصوص شعل کائنات میں شرط حیات نہیں ہے  
جیوانات کو دیکھئے، باوجود اپنے اختلاف اشکال کے قبولیت حیات میں شترک ہیں  
البته ہم اس بات کا دعویٰ کرتے ہیں کہ فلسفی اس کی صرفت پر کوئی عقلی دلیل  
قام نہیں کر سکتے اگر یہ صحیح ہو جی تو اس پر سوائے انبیاء علیہم السلام کے افہام  
کسی کو اطلاع نہیں ہو سکتی، اور پر اطلاع الہام کے ذریعے سے ہو گی خدا نے تعالیٰ  
کی طرف سے بیاد جی کے ذریعے سے عقلی قیاسات سے اس پر کوئی دلیل نہیں مل سکتی،  
ہم یہ بھی بعد نہیں کہ اگر حالات مساعد ہوں تو اس قسم کی صرفت پر کوئی دلیل  
مل سمجھی جائے، مگر جس قسم کی دلیل فلسفی پیش کرتے ہیں وہ اس لائق نہیں ہے کہ  
اس پر اعتبار کیا جائے، شام قطبی استفادہ حاصل ہو سکے۔

غرض کر ان کا دعویٰ یہ ہے کہ آسمان متحرک ہے (اور یہ مقدمہ حسیہ ہے) اور ہر جسم متتحرک کے لیے ایک متحرک ہوتا ہے (اور یہ مقدمہ عقلیہ ہے) اگر صرف جسم ہونے کی حیثیت سے ہے حرکت کرے تو پھر جسم متحرک ہو گا۔ اور ہر جمک ذات متتحرک کو انباعات کے ذریعے حرکت دیتا ہے، جیسا کہ طبیعت کی تحریک کسی پھر کے لیے جو اس کو نیچے کی طرف دھیکلتی ہے، اور ارادہ حرکت جیوان میں مقدرت ہوتا ہے، یا تو جمک کوئی خارجی ہو گا لیکن قسری طریقے پر حرکت دے گا جیسے پھر کو اپر کی طرف اچھا لتا۔

اگر کوئی جسم اپنی ذات سے بمعنی متحرک ہو تو یا تو (۱) اس کو حرکت کا شعور نہ ہو گا اس کو ہم طبیعی حرکت کہیں گے جیسے پھر کی حرکت نیچے کی جانب (۲) یا اس کو اس کا شعور ہو گا، جس کو ارادی و نفاذی حرکت کہیں گے۔

پس حرکت ان قسمیات کے لحاظ سے (جو متھر و دائرہ ہیں نفعی و اثبات میں) یا قریبی ہو گی، یا طبیعی یا ارادی اور جب دونوں قسم باطل ہو جائیں تو تیسرا اللذم ہو جائے بلی یہ تو حکم نہیں ہے کہ آسمان کی حرکت قسری ہو، کیونکہ متحرک فاسر یا تو دوسرا جسم ہو گا جو خود بھی بالرادہ یا بالقصر متحرک ہو گا، اور لا محالة ارادہ پر فتنی ہو گا، اور جب یہ ثابت ہو جائے کہ اجسام آسمانی متتحرک بالرادہ ہیں تو مقصود حاصل ہو گی، پھر حرکات قسری کے وضع کرنے میں کیا فائدہ ہے، کیونکہ آخر میں لازمی طور پر ارادہ ہی کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے۔

یا تو یہ کہا جائے گا کہ آسمان بالقصر حرکت کرتا ہے، اور اللذ تعالیٰ ہی بغیر و اسط اس کا محرك ہے، اور یہ محال ہے، کیونکہ اگر وہ اس کو اس حیثیت سے حرکت دیتا ہے کہ وہ جسم ہے اور وہ اس کا خالق ہے، تو اس کا ہر جسم کو حرکت دینا لازم ہو گا، اب لازمی طور پر حرکت ایسی صفت کے ساتھ مختص ہو گی جس کی وجہ سے اجسام غیر اجسام سے متمیز ہوں گے، اور یہ صفت یا تو ارادہ ہو گی یا طبیعت جو اس کی قریبی محرك ہو گی۔ اور یہ صحنا تو حکم نہیں ہے کہ عدا اسے تعالیٰ اس کو اپنے ارادے سے حرکت دیتا ہے، کیونکہ اس کا ارادہ تمام اجسام سے ایک سی نسبت رکھتا ہے، ورنہ

سوال پیدا ہو گا کہ یہی جسم کیوں اس تخصیص کے لیے آمادہ ہوا کہ بخلاف دوسریں کے اسی قریبی کا ارادہ کیا گیا، نہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ بلا وجہ ہے کیونکہ یہ حال ہے، جیسا کہ مسئلہ حدوث عالم میں بیان ہوا۔

اور جب میثابت ہوا کہ اس جسم میں ایسی صفت ہوئی چاہے جو مبدأ حرکت ہو، تو یہی قسم یعنی حرکت قدری کامروضہ باطل ہو جاتا ہے، اب یہ کہنا باقی نہ ہتا ہے کہ وہ طبیعی ہے، تو یہ غیر حکم ہے، خالص طبیعت ہرگز حرکت کا سبب ہیں ہوئی کیونکہ حرکت کے معنی ہیں ایک مکان سے گزر اور دوسرے مکان کی طلب، وہ مکان جس میں کہ جسم ہے، اگر وہ اس کے موافق ہو تو وہ حرکت نہ کرے گا، اسی لیے ہوا سے بھری ہوئی مشک سطح آپ سے تہ آپ کی طرف حرکت نہیں کرتی، اگر وہ پانی میں ڈبائی جائے، تو پھر وہ سطح آپ کی طرف متخلک ہو جاتی ہے، کیونکہ وہ وہاں اپنے لیے مناسب مکان پایا تی ہے، اس لیے کون پائی ہے، اوزیت اس کے ساتھ قائم رہتی ہے، لیکن اگر وہ ایسے مکان کی طرف منتقل کی جائے جو اس کے لیے مناسب نہیں، تو پھر مناسب مکان کی طرف گزر کر جاتی ہے، جیسا کہ ہوا سے بھری ہوئی مشک اندر ورنہ آپ سے مکان ہوا کی طرف جائی ہے، حرکت دوڑی کے متعلق تو یہ تصور نہیں کیا جا سکتا کہ وہ طبیعی ہے، کیونکہ ہر وضع و مقام جس سے گزر فرض کیا جائے، وہ اس کی طرف عود کر جاتی ہے، اور اس سے گزر کردہ بالطبع مطلوب بالطبع نہیں ہوتا، اسی لیے ہوا سے بھری ہوئی مشک، پھر پانی میں لوٹ نہیں جاتی، اور نہ کوئی پتھر جبکہ وہ زمین پر قرار پکڑ لے، ہوا کی طرف عود کر سکتا ہے۔

لہذا اب تیسری ہی قسم باقی رہی، اور وہ ہے حرکت ارادیہ اعتراض نہیں ہے کہ ہم کہتے ہیں کہ ہم مزید تین احتمالات ایسے فرض کر سکتے ہیں جو تھمار سے نتیجہ کرے سوائے ہیں۔ اول یہ کہ حرکت سادی کا کسی ایسے جسم کے ذریعے جبراً متخلک ہونا فرض کیا جائے جو اس کی حرکت کا ارادہ کرتا ہو۔

اور اس کو علی الدوام چلاتا رہتا ہوا یہ حیسم نہ کرہ ہو سکتا ہے نہ محیط، اس لیے یہ آسان نہ ہو گا، اس سے فلسفیوں کا قول بالطل ہو جا گئے گا کہ "حرکت سماوی امدادی ہے اور آسان ذی حیات ہے" ہمارا یہ مفروضہ ممکن ہے اور اس کے خلاف بخوبی استبعاد ہی پیش کیا جاسکتا ہے۔

دوم یہ کہا جاسکتا ہے کہ آسانی حرکت قسری ہے اور اس کا مبدأ ارادہ خداوند ہے، ہم یہ صروری ہتھیں کہ پھر کی حرکت بھی یعنی کی طرف قسری ہے، اور حرکت کی خاصیت کی وجہ سے جو اللہ تعالیٰ نے اس میں پیدا کی ہے حادثہ ہوتی ہے، اسی طرح دوسری نام حرکات اجسام کے بارے میں بھی کہا جاسکتا ہے جو جیوانی نہیں ہیں۔

رہا ان کا یہ استبعاد کہ ارادے کا جسم آسانی سے اختصاص کیوں ہوا، حالانکہ تمام اجسام اس سے جسمیت میں مشاہدہ رکھتے ہیں؟

تو ہم نے ظاہر کر دیا کہ ارادہ قدیم کی مشاہدہ ہی تخصیص الشے عن مثلہ ہے، اور خود فلسفی اس کے لیے جہت حرکت دور ہے اور موضع قطب و نقطہ کے تعین کے بارے میں اس قسم کی صفت کے ثابت کرنے کے لیے مجبور ہیں، مختصر یہ ہے کہ تمہارا یہ استبعاد کہ کسی جسم کے ساتھ ارادہ کا لفظ کیوں کھصوص ہوا، خود تمہرے منقلب ہو رہا ہے، اس لیے ہم صاف طور پر کہتے ہیں کہ جسم آسان اس صفت کے ساتھ کیوں مستثنی ہوا جس کی وجہ سے اس کے سوائے سارے اجسام الگ ہو جاتے ہیں، حالانکہ دوسرے احجام بھی تو احجام ہی ہیں، تو جسم آسان ہی کی کیا خصوصیت تھی؟ اگر اس کی تعین کی اور صفت سے کیا جائے تو سوال کا رُخ اس دوسری صفت کی طرف ہو جاتا ہے، اسی طرح سلسلہ غیر تنباہی ہو جاتا ہے۔ اس طرح فلسفی آخر کار ارادے کو تسلیم کرنے پر مجبور ہو جاتے ہیں، اور انھیں یہ مشاہدہ تھے کہ سماوی میں کوئی ایسی تیزی ہے جو کسی شے کو اپنے مثل سے تیزی کرتی ہے، اور دوسری مثال میں سے صرف اس کو کسی صفت سے مخصوص کرتی ہے۔

سوم، یہ کہ ہم تسلیم کرتے ہیں کہ آسان کی صفت سے مخصوص کیا گیا ہے جو اس کی حرکت کا مبدل ہے، جیسا کہ تم پھر کے بیچے گرنے کی مشال میں بتلاتے ہو، مگر مکمن ہے کہ یہ صفت اس کے لیے اسی طرح غیر شعوری ہو جس طرح کہ پھر کے لیے۔ اور فلسفیوں کا یہ قول کہ مطلوب بالطبع، اس سے بالطبع کریں اسی نہیں پہنچتا تو یہ دعویٰ ہے، کیونکہ خود ان کے خیال میں تو وہاں عدویٰ حیثیت سے کوئی فاضل مکان نہیں ہیں، بلکہ جسم ایک ہی ہے اور حرکت دوڑیہ ایک ہے، پس جسم کے لیے بالفعل کوئی جزو ہے نہ حرکت کے لیے، وہ صرف وہم سے تجزیہ پاتے ہیں، لہذا ایہ حرکت نہ تو مکان کے طلب کے لیے ہے نہ مکان سے گز کے لیے، پس ملن ہے کہ ایک جسم اپنے پیدا کیا جائے جس کی ذات میں معنی ہو جو حرکت دوڑیہ کا مقتصنی ہو، اور حرکت خود اس نہیں کی مقتصنی کے لیے ہے، اس لیے نہیں کہ منی کا اقتضا طلب مکان ہو، اور حرکت اس کی طرف پہنچنے کے لیے ہو۔ اور تھارا قول کہ سر حرکت یا تو طلب مکان کے لیے ہوتی ہے یا اس سے گز کے لیے، اگر یہ ضروری ہے تو گویا تم طلب مکان کو مقتصنی الطبع سمجھتے ہو، اور حرکت کو بقیہ غیر مقصود، بلکہ اسے مکان کی طرف وسیلہ خیال کرتے ہو، اور ہم کہتے ہیں کہ عجج نہیں کہ حرکت ہی نفس مقتصناً ہو، نہ کہ طلب مکان، اس کے محال میں کی آخر کپا د جہنم بلانی جا کر ہے، لہذا یہ واضح ہو گیا کہ فلسفیوں کا مفروضہ گو وہ کسی اور مفروضے سے زیادہ اختلاف رکھتا ہو، دوسرے تبادل مفروضات کی تلقینی نقی نہیں کرتا اور اس سے یہ لازم آتا ہے کہ ان کا یہ دعویٰ کہ آسان ایک حیوان ہے، اس کے لیے کوئی دلیل نہیں ہے جانتی۔

## مسئلہ (۱۵)

### عرض حرکت آسمانی کے بطال میں

فلسفی یہ سمجھی لکھتے ہیں کہ آسمان اپنی حرکت میں اللہ تعالیٰ کا مطیع ہے، اور اس کے قرب کا جو یہ ہے، کیونکہ ہر ارادی حرکت نئی غرض یا مقصد کی خاطر ہوتی ہے۔ کسی جو یہ کے متعلق نہیں کہا جاسکتا ہے کہ اس کا کوئی فعل یا اس کی کوئی حرکت بلا وجہ ہے اور ان کا صد و راس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک کہ فعل ترک سے اولیٰ نہ تھا جائے، ورنہ اگر فعل و ترک دونوں برابر ہوں تو کسی فعل کے وقوع کا تصور نہیں کیا جاسکتا۔

پھر اللہ تعالیٰ کے تقریب کے معنی اس کی رضاکی طلب، اور اس کے پیروں کے پیشہ ہی کے نہیں ہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ فہر و رضا سے پاک ہے، اور اگر ان الفاظ کا اطلاق اس پر کیا جائے تو ببسیل مجاز اس میں ایسا ہے عقاب و ثواب پوشیدہ ہو گا جو اور یہ تو جائز ہو گا کہ اس کے تقریب سے تقریب فی المکان مطلب لیا جائے کیونکہ یہ تحال ہے، پس صفات ہی میں اس سے طلب قرب ہو سکتا ہے، کیونکہ وجودِ اکمل ہی کا وجود ہے اور ہر دن جو اس کے وجود کی نسبت ناقص ہے، اور نقصان کے مختلف درجات ہوتے ہیں۔ فرشتے اس سے صفات کی حیثیت سے قریب ہیں، نہ کہ مکانی حیثیت سے ملائکہ مرقبین سے مراد وہ جو اہم علیہ ہیں جو نہ متغیر ہوتے ہیں، نہ فنا ہوتے ہیں، اور ایسا کو ان کی ماہیت کے مطابق جانتے ہیں، اور انسان صفات میں فرشتوں سے جتنا زیادہ قریب ہو گا انتہا ہی اللہ تعالیٰ سے بھی قریب ہو گا، اور غیرہ طبقہ انسانی کا اشتہار بالملائکہ ہے۔ اور جب یہ ثابت ہو گیا کہ یہی معنی ہے تقریب الی اللہ کے اور اس سے قریب صفات ہی مرادی جاتی ہے تو یہ قرب اثنان ہی تک لے مکن ہو سکتا ہے، اگر وہ حقایق اشارہ کو جانتا ہے اور اس کامل حالت میں باقی رہ سکتا ہے جو اس کے لیے مکن ہے۔ کمالِ ارضی

کی حالت تو صرف خدا ہی کے لیے ممکن ہے۔ ملائکہ امقرین کے لیے توجہ کمال ممکن ہے وہ با فعل موجود ہی ہے، کیونکہ ان میں کوئی شے ایسی باقتوہ نہیں جو آئندہ مالفعل ہو سکے، خدا کے سوا جود و سری ہستیاں پامی جاتی ہیں ان میں فرشتوں کو کمال ای حصی حاصل ہے۔

اور ملائکہ آسمانی عبارت ہے نفوس محركہ آسمانی سے جو آسمانوں میں ہیں محض باقتوہ نہیں، نفوس آسمانی کے کمالات منقسم ہیں ان میں جو بالفعل ہیں مشاہد شکل کر دی و بیست اور یہ موجود ہے۔ اور ان میں جو باقتوہ ہیں، امثلاً ہیئت وضعی و مکانی، کوئی وضع معین ایسی نہیں جس کا احاطہ آسمان نہ کر سکتا ہو، لیکن تمام اوضاع کا احاطہ دت واحد میں ممکن نہیں، اور چونکہ اوضاع کی اکامیوں کا استیفادہ علی الدوام ممکن نہیں ہوتا اس لیے اس کے استیفادہ بال نوع کا قصد کیا گیا ہے، اس طرح دہ ایک وضع کے بعد دوسری وضع اور ایک مکان کے بعد دوسرے مکان طلب کرتا رہتا ہے، اور زیریہ امکان کجھی منقطع ہوتا ہے اور نہ حرکات آسمانی کا مقصد صید اول کے ساتھ نہ شرط پیدا کرنا ہے۔ اور یہ اس کمال اقصیٰ کے حصول ہی سے ہو سکتا ہے جو اس کے لیے ممکن ہے، اللہ تعالیٰ اکی اطاعت جو ملائکہ سماوی کرتے ہیں اس کا یہی مطلب ہے۔ اور یہ تشبیہ دو طریقوں سے حاصل ہوتا ہے۔

ایک طریقہ یہ ہے کہ ہر دفعہ ممکن کی نوعی تکمیل ہو جائے اور قصداً اول سے یہی مقصود ہے۔

دوسرا ہے اس کی حرکات کی بنیاض ترتیبات، جو نسبتوں کی اختلاف کی قسم سے ہوتی ہیں، جیسے تسلیث، و تزییع و مقاشرت اور مقابلہ اور جوز میں کی طرف نسبت کرتے ہوئے اختلاف طوالع کی قسم سے ہوتی ہیں، اور اسی سے فلک قمر کے ماخت خیر کا فیضان ہوتا ہے، اور تمام حادثت اسی سے پیدا ہوتے ہیں، پس یہی نفس سماں کے کامل ہونے کی وجہ ہے۔ اور ہر ذی شعور نفس اپنی ذات کے کمال کا خواہش مند ہوتا ہے۔

**اعتراف:** اس پر یہ ہے کہ اس بحث کے مقدمات میں الیسی چیزوں موجود ہیں جن میں نہایت کا امکان ہے، لیکن ہم اس کو طول نہیں دیں گے، البتہ ہم آپ کے آخری مستین کردہ مقصد کی طرف رجوع کرتے ہیں اور وہ صورتوں سے اس کا بالہ کرتے ہیں۔

اول یہ ہے کہ تکونی میشیت سے تمام امکنہ میں موجود ہو کر حصولِ کمال کی خواہ کرنا، یہ حافظت ہے۔ نہ کہ طاعت، اس کی مثال ایک ایسے سکارا انسان سے ہے جس کی خواہشات و ضروریات تو نہایت محدود و ہیں مگر وہ کسی ملک یا کسی مکان میں مکر دش کرتا رہتا ہے، اور سمجھتا ہے کہ اس کی وجہ سے قرب الہی اس کو حاصل ہو جائے گا۔ چونکہ وہ ان تمام مقامات میں موجود ہونے کی کوشش کر رہا ہے جہاں وہ پہنچ سکتا ہے تو کیا وہ کمال کی رادہ کی طرف بُڑھ رہا ہے؟ اگر وہ یہ کہ کہ "ہر کائن میں میرے لیے تکونی میشیت ممکن ہے، مگر میں عددی جیشیت سے ان کو جمع کرنے پر قادر نہیں ہوں، البتہ نوعی جیشیت سے ان کی تکملہ کر سکتا ہوں۔ بہرحال کمال تقریب الہی کی یہی راہ ہے" تو اس دعوے کو حافظت پر محول کیا جائے گا، بلکہ اس کی مکر دری عقل افسوسناک تسمی جائے گی کیونکہ ایک جگہ سے دوسری جگہ منتقل ہو جانا کوئی خاص کمال نہیں ہے۔ جس کی طرف رشتہ بھری نظریں اٹھ جائیں۔ آپ کے دوسرے بیانات بھی اسی قسم کے ہیں۔

دوسرے یہ کہ ہم سمجھتے ہیں کہ جس غرض کا تم نے ذکر کیا ہے وہ حرکت مغربی سے بھی حاصل ہو سکتی ہے تو پھر یہی حرکت کیوں جانب مشرق ہوئی؟ اور کہ تمام کائنات کی حرکات ایک ہی جہت میں ہیں؟ اگر ان کے اختلاف میں کوئی غرض تھی تو کیا یہ غرض بالعکس حرکت سے حاصل نہیں ہو سکتی؟ یہاں تک کہ جو حرکت کہ مشرقی تھی مغربی ہو جاتی، اور مغربی مشرقی ہو جاتی، حادث کے باصل نہ ہو آپ نے ذکر کیا ہے، یعنی جو اختلاف حرکات کی وجہ سے تثیث و تسد میں وغیرہ پیدا ہوتی ہے تو یہ بالعکس حرکت سے بھی ہو سکتی تھی، یہی بات اوضاع واکنہ کی تکملہ کے

سلسلے میں کوئی چاہکتی ہے۔ کیونکہ انسان کے لیے جو چیز ممکن ہے وہ یہ ہے کہ ایک مکان سے دوسرے مکان کی طرف حرکت کرے (تاکہ وہ ہر امکان حاصلہ سے کمال حاصل کرے۔ اگر ہر اس فرض کی جدوجہد سے حصول کمال ممکن ہو) پھر کیا بات ہے کہ وہ بھی ایک جانب سے حرکت نہیں کرتا تو کبھی دوسری جانب سے؟ لہذا شایستہ ہوا کہ یہ خیالات لا حاصل ہیں، آسانوں کے اسرارِ ملکوتی پر اس قسم کے تخيالات کے ذریعے اطلاع یابی نہیں ہو سکتی، ہاں اللہ تعالیٰ ہی اپنے اپنا اولین اکو رسیلِ الہام ان پر اطلاع دے سکتا ہے، استدلالی طریقہ سے چکن نہیں۔ یہی سبب ہے کہ بعض فلاسفہ نے بھی جنت حرکت کا سبب بیان کرنے اور اس کے اختیار پر بحث کرنے سے بخوبی کا احتراق کیا ہے۔

اور ان میں سے بعض کا قول ہے کہ انسان کو حصول کمال کسی بھی جنت میں حرکت کرنے سے نہیں ہوتا۔ حادث اضیہ کا منتظم ہونا اختلاف حرکات اور تیقینِ جہات کا مقتضی ہے، جو چیز کہ انسان کو بعض حرکت پر اکساتی ہے وہ تقربِ الی اللہ کی خواہش ہے، لیکن جو چیز کہ اس کو ایک خاص جنت میں حرکت کرنے پر اکساتی ہے وہ اس کی یہ خواہش ہے کہ عالمِ سفلی پر خیر کی بخشش ہو۔ لیکن یہ دو وجہ سے باطل ہے۔

ایک یہ کہ اگر یہ تصور کیا جانا ممکن ہو تو ما ناپڑے گا کہ اس کا مقتضیاً ہے طبع سکون ہے اور حرکت و تغیر سے احتراز، کیوں کہ یہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ تحقیقی طور پر تشبیہ ہے، کیونکہ وہ تغیر سے پاک ہے، اور حرکت ایک قسم کا تغیر ہے، لیکن اس نے حرکت کو خیر کے فیضان کے لیے اختیار کیا ہے، تاکہ اس سے عیروں کو نفع پہنچائے، گوحرکت اس کی فلکت کے خلاف ہے تاہم اس پر یہ کوئی بوجھ ہے از اس کے نکان کا سبب، اس خیال کے اختیار کرنے سے کون

امر مانع ہے؟ دوسری یہ کہ حادث مبنی ہوتے ہیں نسبتوں کے اختلاف پر، وجہات

حرکات کے اختلاف سے پیدا ہوتے ہیں، لہذا حکمت اولیٰ مغربی ہوئی چاہئے باقی حرکات مشرقی، اسی سے اختلاف پیدا ہوتا ہے، اور اسی سے نسبتوں کا تفاوت بھی پیدا ہوتا ہے، پھر ایک ہی جماعت کیوں مستحقن کی گئی، اور دیگر اختلاف سوا کے عمل اختلاف کے اور کسی بات کے مقتصد فی نہیں ہوتے، لیکن جہاں تک اس مقصد کا تعلق ہے کسی جماعت کو دوسرا جماعت پر ترجیح نہیں دی جاسکتی۔



## مسئلہ (۱۶)

فلسفیوں کے اس قول کے باطال میں کہ نفس سما دیہ عالم  
کی تمام جزئیات حادثہ سے واپسیں

فلسفی کہتے ہیں کہ لوح محفوظ سے مراد نفس سما دیہ ہیں، جزئیات عالم کا ان میں  
متقوش ہونا ایسا ہی ہے جیسا کہ قوت حافظہ میں محفوظات کا متقوش ہونا، (جو  
دیکھ انسانی میں وریعت ہوتے ہیں) ایسا نہیں کہ وہ ایک جسم سخت اور عریض ہے  
جس پر اشیاء مکتب ہوتی ہیں، جیسا کہ بچے تھی پڑھوٹ کھینچتے ہیں، کیونکہ اس کتاب  
کی کثرت اسلام مکتب ہوتی ہیں، مقتضی ہو گئی اور جبکہ مکتب کے لیے انتہا ہے ہو، تو  
مکتب علیہ کے لیے بھی انتہا ہے ہو گی، اور ایسا جسم جس کی انتہا ہے ہو متصور نہیں  
ہو سکتا اور نہ اسے خطاٹ مکن ہیں جن کی انتہا کسی جسم پر نہ ہو، اور نہ ایسی اشیاء  
کی جتن کی انتہا ہو کسی جسم پر خطاٹ محدودہ سے شناخت مکن ہے۔

فلسفی یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ ملائکہ آسمانی ہی نفس آسمانی ہیں، اور ملائکہ  
کو دیکھ جو مفتر ہیں ہیں اور عقول مجرود ہیں جو بند ابتابا جو اہر قائمہ ہیں، اجو کسی جیزیں  
نہیں، اور نہ اجسام میں استرف ہیں، اور ان عقول مجرود سے صور جزئیہ نفس آسمانی  
پر نمازی ہوتی ہیں، عقول مجرودہ ملائکہ آسمانی سے مشرف ہیں، کیونکہ وہ شیخن دینے  
چاہتے ہیں، اور یہ شیخن لینے والے اور فیض دینے والا سے نہیں  
ہوتا ہے، اور اسی لیے قلم کو اشرف کہا جاتا ہے۔ خدا نے تعالیٰ کا ارشاد ہے ”علم  
پا قلم“، اس نے قلم کے دریے تعلیم دی، گویا کہ قلم فیض دینے والا نقاش ہے  
اس تاذ کو قلم سے تشبیہ دنی جاتی ہے اور شاگرد کو لوح سے، تہے اُن کا لذہ ہے۔  
اس مسئلے میں زراع لگز شستہ مسئلہ کی زراع سے مختلف ہے، کیونکہ اس مسئلے میں

جو کچھ انہوں نے کہا تھا وہ حال ہیں تھا، مقصد صرف یہ تھا، کہ آسمان ایک حیوان ہے جو کسی غایبت کے لیے متوجہ ہے، اور یہ حکم ہے، لیکن یہاں وہ یہ کہتے ہیں کہ ایک مخلوق کو لامتناہی جزئیات کا علم ہو سکتا ہے، یہ حیر محال تصور کی گئی ہے۔ اس لیے ان پر ہم دلیل طلب کرتے ہیں ورنہ اس کو ایک قسم کا حکم یا اعلان دگمان سمجھنے پر مجبور ہیں۔

فلسفہ کی دلیل اس بارے میں یہ ہے کہ حرکتِ دوریہ کا ارادہ ہوتا تو ثابت ہے، اور ارادہ حُرادہ (یعنی جس چیز کا ارادہ کیا جاتا ہے) کا نام ہوتا ہے، اور حُرادہ کی طرف صرف ارادہ کلیہ ہی سے توجہ کی جا سکتی ہے، اور ارادہ کلیہ سے کوئی شے صادر نہیں ہو سکتی، کیونکہ ہر موجود بالفعل معین جزئی ہوتا ہے، اور ارادہ کلیہ کی نسبت جزئیات کی الامیوں کی طرف ایک ہی وظیرہ پر ہوتی ہے، اس سے کوئی شے جزئی صادر نہیں ہو سکتی، بلکہ حرکتِ معینہ کے لیے ارادہ جزئیہ کا ہنا ضروری ہے، لہذا آسمان کے لیے اس کی حرکتِ جزئیہ معینہ میں (جو کسی نقطے سے نقطہِ معینہ تک ہوتی ہے) ارادہ جزئیہ کا ہونا ضروری ہے، پس اس کے متعلق فرم جسمانی کے ذریعے ان حرکاتِ جزئیہ کا لامحالہ تصور ہو گا، کیونکہ سوا اسے قوائے جسمانی کے جزئیات کا احساس نہیں ہو سکتا، اور ظاہر ہے کہ ہر ارادے کے لیے اپنے حُرادہ کا تصور ضروری ہے۔ یعنی اس کے علم کا، چاہے جزئی طور پر ہو یا کلی طور پر۔ اور جب آسمان ان حرکاتِ جزئیہ کا تصور اور ان کا احاطہ کر سکتا ہے، تو لامحالہ ان کے لوازم کا بھی احاطہ کر سکتا گا یعنی ان مختلف نسبتوں کا جزو میں کے ساتھ پیدا ہوتی ہیں، کیونکہ اس کے بعض اجزاء طبوع ہونے والے اور بعض اجزاء غریب ہونے والے ہوتے ہیں، بعض وسط آسمانی میں کسی قوم کے سرپر اوپر بعض کسی قوم کے پیرتے ہوتے ہیں، اسی طرح آسمان ان مختلف نسبتوں کے لوازم کوئی معلوم کرے گا جو بصورت تثليٹ و تدليس و مقابلہ و مقاہم پیدا ہوتے ہیں اور تمام حوالات اربعیہ، خواہش آسمانی ہی کی طرف نسبت دیجتے جاتے ہیں جو ان سے

بغیر واسطہ یا ایک ہی واسطے سے یا کئی واسطوں سے پیدا ہوتے ہیں بخفریہ کہ ہر حادث کے لیے ایک سبب حادثہ ہوتا ہے، یہاں تک کہ تسلیم آسمان کی حرکت ابدی (جن میں بعض اجفن کا سبب ہوتی ہے) کے ارتقا پر پہنچ کر متقطع ہو جاتا ہے۔ اس طرح اسباب و مسببات کا سلسلہ حرکات ججزیہ دوریہ آسمانی میں جا کر منتہی ہوتا ہے، اور جو حرکات کا تصور کر سکتا ہے، وہ اس کے لوازم، اور لوازم لوازم کا بھی تصور کر سکتا ہے آخر سلسلے تک۔

ہذا آسمان کو ہونے والے ہر حادث پر اطلاع ہوتی ہے، کیونکہ جو جعلی حادث ہوتا ہے، اس کا حدوث اس کی علت سے (جیکہ علت ثابت ہو) لازم ہوگا۔

ہم مستقبل کے کسی واقعہ کو نہیں جانتے، اس لیے کہ ہم اس کے تمام اسباب سے ناواقف ہیں۔ اگر ہم تمام اسباب کو جانتے ہوئے تو تمام مسببات کو بھی جان شاید مثلاً حکم کھینچتے ہیں کہ اگر آگ رونگی سے کسی وقت بھی مل جائے تو وہ جل اٹھنے کی، یا اگر کوئی شخص کھانا کھائے گا تو اس کا پیٹ بھر جائے گا، یا جب ہم جانتے ہیں کہ ایک شخص اگر ایسی جگہ چلے گا جہاں ایک خزانہ پوشیدہ ہے۔ ایسی نازک شے کے نیچے جس پر چلنے سے خزانے پر اس کا پیر ضرور پڑے گا۔

تو ہم جان لیتے ہیں کہ یہ خزانہ ضرور اس کوں جائے گا اور اس کی وجہ سے وہ غذی

ہو جائے گا۔ لیکن ان اسباب کو ہم نہیں جانتے، البتہ ان میں سے بعض کو ضرور جانتے ہیں، ان سے ہم کو مسبب کے واقع ہونے کا ممان ہوتا ہے، اگر ہم ان میں سے اکثر اس کو جان لیں تو ہم واقعہ کا صرف ظن ظاہری محاصل ہو گا، اور اگر ہم کو تمام اسباب کا علم محاصل، ہو جائے تو تمام مسببات کا بھی علم محاصل ہو جائے گا۔ مگر آسمانی امور کثیر ہیں، پھر ان کا حادث ارضیہ کے ساتھ اختلاط بھی ہوتا ہے، قوت لشتری کو ان پر اطلاع کی نہیں، البتہ نقوص آسمانی ان پر اطلاع یاب ہوتے ہیں، کیونکہ ان کو سبب اول یہ اور اس کے لوازم اور لوازم کے لوازم پر (آخر سلسلے تک) اطلاع ہوتی ہے۔

یہی وجہ ہے کہ فلسفی دعویٰ کرتے ہیں کہ سونے والا شخص خواب میں مستقبل کے

ادفات کو دیکھتا ہے، کیونکہ لمح محفوظ کے ساتھ اس کا اتصال ہوتا ہے، اور وہ اس کا مطابق کرتا ہے، اور جب کسی شے پر اطلاع پاتا ہے تو یہ شے بعینہ اس کے حافظی باقی رہتی ہے، اور اس اوقات قوتِ متعیلہ سرعت کے ساتھ اس کی نقل کر لئی ہے کیونکہ اشیا کو نقل کر لینا اس کی فطرت ہے، یہ نقل مناسب تمثیلوں کے ساتھ ہوئی ہے، یا ان کے اضداد میں بدل جاتی ہے، پس تحقیقی مرک حافظہ میں موجود ہو جاتا ہے صرف خیال کی تمثیل حافظہ میں باقی رہ جاتی ہے، لہذا خیال کی اس تمثیل کی تغیری کی ضرورت پش آتی ہے، جیسے مردگی درخت سے شبیہ دی جاتی ہے، یا بیوی کی موزہ سے، اور خادم کی بعض طرف خانہ سے، اور غیرات و میراث کے اموال کے محافظکی تسلی سے، کیونکہ تسلی چراغ کے روشن ہونے کا سبب ہوتا ہے، اس طرح بالواسطہ روشنی کا سبب ہوتا ہے، اسی اصول پر علم تعبیر کی شاخیں بھوٹتی ہیں۔ اور فلسفی دعویٰ کرتے ہیں کہ ہمیں ان نفوسِ سماویہ کے ساتھ اتصال حاصل ہوتا ہے جب درمیان میں کوئی مانع نہیں ہوتا، ہم اپنی بیداری میں ان چیزوں کے ساتھ مشغول رہتے ہیں جو حواس و خواہشات کی سیدادار ہیں، پس ان رامورِ حریثہ کے ساتھ ہماری معرووفیت اس اتصال سے ہمیں محروم کر دیتی ہے، اور جب نہیں میں ہم سے حواس کی کچھ مصروفیت ساقط ہو جاتی ہے، تو اتصال کی استعداد طاہر ہو جاتی ہے۔ نیز وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ حضرت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم غیری اصول پر اسی طریقے سے مطلع ہوتے تھے، اگر قوتِ نفعیہ نبویہ ایسی قوت سے تقویت حاصل کرتی ہے جس کو حواس طاہری متفرق نہیں کر سکتے، اس لیے لازمی طور پر وہ بیداری میں بھی وہ چیزوں دیکھتے ہیں جو دوسرے خواب ہی میں دیکھ سکتے ہیں۔ ابیاد کی قوتِ خیالیہ بھی اس چیز کی تمثیل کرتی ہے جس کو وہ دیکھتی ہے، اور اس اوقات شے بعینہ اس کی یاد میں باقی رہ جاتی ہے، اور اکثر اوقات صرف شبیہ رہ جاتی ہے، لہذا اس قسم کی وحی بھی تاویل کی محتاج ہوتی ہے، جیسا کہ اس قسم کا خواب تعبیر کا محتاج ہوتا ہے۔ اگر ساری کائنات کا نقش لمح محفوظ میں نہ ہوتا، تو ابیاد امور غیریہ سے نہ خواب

میں مطلع ہو سکتے نہ بیداری میں۔ لیکن جفّ القلم مہما ہو گائیں؟ اس کے مفہوم دینی کو ہم نے بیان کر دیا ہے۔ (پس فلاسفہ کے مذہب کی تفہیم کے پیسے ہم نے ان کے بیان کا مخصوص بیان پیش کر دیا ہے)

**جواب۔** ہم کہتے ہیں کہ تم اس شخص کے قول کی کس طرح تردید کر دے گے تو کہتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ تعالیٰ امور غیریہ کے جانتے تھے قابل بنا تھے، اور وہ بغیر کسی تیادی کے ان کو جانتے ہیں، یعنی حال اس شخص کا ہے و خواہ میں واقعات کو دیکھتا ہے، کیونکہ خدا اے تعالیٰ اس کو یہ واقعات بتلانا ہے یا کوئی فرشتہ اُکر جبر دیتا ہے، لیں مختاری ذکر کر دہ چیزوں میں سے وہ کسی بھی محتاج نہیں ہوتا۔ ان کے پوت میں تھارے ہاں کوئی دلیل نہیں اور نہ شرع میں لوح محفوظ و قلم کے متعلق کچھ تفصیلات مبنی ہیں، اہل شرع خود ان چیزوں کے معنی پوری طور پر ملا نے سے قاصر ہیں، لہذا کسی نقلی دلیل سے تم کو استسراک نہیں ہو سکتا۔ رہ گیا عقلی سلسلہ کے ذریعے استنباط، اور ان امور سے جن کا تھے ذکر کیا ہے تو اگر ان کے امکان کا انتراف بھی کیا جائے تو یہ اسی وقت ہو گا، جبکہ ان معلومات سے فنی نہایت کو مشرد نہ کیا جائے، تو ان کے وجود کا اکتراف ہو سکے گا زان کا انکار متعین ہو گا، پس اس کی سبیل یہی رہ جاتی ہے کہ ان کو تشریعت یعنی کے ذریعے دریافت کیا جائے، نہ کہ عقل کے ذریعے جس شغلی دلیل کو تم فی پیش کیا ہے وہ مقدمات کثیر پر بنی ہے، ہم اس کے اطالب کی تطویل میں نہیں جانا چاہتے، لیکن ان میں سے مین مقدمات پرستی کریں گے۔

**پہلا مقدمہ:** تھارا یہ دھوئی ہے کہ حکمت اسلامی ارادی ہوتی ہے، تو ہم اس مسئلے سے فارغ ہو چکے ہیں اور تھارے دھوئے کو باطل کر چکے ہیں۔

**دوسرہ مقدمہ:** اگر تھارے اس دھوئے کو تسلیم بھی کیا جائے (ناک تصمیں ایک موقع دیا جائے) تو تھارا ام قول کہ اسلام حکمت جز نہیں کے لیے تصور جزنی کا محتاج ہوتا ہے غیر مسلم ہے، ایکو نہ تھارے نزدیک اسلام جسم قابل تجزیہ نہیں، وہ

و احمد ہے، البتہ دبھی طور پر تجزیہ پاسکتا ہے اور حکمت بھی قابل تقسیم نہیں، یکونکہ وہ احوال کے لحاظ سے واحد ہے، ابتدۂ آسمان کے لیے امکنہ مکن کی تکمیل کا شوق ہی کافی ہے۔ جیسا کہ تھغار ابھی خیال ہے، اور اس غرض کے لیے ارادہ کفرہ اور تصویر کی کافی ہیں، یہاں ہم ارادۂ کلیہ اور جزئیہ کی ایک مثال پیش کرتے ہیں، تاکہ فلسفیوں کے معنی کی وضاحت ہو سکے۔

فرض کرو کہ کسی انسان کا مقصد کلیہ یہ ہے کہ وجہ بیت اللہ ادا کرے، یہ ارادہ کلیہ ہے، اب اس سے حکمت صادر نہیں ہو سکتی، یکونکہ حکمت جزئی طور پر جہت مخصوصہ میں بمقدار مخصوص صادر ہوتی ہے، حکمت ارادہ میں ارادۂ جزئیہ کا ہونا مردی ہے، اور وہ انسان کے لیے سہیشہ متعدد ہوتی رہتی ہے، اور اسے بیت اللہ کی طرف توجہ دلانی رہتی ہے، اور ایک تصویر کے بعد دوسری تصویر پیش کرتی رہتی، ان مقامات کا تصویر جہاں وہ جانا چاہتا ہے، ان مقامات کا تصور جہاں وہ پھرنا چاہتا ہے، اور پر تصور جزئی کا ایک ارادۂ جزئیہ پیری کرتا رہتا ہے۔ ارادۂ جزئیہ سے فلاسفیوں کی یہی مزاردی ہے، اور یہ ارادۂ جزئی تصویر کا تابع ہوتا ہے۔ سیجوہوں کے نزدیک مسلم ہے، یکونکہ (مشکلہ) بچ میں جہات متعدد ہوتے ہیں۔ وجہ شہر کہ کی طرف ہوتی ہے مسافت کا کوئی تعین نہیں ہوتا، لیکن ارادے کے دوسرے جز میں ایک مکان سے دوسرے مکان اور ایک جہت سے دوسری جہت کے تعین کی احتیاج ہوتی ہے۔

رہی حکمت سماور اتو اس کے لیے ایک ہی جہت ہے، یکونکہ کوہ اپنی ذات پر اور اپنے جیزہ میں حکمت کرتا ہے جس سے وہ بخواز نہیں کرتا، یہاں صرف ترکت ہی کا ارادہ کیا جاتا ہے، اور یہاں سوائے جہت واحد اور سمحتی واحد کے پچھے نہیں گویا کہ ایک پتھر ہے جو اوپر سے نیچے کی طرف گر رہا ہے، اور نزدیک ترین راستے سے وہ زمین کا طالب ہوتا ہے، اور نزدیک ترین راستہ خط مستقیم ہے جو زمین پر گمود رہتا ہے، خط مستقیم متعین ہوتا ہے اس کے تعین میں پتھر کسی سبب حادث کے تجددا کا سبب طبیعت کلیہ کے جو رکن کی طالب ہوتی ہے امحاج نہیں ہوتا، اسی طرح حکمت سماوی ہے۔

حرکت کا ارادہ گلیبی ہی کافی ہو جاتا ہے اور کسی چیز کی احتیاج نہیں ہوتی۔ اگر فلسفی  
یہ سمجھتے ہیں کہ کسی نئے جزو کی ضرورت ہے تو وہ محض تحلیم سے کام لیتے ہیں۔  
تیسرا مقدمہ: جو محض تحلیم بعید ہے، ان کا یہ قول ہے کہ جب انسان کو حکماتِ جزو  
کا تصور ہو سکتا ہے تو اس کے قوایع و دوازم کا بھی تصور ہو سکتا ہے، یہ ہوس مغض  
ہے، اس کی ایسی ہی مثال ہے جیسے کہ کوئی کہے کہ جب انسان حرکت کرتا ہے، اور  
اس کو جانتا بھی ہے، تو اس کی یہ لازم اتنا ہے کہ اس کی حرکت کے دوازم بھی اقسامِ تقابل  
و تجادف رینی اس کی ان احجام سے نسبت جو اس کے اور پریشے اور بازوں میں  
پہنچنے جائیں، یا اگر وہ دھوپ میں چلتے تو لازم ہے کہ وہ مقابات بھی پہنچنے جائیں  
جس پر اس کا سایہ پڑتا ہے، اور وہ مقابات بھی جس پر اس کا سایہ نہیں پڑتا۔ اور اس  
کے سایہ کے اثرات بھی جو اس قسم برودت (جو اس جگہ کے شعاع کے انقطعان کی وجہ  
سے پیدا ہوتی ہے) یا از قسم ضغط (یعنی وہ دباؤ جو اس شخص کے قدم نے مٹی پر ہونا ہے)  
یا از قسم تفرقی (جو اس کے اعضا کے اندر اخلاط میں ہوتی ہے، کیوں کہ حرکت کی وجہ سے  
ان کا حرارت میں استحالہ ہوتا ہے، اور اسی سے بسینہ نکلتا ہے) وغیرہ بھانے  
جائیں، کیونکہ اس کی حرکت ان تمام باتوں کے لیے علت ہے یا اثر طبی، یا اسab  
بعدہ یا مجرکہ میں سے ہے، تو یہ ایک خیالِ خام ہے جس کو کوئی اعقلمند تسلیم نہ کر سکتا  
اور کوئی جاہل بھی اس قسم کی باتوں سے غریب ہو گا، اسی لیے ہم اس کو حکم کرتے ہیں۔  
علاوه اتنی ہم یہ پوچھتے ہیں کہ جزویاتِ مفضلہ جو نفس نکل کو معلوم ہوتے ہیں  
کیا فی الحال موجود ہیں؟ کیا تم ان میں مستقبل میں ہونے والے واقعات کو بھی شامل  
کرو گے؟ اگر تم موجود فی الحال پر ان کو منحصر کرتے ہو تو غیر پر اس کی اطلاع کا دھنوی  
باطل ہو جائے گا نیز وہ خیالات بھی باطل نہابت ہوں گے کہ اسی کے واسطے یعنی اپنا  
علیہم السلام کو بیداری میں اطلاعات ملتی ہے، اور انسانوں کو خواب میں مستقبل کے واقعات  
بتلانے والے ہیں، پھر اس دلیل کا مقصدا خود بھی باطل ہو جائے گا، کیونکہ یہ تو تحلیم کے  
کوئی شخص جب کسی چیز کو جانتا ہے تو اس کے اواز و قوایع کو بھی جانتا ہے، یہاں تک کہ

اگر اشاد کے تمام اسباب کو ملا گیں تو وہ مستقبل کے تمام خواہد کے اسباب تو فی الحال موجود ہو سکتے ہیں لیکن حرکت سماویہ میں شامل ہو سکتے ہیں، لیکن یا تو ایک ہی درست سے باکثیر واسطوں سے یہ سبب کو مقتضی ہیں۔ اگر نفس فلک کے معلومات میں مستقبل کو بھی شامل کیا جائے جس کی استیا نہیں، تو بتائے مستقبل نامتناہی میں تمام حیثیت کی تفصیل کیسے جانی جائے گی؟ اور ایک مخلوق کے نفس مددگر میں ایک ہی آن تھے اندر بغیر کسی تعاقب کے علوم جزئیہ مفصلہ کا (جس کے اور ادا اور جس کی اکائیوں کی استیا نہیں) کیسے اجتماع پر ہو گا؟ جس کو عقلی طور پر اس کے مصال ہونے کی شہادت نہیں مل سکتی تو اس کی عقل سے مایوس ہو جاتا چاہے۔

اگر وہ اپنی دعوے کو ہم پر پیٹ دیں کہ علم الہی کے مارے میں ہم ہمی تو اس کو مصال نہیں سمجھتے تو ہم کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے معلومات کی مثال مخلوق کے معلومات سے بالاتفاق نہیں دی جاستکہ۔ بلکہ کہا جائے کہ جب نفسِ نسل نفسِ انسانی سی کی طرح عمل کرتا ہے تو وہ بھی از قبیل نفسِ انسانی ہو گا، اور وہ بھی اس کے ساتھ اپنے مددگار کے وہ اس کے قبیل ہو گا کہ اس سے قطعی طور پر متصل نہ ہو، مگر غالباً یہی مددگار کے وہ اس کے قبیل ہی سے ہے۔ اگر گمان غالب نہ بھی ہو تو اس کا امکان تو ہو سکتا ہے اور امکان کے تسلیم کرنے کی بیان پر ان کا یہ دعویٰ کہ نفسِ انسانی نفسِ نسل بھی سے منقطع ہوا ہے باطل ہو جائے گا۔

اگر کہا جائے کہ نفسِ انسانی کا بھی اپنے جو ہر کے اعتبار سے یقین ہے کہ وہ تمام اشیا دکھا اور اس کرے لیکن وہ تنائی شہوت و غصب، حرص و حقد، وحد و گلی و اتمم میں دھمک رہتا ہے۔ اور اس طرح عوارضِ بد لی اور اس پر ولاد ہونے والے حواس کسی ایک چیز پر نفسِ انسانی کی توجہ کے باعث دوسرا شے کی طرف اس کو متوجہ ہونے نہیں دیتے۔

رہے نفسِ نسلی، تو وہ ان صفات سے بری ہیں، ان کو کوئی مصروفیت نہیں، نہ کوئی رنج و الام میں ان کا استخراج ہے، اس لیے وہ جتنی اشیا کا اندک کرتے ہیں۔

تو ہم کہتے ہیں کہ تم نے یہ کس طرح جانا کہ انھیں کوئی صرف و فیت نہیں؟ کیا اسیداً اول کی عبارت اور اس کی طرف ان کا اشتیاق انھیں مصروف و مستقر رکھنے کے لیے اور جزئیات مفصلہ کے تصور سے لے پردازنے کے لیے کافی نہیں ہے؟ غصب و شہوت اور ان مکانیں محسوس کے علاوہ کسی اور مکان کے فرض کرتے سے کون سی چیز خالی ہے؟ اور تمھیں یہ کس طرح معاوم ہوا کہ موانعات صرف وہی ہیں جن کا اپنے نفوس میں مشاہدہ ہوتا ہے؟ حالانکہ عقولاً کے لیے اور بھی اہم متناقض ہو سکتے ہیں، جیسے علوٹے ہمت طلب ریاست جس کی اہمیت کا تصور بچوں کے لیے محال ہے، پھر نفوس فکر میں ان کے قائم مقام کا محال ہونا کیسے جانا جاسکتا ہے؟ بہر حال ہم ان کے علوم الہیہ کے متعلق مباحثت یہاں ختم کرتے ہیں۔ احمد شیر و عده و علی القتل علی بنیہ محمد و سلم۔

---

# علوم ملکیہ علمیہ

اور وہ کثیر ہیں۔ ان کی بعض اقسام کا ہم یہاں ذکر کرتے ہیں، تاکہ معلوم ہو جائے کہ شریعت کا ان سے کوئی ممتاز نہ ہیں، اور نہ وہ ان کا انکار کر سکتا ہے سو اسے ان چند پتزوں کے حجت کا ہم نے ذکر کر دیا ہے۔

یہ علوم منقسم ہیں اصول و فروع میں، اور ان کے اصول ادھر قسم کے ہیں:-  
 (۱) پہلے اصول میں اس پتزو کا ذکر کیا جاتا ہے لجو جسم سے جیشیت جسم لاحق ہوتی ہے، یعنی انتظام و حرکت و تغیرت، اور جو حرکت سے لاحق یا اس کی تابع ہوتی ہے، جیسے زمان و مکان و خلاڑ، اس پر کتاب "سمح الکیان" مشتمل ہوتی ہے۔

(۲) اس میں ارکانِ عالم (جو افلاؤں میں) کی اقسام کے احوال معلوم ہوتے ہیں، تیز مقعر فلک قمر کے عناصر اربعہ اور ان کی طبائع، اور ان میں سے ہر ایک کے استحقاق کی علت کا علم ہوتا ہے، یہ ایک معین موضوع ہے اور اس پر کتاب "دعا" اور عالم سفلی" مشتمل ہے۔

(۳) اس میں احوال کون و فاد، تولد و تولد اور نشو و ابتلاء، اور استحالات اور گفتی بقا اور برقراری شخصیں بذریعہ حرکات سادیہ شرقیہ و غربیہ، اور اس پر کتاب "کون فاد" مشتمل ہے۔

(۴) ان احوال کے بیان میں جو عناصر اربعہ پر پیش آتے ہیں، از قسم امتراجات، جن سے آثار علویہ از قسم ابر و بارش اور کفرک اور گلی و ہارہ و قوس قزح، ہوا اور لزلے حادث ہوتے ہیں۔

(۵) جو اپر معدنیہ کے بیان میں۔

(۶) احکام نباتات کے بیان میں۔

(۷) حیوانات کے بیان میں، اور کتاب "طبائع حیوان" اس موضوع پر ہے۔

(۱۸) نفسِ حیوانی اور قوائے مدد کے بیان میں جو یہ بتلاتا ہے کہ نفسِ انسانی جسم کی محنت سے مرنہیں سکتا اور وہ ایک جو ہر نوع انسانی ہے جس کی خنا محال ہے۔ اور ان کے فروع سات ہیں:-

(۱) پہلی فروع ہے طب، اور مقصود اس کا ہے مدن انسان کے مبادی و احوال کا جانا جیسے صحت و سرفن، اور ان کے اسباب و علامات، تاکہ مرض کو درج کیا جائے اور صحت کی حفاظت کی جائے۔

(۲) دوسرا فروع ہے علمِ خgom، وہ ہے ایک قسم کی تھیں استدلال، کو اس کے لئے دامنز احاجات کی بناء پر جو احوالِ عالم و ملک اور احوالِ موالید و شدیدین پر اشارہ ازموقیں۔

(۳) تیسرا فروع ہے علم فراست، وہ ہے ایک قسم کا استدلال اخلاق و بیرت پر ظاہری فطرت سے۔

(۴) چوتھی فروع ہے علم تعبیر، وہ ہے ایک قسم کا استدلال خواب کے تھیقات سے، وہ تھیقات جن کو نفس (روح) عالم غائب سے متاثرہ کرتی ہے اور قوتِ تھیله، اس کے غیر کی مثال سے تشبیہ دے کر پیش کرتی ہے۔

(۵) پانچویں فروع ہے علمِ طلسمات، وہ ہے قوائے آسمانی کا جمع کرنا بعض اجزاء نئی کے ساتھ تاکہ اس سے ایک قدری قوت پیدا ہو جو عالمِ ارضی میں افعال غیرہ، انجام دے۔

(۶) جھٹی فروع ہے، علمِ تیرخات، وہ قوائے جو اہر ارضیہ کے امراض کا نام ہے تاکہ اس سے امور غریبہ حادث ہوں۔

(۷) اساتیں فریض ہے، علم کہیا جس کا مقصود ہے تبدیلی خواص جو اہر معدنیہ تاکہ انواعِ حیل سے تحصیل نہ رہ سکم کی جائے۔

شرعی جیشیت سے ان علوم سے کسی چیز میں بھی مخالفت ضروری نہیں ہے بلکہ ہم ان سارے علوم میں سے صرف چار مسائل میں فلاسفہ کی مخالفت کرتے ہیں۔

پہلا ہے ان کا یہ فیصلہ کہ اسباب و مسیبات کے درمیان مقاشرت جو وجود کی

حیثیت سے متأہرے میں آتی ہے، وہ لازمی طور پر متلازماً مقابله ہے، اندومنقدہ میں اور نہ امکان میں سبب کی ایجاد ل بغیر سبب کے ہو سکتی ہے اور نہ سبب کا وجود بغیر سبب کے ہو سکتا ہے۔

دوسرا مسئلہ ہے ان کا قول کہ ارواح انسانی بذات ہنا جاہر فائدہ ہیں، جو جسم میں منطبع نہیں اور موت کے منسی ہیں ان کے تعلق کا جسم سے ختم ہو جائی، یعنی وہ تعلق جو تدبیر کی حیثیت سے قائم تھا باقی نہیں رہتا، روح بہر حال باقی رہتی ہے اور وہ بد عی ہیں کہ یہ بات اخیس عقلی دلیل سے صدوم ہو سکتی ہے۔

تیسرا مسئلہ ہے ان کا قول کہ ان ارواح پر عدم کا طاری ہوتا حال ہے، اور جب ایک دفعہ وہ وجود پر ہو جاتی ہیں تو وہ ابدی وسیرتی ہیں، ان کی فنا کا تصور نہیں ہو سکتا۔

چوتھا مسئلہ ہے ان کا قول کہ ان ارواح کا جسم کی طرف عود کرتا حال ہے۔ پہلے مسئلے میں نہ اس لیے ضروری ہے کہ مجرمات کا اشتیات، یا امور حارق عادت ہوتے ہیں، جیسے لاٹھی کا سائب بنا دیا جانا، یا مردے کو زندہ کیا جانا، یا چاند کو دوٹکر کر دینا وغیرہ، اسی کے ابطال پر مبنی ہیں، جو شخص کہ مجراری عادت کو لازمہ ضروری کی قسم سے سمجھتا ہے، تو وہ ان چیزوں کو حال تصور کرتا ہے، اور قرآنی آیات میں تاویل کرنے لگتے ہیں، متلا مردے کو زندہ کرنے سے مطلب یہاں کرتا ہے کہ جہل کی موت سے علم کی زندگی میں لے آنا، اور جادوگروں کے حجوم پر ناپڑ کو بڑے سائب کا (جو لاٹھی سے سائب ہی گیا تھا) نگل جانے کا مطلب یہیان کرتا ہے کہ حجت الہی نے موسیٰ علیہ السلام کے ذریعے کافروں کی لکڑوں جنگیوں کو باطل کر دیا رہا چاند کا آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اشارے سے دوٹکرے ہونا تو وہ اندر س کا انکار کر دیتے ہیں کہ اس کی خبر متواتر نہیں ہے۔

فلسفے نے مجرمات، خارفہ عادات، کو صرف تین امور میں ثابت کیا ہے۔

اول یہ کہ قوتِ تخلیک کے متعلق وہ دعویٰ کرتے ہیں کہ جب وہ قویٰ اور

فالب ہو جاتی ہے، اور حواس اس کو کسی شغل میں متفرق نہیں کر دیتے تو وہ وح محفوظ پر الٹا یا نئے لگتی ہے، پس اس میں ان جزئیات کی تصوریں، جن کی مستقبل میں تجویں ہو سکتی ہے، منطبع ہونے لگتی ہیں، یہ بات انبیاء علیہم السلام کو بیداری ہی میں نصیب ہوتی ہے، مگر عوام کو خواب میں۔  
یہ نبوت کی وہ فنا صیست سے جس کا تلقن قوت متحیله سے ہے۔

دوسرایہ کہ وہ قوت نظریہ علیہ کو قوت حدس (تیر ہی) اکی طرف فسوب کرتے ہیں (لینی اور اک کام سرعت انتقال ایک معلوم سے دوسرے معلوم کی طرف ابہت سے تیر نظر لوگ ایسے ہوتے ہیں کہ ان کے سامنے اگر دلوں کا فکر کیا جائے تو وہ دلیل سے آگاہ ہو جاتے ہیں، یاد لیں کا ذکر گیا جائے تو دلوں سے واقعہ ہو جاتے ہیں، یہ رجھ جب ایسیں حد او سط کا تصور دلادیا جائے تو ان کا ذہن تیرنگ کی طرف منتقل ہو جاتا ہے یا جب صرف دو حدیں جو تیر میں موجود ہوتی ہیں ان کے ذہن میں آتی ہیں تو مدراط جو تیر کے دونوں کناروں کی جامع ہوتی ہے ان کے ذہن میں پیدا ہو جاتی ہے۔

اس وصف میں بھی لوگوں کی مختلف نسبیتیں ہوتی ہیں، بعض وہ ہیں جو بذاتہ آگاہ ہو جاتے ہیں، بعض وہ ہیں جو ادنیٰ سی تنبیہ سے آگاہ ہو جائیں، اور بعض ہیں جو باوجود تنبیہ کے بھی آگاہ نہیں ہو سکتے (تیرنگ زادہ محنت اٹھاتے)، اگرچہ جائز رکھا جائے کہ نفсан کی حد اس شخص میں ختم ہو، جس کو مطلقاً تیر نظری حاصل نہیں حتیٰ کہ وہ فرم معقولات کے لیے یاد جو تنبیہ کے تیار ہی نہیں ہوتا، تو یہ بھی جائز ہو گا کہ قوت وزیادت کی حد اس شخص میں ختم ہو جو تمام معقولات پر یا اکثر مخفیت پر کم سے کم مدت میں آگاہ ہو جاتا ہے۔

اور یہ چیزِ کمیت و کیفیت کے لحاظ سے تمام مقاصد میں یا بعض میں مختلف ہوتی ہے۔ حتیٰ کہ قرب و بعد کا تفاوت ہو جاتا ہے، پہنچ سے نقوس مقدس اور صافی نوئے ہیں، جن کی تیر نظری تمام معقولات پر جاوی ہوتی ہے۔ اور اس کام کے لیے بہت تصور اس اداقت چاہتی ہے، وہ ہیں ان انبیاء علیہم السلام کے نقوس جن کو قوت نظری

کامیجوہ حاصل ہوتا ہے، اس لیے وہ معقولات کے تھیل کے لیے کسی معلم کے محتاج نہیں ہوتے بلکہ وہ بذاتِ تعلیم پاتے ہیں، اور یہ وہی ہیں جن کی شان میں کہا گیا ہے،  
یکاد رینہایضی، وَلَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ لَوْرَعَیْلُ قُوْرَعَ.

تیرایہ کہ وقتِ نفسیہ لغتیہ اس حدتک ترقی کر جاتی ہے کہ اس سے طبعی اشیاء مثار ہوتی ہیں اور اس کی مسخر ہو جاتی ہیں، مثلاً جب ہمارا نفس کسی چیز کا قویم کرتا ہے تو اعضا اس کی خدمت کرنے لگتے ہیں، اور قوائے جسمانی پر اس کا حکم چلتا ہے۔ اس لیے وہ جہتِ تھیلہ امطابقیہ کی طرف حرکت کرنے لگتا ہے، مثلاً جب وہ کسی پر لطف چیز کا (جس سے اس کا نداق وابستہ ہے) تصور کرتا ہے تو اس کی باچیں کھل جاتی ہیں اور وہ اس کے ساتھ کھلنے یا اور کسی طریقے سے اس سے لطف آختا نہ کر لیے آمدہ ہو جاتا ہے، یا مثلاً جب وہ کسی ایسے تختے پر جو صرف ایک گز یا اس سے کم چورا ہو، اور کسی اوپری جگہ اپنے دونوں کناروں کی فضائیں شکا دیا گیا ہو چلنے لگے، اور اس کے نفس کو گرنے کا وہم ہو، تو حیم بھی اس وابستہ سے متاثر ہو گا، اور وہ گرجاٹے گا لیکن اگر یہی تختہ زمین پر ہوتا تو ایسا نہ ہوتا، اور وہ اس پر بر جلتا، اور نہ گرتا۔

یہ اس لیے ہوتا ہے کہ اجسام اور قوائے جسمانی، لفوس کے لیے خادم و مسخر پیدا کئی ہیں، مگر لفوس اپنی صفائی اور وقت کے لحاظ سے مختلف ہوتے ہیں، عجب نہیں کہ نفسی وقت اس حدتک ترقی کر جانے کے وقتِ طبیعیہ خارج جسم میں بھی اس کی خدمت کرنے لگے، کیونکہ نفس بدن میں منطبق نہیں ہوتا، وہ صرف اس کی طرف مائل ہوتا ہے یا اندر بھی میں دلچسپی رکھتا ہے، اور یہ میلان یا دلچسپی اس کی فطرت کا حصہ ہوتی ہے تو اگر یہ روایت ہے کہ وہ اپنے ہی جسم کے ماڈی اعضا کو مطبع کرے، تو یہ بھی رواہ ہو گا کہ (اسی جسم کے مصالح کی خاطر) وہ دوسرے اجسام کو بھی مطبع کرے۔

یہی وجہ ہے کہ جب نفس ہواوں کے چلنے، یا بارش کے نازل ہونے، بھلی و کڑک کے پیدا کرنے یا زمین میں بھوپیال آنے (تاکہ کسی کرش قوم کو بھل لے) پر اپنی سہمت مرکوز کرتا ہے (اور یہ جیزیں موقوف ہیں برودت، یا حارت، یا ہوا میں حرکت

کے پیدا ہو جانے پر تو اس نفس سے یہ حارت و برودت پیدا ہو جاتی ہے، اور اس سے ان امور کی تولید ہو نے لگتی ہے جن کا کوئی ظاہری طبیعی سبب موجود نہیں ہوتا، اور یہ مجنوہ ہوتا ہے کسی بُنیٰ علمیہ اسلام کا، البتہ یہ امور بہوادغیرہ مستعد قبول چیزوں پر ہی بیس ہو سکتی ہیں، یہ ممکن نہیں کہ مجنوہ اس حد تک عمل کرے کہ کاظمی سانپ بن کر جو کرنے لگے یا چاند دوڑکھے ہو جائے، چاند کا جسم ملکرے ہونے کے لیے زیاد نہیں ہے۔  
 یہ ہے ذہب فلسفہ کا مجنوہات کے بارے میں، اور ہم ان کی ان باوقال میں سے کسی چیز کا انکار نہیں کرتے، کیونکہ یہ چیزیں ابینا علیہم السلام میں ہوتی ہیں، البتہ ان کی اس بارے میں تجدید و اقتضار کا انکار کرتے ہیں، جس کی بناء پر وہ قلب عصا (یعنی لا شفی کا سانپ بن جانا) اور احیا کے موتی (مردہ ذمہ کر دیا جانا) کا انکارتے ہیں۔ اثبات مجنوہات، اور دیگر امور کے لیے ہم اس سلسلے پر غور و خوض ضروری ہے، کیونکہ یہ حیالات مسلمہ اسلامی عقائد کے مخالف ہیں، لہذا ہمیں اس پر بحث کرنا چاہئے۔

## مسئلہ (۱۷)

**فلسفیوں کے خنال کی تردیدیں کہ واقعات کی فطری ایجمنٹس میں تبدلِ حال ہے**

عادت کے لحاظ سے جو چیز سب اور جو حیر مسبب خیال کی جاتی ہے، دو تو اقتینا (یعنی) ہمارے نزدیک ضروری نہیں ہے، کوئی دو چیزوں کو لو، یہ وہ نہیں نہ وہ یہ ہو سکتی ہے، نہ ایک کا اشتات دوسرے کا اشتات اور نہ ایک کی نفعی دوسرے کی نفعی کی متفضتن ہے۔ ایک کے وجود سے دوسرے کا وجود کوئی ضروری نہیں، اور نہ ایک کے عدم سے دوسرے کا عدم ضروری ہے، جیسے پیاس کا بھنا اور پانی کا پیشہ، پیشہ کا بھرنا اور کھانا، جلن اور آگ سے مس ہونا یا روشنی کا پھینا اور سورج کا نکلانا یا مرننا اور سر کا جسم سے جُدا ہونا، یا صحت یا بہ ہونا اور دو اپسیا، یا اسہال کا ہونا اور سہل کا استعمال کرنا وغیرہ وغیرہ، اس قسم کے بسیوں مشاهدات ہیں جو طب یا جنم یاد دوسرے فتوں میں دیکھے جاتے ہیں۔

پس ان افعال کا اقرار ان تقدیریں الہی کی وجہ سے ہوتا ہے جو ان کے وجود سے پہلے جاری ہو چکی ہے، اگر ایک کا صد و دوسرے کے بعد ہوتا ہے تو اس کی وجہ پر یہ کہ خدا کے تعالیٰ نے انھیں اس طرح پیدا کیا ہے، نہ اس وجہ سے کہ یہ ربطِ خود ضروری ہے اور ناقابلِ خلقت بلکہ تقدیر یوں بھی ہو سکتی تھی کہ بغیر کھانا کھائے پڑتے بھر جائیں بغيرِ زدن کئے شہوت آجائے، باوجودِ زدن کے کٹ جانے کے زندگی باقی رہے، اسی طرح سے تمام مفترضات کا معاملہ ہے۔

مگر فلاسفہ نے اس کے امکان کا انکار اور اس کے حال ہونے کا دعویٰ کیا ہے، ان امور میں جو لا تعداد ہیں، انور و فکر خارج از شمار ہے، اور بہت طویل، اس لیے تم

ایک مثال پر اتفاقاً کرتے ہیں، اور وہ ہے روئی کا جلن اج ب اسے آگ چھوڑئے ہم  
یہ بھی جائز رکھتے ہیں کہ دونوں یکجا بھی ہوں اور روئی جلے بھی نہ، اور یہ بھی جائز  
رکھتے ہیں کہ روئی کو آگ چھوڑے بھی نہیں مگر وہ جل کر خاکستہ ہو جائے، مگر فلسفی کہا  
کا انکار کرتے ہیں۔

اس مسئلہ پر بحث کے تین مقام ہیں:-

مقام اول: مخالف دھوئی کرتا ہے کہ جلانے کا فعل انجام دینے والی چیز  
صرف آگ ہے، اور وہ بالطبع فاعل ہے نہ کہ مالاختیار، اپنی طبیعت سے اس کا اللہ  
ہونا حکم نہیں، اگر وہ کسی چیز سے متصل ہوئی تو جلا کے یا گرم کے بغیر نہ رہے گی  
اور ہم اس چیز کا انکار کرتے ہیں، اور کہتے ہیں کہ احتراق کا فاعل درحقیقت  
الشدتی الی ہے، اسی نے روئی میں تفرق اجزا سے اور احتراق سے اتر پذیری کی خات  
ر کھدی ہے چاہے یہ خاصیت مانگ کے دیسل سے رکھی ہو یا بغیر و سیلہ، وہی آگ تو  
وہ بھی جادات میں سے ایک بے جان مخلوق ہے جس کے لیے فعل داڑا اختیاری شے  
نہیں۔

آگ کے فاعل ہونے پر آخر کوئی دلیل ہے فلسفیوں کے پاس ہاں کے پاس  
سوائے اس کے کوئی دلیل نہیں کہ روئی جب آگ سے بیکھا ہوتی ہے تو جل اٹھتی ہے  
یعنی مشاہدہ ہی ایک دلیل ہے، مگر اس پر کوئی دلیل نہیں کہ یہ فعل آگ ہی کا ہے  
اور یہ کہ اس کے سوا اس فعل کی کوئی علت نہیں۔ ایک اور مثال پر محکم کہ کاش لاک نطفہ میوان  
میں حرارت و برودت اور رطوبت و ہیوست میں محصور طبائع سے متولد نہیں ہوتا  
بات یہ نہیں کہ باپ بیٹے کا فاعل ہے، وہ تو نطفہ کو صرف رحم کے پرداز کر دیتا ہے، اس تو  
وہ اس کی جیات کا فاعل ہے نہ اس کی بنیانی کا، نہ شناختی کا، اور نہ ان تمام معانی  
کا، جو اس میں پائی جاتی ہیں، اور یہ علوم ہے کہ یہ سب چیزیں اس کے پاس بعض اُ  
شر انٹکے ساتھ موجود ہیں، یہ کوئی نہیں کہہ سکتا کہ اسی کی وجہ سے موجود ہوئی ہیں

بلکہ ان کا وجود تو بتلا یا جانتا ہے کہ یہ جہت اول (غدا) سے ہے، چاہے بغیر دوسرے کے ہو، چاہے ملائکہ کے واسطے سے جو ان امور حادثہ کے لیے موکل ہوتے ہیں (ید دلیل ان فلسفیوں کے خلاف صحیح ہے جو صارع عالم کے قائل ہیں، اور ہمارا دوست طلب ان ہی سے ہے)۔

یہ ظاہر ہے کہ کسی امر کے وجود کے وقت کسی چیز کا موجود ہونا یہ ثابت نہیں کرتا کہ وہ اسی کی وجہ سے موجود ہوئی ہے، اس کو ہم ایک مثال سے ظاہر کرتے ہیں، اُپر  
کہجے کہ ایک اور زادانہ صاحب ہے جس کی دونوں آنکھوں میں پردہ ہے اور اس نے دن اور رات کا فرق کبھی کسی سے سُن کر بھی معلوم نہیں کیا، اب اگر دن کے وقت اس کی آنکھوں کا پر دہ ہشام مکن ہو جائے اور اس کی پنکھی کھل جائیں، اور وہ مختلف زنگوں کا مٹا پڑہ کر سکے تو وہ یہی گمان کرے گا کہ رنگوں کی صورتوں کا یہ اور اک جو اس کی آنکھوں کو حاصل ہوا ہے اس کی آنکھوں کے کھل جانے کی وجہ سے ہے، یا یہ کہ آنکھوں کا کھل جانا اس کا فاعل ہے، اور جب تک کہ اس کی بصارت صحیح و سالم رہے گی اور پر دہ نہ رہے گا اور زنگ اس کے مقابل ہوں گے تو لازمی طور پر وہ ان کو دیکھ سکے گا، اور کسی کے بھی سمجھ میں نہ آئے گا کہ وہ ان کو دیکھنے سے گا، اگر جب آفتاب غروب ہو جائے اور رفنا پرتار کی مسلط ہو جائے تو اس کو معلوم ہو جائے کہ سورج کی روشنی اس کا سبب تھی، جو ان زنگوں کو اس کی بصارت میں منطبع کر رہی تھی، پس ہم پوچھتے ہیں کہ مخالف اس امکان کو کیسے نظر انداز کر سکتا ہے: (۱) کہ میادی وجود میں وہ عمل و اسباب موجود ہیں جن سے اُن حادث کا فیضان ہوتا ہے اور جو آپس میں مربوط نظر آتے ہیں (۲) اجسام متحرک کے خلاف یہ حادث زیانی ثابت ہیں اور منعدم ہیں ہوتے اگر وہ مدد و مدد ہو جائیں یا غائب ہو جائیں تو ایسی صورت میں ہم ان کی ایک دوسرے سے علیحدگی کو سمجھ سکیں گے اور اس کے نتیجے کے طور پر جان لیں کر ان کی علت ہمارے مشارکے سے مادر اپنی جاتی ہے، خود فلسفیوں کے اصول کے قیاس کی بنا پر یہ خیال ناگزیر ہے۔

اور اسی لیے ان کے تحقیقین اس بات پر مستحق ہیں کہ اعراض وحوادث جو اجسام کے باہم ملنے سے پیدا ہوتے ہیں یا ان کے اختلاف نسبت سے ظہور پذیر ہوتے ہیں ان کا فیضان کئی دلہسپ صور کے باں سے ہوتا ہے، اور وہ کوئی فرقہ نہ تھا ہے، یہاں تک کہ وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ "آنکھ میں مختلف زنگوں کی تصویروں کا انطلاع دلہسپ صور کی حالت سے ہوتا ہے، پس سورج کی روشنی یا صحیح و سالم آنکھ کی... پتلی، اور زنگین اجسام یہ محض مقداد و مہیا ت ہیں اس صور کی قبولیت کے لیے، اور وہ اس توجیہ کا اطلاق ہر عادت و اختراع پر بھی کرتے ہیں۔ اور اسی لیے اس شخص کا دعویٰ جو یہ بھوتا ہے کہ اگل ہی اصل میں فاعل اختراق ہے باطل ہو جاتا ہے، نیزہ قول بھی کہ ردیلی ہمیسری کی علت ہے یا دوا، ہی فاعل سخت ہے وغیرہ۔

مقام دوم:- یہ اس شخص کے ساتھ بحث ہے جو یہ تسلیم کرتا ہے کہ یہ حادث مبادی حادث ہی سے فیضان پاتے ہیں، لیکن قبولیت صور کی استعداد ان ہی اسباب سے حاصل ہوتی ہے جو موجود ہیں اور مشاہدے میں آتے ہیں مبادی سے بھی اشیا کا صد و ربع وزن و بالطبع ہوتا ہے نہ کہ علی سبیل الاختیار، جیسا کہ سورج سے نہ کافیضان بالطبع ہوتا ہے، البتہ قبولیت کے محل بخلاف اختلاف استعداد، جدا جدا ہوتے ہیں، جیسے چمک دار جسم سورج کی شعاعوں کو قبول کرتا اور منکل سمجھی کرتا ہے۔ یہاں تک کہ دوسرا جگہ اس سے روشن ہو سکتی ہے، ہر چمک دار ان کو قبول نہیں کرتا، ہوا اس کے نور کے نفاذ سے مانع نہیں ہوتی تگ پھر مانع ہوتا ہے، اور بعض اشیا آفتاب کی روشنی کے اثر سے زم ہو جاتی ہیں، اور بعض سخت، اور بعض سفید ہو جاتی ہیں (جیسے دھوپی کے پرے ذھنے کے بعد) اور بعض سیاہ ہو جاتی ہیں (جیسے دھوپی کا چہرہ) حالانکہ مبدأ ایک ہی ہے، مگر آنکھ مختلف ہیں، کیونکہ استعدادات مکانی میں اختلاف ہے۔ اسی طرح مبادی وجود سے جو بھی صادہ ہوتا ہے اس میں وہ فیاض ہیں، ان کے لیے نہ اتناع ہے نہ خل،

ہاں محل قابل کا قصور اور بات ہے۔  
لہذا جب بھی ہم آگ کو اس کی جملہ صفات کے ساتھ فرض کر لیتے ہیں اور روئی کے دو مٹکے ایک ہی قسم کے لیتے ہیں اور ایک ہی طریقے پر ان کو آگ کے آگے پیش کرتے ہیں تو ہماری تسمیہ سے باہر نہ چکا اگر کہا جائے کہ ایک ذمہ سکتا ہے اور دوسرا نہیں حالانکہ وہاں کوئی اختیار نہیں ہے۔

اسی بناء پر فلسفی اس بات کا انکار کرتے ہیں کہ اب اسیم علیہ السلام آگ میں ڈالنے کے اور نہیں ہے، وہ کہتے ہیں کہ مکن نہیں ہے جب تک کہ آگ سے حرارت کی خاصیت کو سلب نہ کر لیا جائے، اور اگر ایسا ہوا تو گویا آگ آگ نہ ہی یا اب اسیم علیہ السلام کی ذات میں کوئی تبدیلی ہوتی چلے ہے۔ انھیں پتھر سمجھنا پڑے گا جس پر آگ اثر نہیں کرتی، یا کوئی اور اسی قسم کی چیز، اور جب یہ مکن نہیں تو وہ بھی مکن نہیں بلکہ

اس کے جواب کے لیے ہمارے دو مسلک ہیں:-

مسلک اول کے مسئلے میں ہم کہتے ہیں کہ ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ مسادی وجہ اپنے اختیار سے کوئی عمل نہیں کرے، اور یہ کہ خداۓ تعالیٰ ارادے سے کوئی کام ہیں کرتا، ہم مسئلہ حدوث عالم سے بحث کرتے وقت اس بارے میں فلسفیوں کے دعوے کو باطل نہایت کر جکے ہیں۔ اور جب ثابت ہو گیا کہ فاعل، احتراق کو اپنے ارادے سے پیدا کرتا ہے تو جب روتی آگ میں ڈالی جاتی ہے اس وقت عقلانیتی مکن ہے کہ آگ روتی کو نہ جلاۓ یا جلنے نہ دے۔

اگر کہا جائے کہ یہ عقیدہ تو خیال کو حالاتِ شیعہ کی اتنکاب کی طرف لے جاتا ہے، کیونکہ جب اسیاب سے مبتاثت کے لذوم کا انکار کر دیا جائے اور انھیں مخترع کے ارادے کی طرف منوب کر دیا جائے تو ظاہر ہے کہ ارادے کے لیے تو کوئی خاص مقتدرہ بیج نہیں ہے، بلکہ اس کا تنوع و اختلاف مکن ہے۔ اب ہر شخص یہ جائز کو سکتا ہے کہ مثلاً اس کے سامنے ایک خوفناک دندہ ہے،

یا تیر اور مشتعل آگ ہے، یا گھٹائی ڈار پہاڑ ہیں یا زبردست ہتھیار بندشیں ہیں، اور وہ انھیں دیکھتا نہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے صفتِ بیانی اس میں پیدا نہیں کی ہے۔ یا کوئی شخص ایک کتاب لکھ کر گھر میں رکھے اور بناہر جائے و اپس آکر دیکھے کہ یہ کتاب ایک حسین امر د جوان بن کر گھر ہی ہے، یا اور کوئی جانور بن گئی ہے، یا کوئی شخص ایک غلام کو اپنے گھر جھوٹ تکے اور وہ دلیں آنسے پر اس کو لکھا پائے یا اس کو چھوڑے اور وہ مشک بن گئی ہو، یا پتھر سونا بن گیا ہو، اگر کوئی دوسرا شخص اس سے سوال کرے کہ تو نے گھر میں کیا رکھ جھوڑا سخا تو لازمی طور پر وہ شخص یہی جواب دے گا کہ میں نہیں جانتا کہ اب گھر میں کیا ہے، میں اتنا ضرور جانتا ہوں کہ گھر میں میں نے ایک کتاب چھوڑی تھی، شاید وہ گھوڑا بن گئی ہو، اور کتب خانہ اس کی لید اور پشاپ سے غلیظ ہو چکا ہو، یاد ہے کہ یہ گاہ میں نے گھر میں ایک پانی کا گھر اکھاتھا، شاید اب تک وہ سبب کا درخت بن چکا ہو، اگر خدا نے غالباً ہر چیز پر قادر ہے تو کوئی ضرورت نہیں ہے کہ گھوڑا نطفہ سی سے پیدا ہو، یا درخت بیج ہی سے اُگے، بلکہ یہ بھی ضروری نہیں کہ وہ دونوں کسی تین سے بھی پیدا ہوں، شاید اس نے ان اشیاء کو پیدا کیا ہو جن کا اس سے پیدا ہو جائے، بلکہ ایسے انسان بھی نظر آ جائیں گے جو اس سے پہلے معدوم تھے اور جب ان کے متعلق دریافت کیا جائے گا کہ کیا وہ پیدا ہوئے ہیں؛ تو سچا پڑے گا کہ اس تو نہ کہتا چاہئے کہ بازار میں کچھ بھی تھے جو انان بن گئے، اور یہ وہی ان نہیں، کیوں کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے، اور یہ تمام خواہاتِ ممکن ہیں، یہ تھیں کی وجہ شاخص ہے جس میں مفروضات کی بُڑی وسیع گنجائش ہے بہاں یہ اتنا کافی ہے”

اس کے جواب میں، ہم کہتے ہیں کہ اگر تم یہ ثابت کر سکو کہ ممکن کی تکوین اس صورت میں جائز ہے جیکہ انان کو اس کے عدم تکوین کا علم سچوں کی حالات لازم ہوں گے، اور یہم ان صورتوں کے متعلق جن کا کہ تم نے ذکر کیا ہے تو نہ

نہیں کرتے ایکیوں مکہ خدا کے تعالیٰ نے ہمیں یہ علم دیا ہے کہ وہ ان حکمتات کو فعل میں نہیں لاتا، اور ہم نے یہ بھی کبھی نہیں کہا کہ یہ امور و اجنب ہیں، یہ محض ممکن ہیں، ان کا واقع ہونا بھی جائز ہے، واقع تھوتا بھی جائز ہے۔ البته ان کا ایک بخوبی پر عادتی استمرار ہمارے ذہن میں اس چیز کو راستہ کر دیتا ہے کہ یہ امور عادت پا پیے ہی پر جاری رہیں گے، اور یہ ممکن اور مضمبو ط علم ہو گیا ہے بلکہ یہ بھی جائز ہے کہ اپنیا علم اسلام میں سے کوئی بھی مختارے مذکورہ طرقوں کی بنابری معلوم کر لے کہ فلاں شخص اپنے سفر سے کل واپس نہ ہو گا حالانکہ اس کی واپسی یہ ظاہر ممکن ہے، تاہم یہ ممکن ہے کہ اسے کوئی بھی چائے کہ یہ واقع و قوع پذیر نہ ہو گا، بلکہ جیسا کہ ایک عامی کی نسبت سمجھی جائیں گے کہ وہ کسی وقت کا علم غیب نہیں رکھتا، نہ بغیر تعلیم کے معموقلات کا علم حاصل جاتا ہے کہ وہ اس کے باوجود دی اخخار نہیں کی جاسکت کہ اگر وہ اپنے نفس اور اپنے قوائے کر سکتا ہے۔ اس کے باوجود دی اخخار نہیں کی جاسکت کہ تو آخر کار ان امور پر آگاہی پا جائے جن پر اپنیا علم اسلام مدرک کو ترقی دیتا جائے، تو آخر کار ان امور پر آگاہی پا جائے کہ زمان و ممکن واقع نہیں ہو گا، کیونکہ اگر اللہ تعالیٰ اپنی عادت کو اس طرح تو مسار ہے کہ زمان و مکان کی پاسندی برخاست ہو جائے تو ان علوم کی وقعت زائل ہو جائے گی، اور یہ علوم ناقابل تخلیق ثابت ہوں گے، لہذا ہمیں اس چیز پر یقین کرنے کے لیے کوئی امر بانج نہیں کہ

(۱) کوئی شے مقدورات الہی میں بحیثیت ممکن پائی جائے۔

(۲) اور اس کے سابق علم میں اس کا ماجرا یہ ہو کہ وہ باوجود اپنی امکانی حیثیت کے فعل میں نہ آئے گی۔

(۳) خدا کے تعالیٰ ہم میں یہ علم دی پے کہ وہ اس کو فعل میں نہ لائے گا۔ اس سلسلے میں فلاسفہ کی تفہید تشیعی محض کے سوا کچھ نہیں!

دوسرے مسئلہ:- اس میں فلسفیوں کی ان تشیعیات لے جائے بھی بخات مل جاتی ہے ہم تسلیم کرتے ہیں کہ آگ میں فطرت ہی یہ ولیت کی گئی ہے کہ اس سے

نوئی کے دو ٹکڑے، چاہیے وہ دونوں باہم کتنے ہی مٹا پہ ہوں، جب متصل ہوں گے تو آگ نہیں جلا دے سکے کی، لیکن اس کے باوجود ہم یہ بھی جائز رکھتے ہیں کہ کوئی نبی آگ میں دلاجائے اونتہ جعلے، یہ یا تو خود صفتِ آتش میں کسی تبدیلی کے پیدا ہونے کی وجہ سے ہو یا صفتِ نبی میں کسی تغیر کی وجہ سے، بہر حال خدا کے نفاذی کی طرف سے یہ بات ہو گئی یا کسی فرشتے کی طرف سے (بِ حکمِ خدا)، کہ آگ میں ایک ایسی صفت پیدا کی جائے کہ اس کی گرمی نبی کے جسم پر اثر کرنے سے قابض تر ہو، یعنی اس کی گرمی متعبدی نہ ہو، بلکہ اس کے اندر ہی سخت کر رہ جائے، یعنی آگ کے باطن ہی میں رہے، یا یہ کہ جسم نبی میں کوئی صفت پیدا کر دی جائے کہ باوجود اپنے گوشت، خون، اور ہڈی اپر باقی رہنے کے بھی ان پر آگ کوئی اثر نہ کرے۔ چنانچہ یہ بات ہمارے مشاہدے میں آئی ہے کہ بعض لوگ اپرک یا اور کوئی دو جسم پر مل کر ڈینے تصور میں بیٹھ جاتے ہیں اور آگ ان پر اثر نہیں کرتی، اگر کسی نے اس کا مشاہدہ نہ کیا ہو تو ممکن ہے کہ اس کا انکار کر دے۔

پس کسی کا اس امر سے انکار کہ قدرتِ خدا کی وجہ سے آگ میں یا جسم نبی میں ایسی صفت پیدا ہو سکتی ہے جو مان احتراق ہو ایسا ہی انکار ہو گا جیسے اپرک مالدہ جسم پر آگ کے بے اثر ہونے کا انکار، مقدوراتِ اہلی میں ایسے بے شمار عجائبِ عرب موجود ہیں جن کا ہم نے مشاہدہ بھی نہیں کیا گرتیں ان کے امکان کے انکار کا کیا حق حاصل ہے یا ان کے حال ہونے کا ہم کیسے دعویٰ کر سکتے ہیں؟

خرد سے کو زندہ کرنا، یا لامبی کو سانپ بنادینا بھی اسی طریقے سے ممکن ہے۔ ان کو سمجھنے کے لیے (مثلاً) کسی ایسے مادے کو بیجے جو ہر جیز کی صورت کو قبول کرتا ہے، جیسے مسی یا دوسرے عنصر جو سباتات کی شکل میں تبدیل ہوتی کر لیتے ہیں، پھر جب انہیں حیوان کھایتا ہے تو وہ اس کے خون کی صورت اختیار کر لیتے ہیں، پھر خون سے منی بنتی ہے، پھر منی رحم میں داخل ہوتی ہے، اور اس سے ایک حیوان کی نشکل ہوتی ہے، یہ حکم عادت اس کے لیے ایک مدت مقررہ دکار ہوتی ہے، اگر اس سے

کم وقت میں کوئی ایسی صورت ظہور پذیر ہو جائے تو مقدمہ دراتِ الہی میں وہ محال کیوں بیٹھیرے؟ فعل کی مدت کا تعین حس کے میدان میں ہو، اس مدت کا گھناؤ برٹھاؤ بھی اس ہی کی قدرت میں ہو سکتا ہے، اور اب بحث یہی گھناؤ برٹھاؤ ہے نہ کہ نفس ضل اور یہی بجزے کی تشكیل کرتا ہے۔

اگر یہ پوچھا جائے کہ کیا نفس نبی سے صادر ہوتا ہے یا کسی دوسرے مبداء سے

جب کا تعین نبی کرتا ہے؟

تو ہم کہتے ہیں کہ آپ ہی اس چیز کو تسلیم کرتے ہیں کہ نفس نبی یا کسی مبداء کی قوت سے برداشت ہونے لگتی ہے، کرنک ہوتی ہے، بخالی حکتی ہے، زمین میں نزلہ پیدا ہو سکتا ہے، وغیرہ، تو ہمارا بھی یہی خیال ہے، البتہ ہمارے اور بخارے لیے بہتری ہی ہے کہ ان کی نسبت خدا فی تعالیٰ کی طرف کی جائے، چاہے یہ بغیر کسی واسطہ کے ہو یا کسی فرشتے کی وساطت سے ہو، لیکن ان کے حصول کا وقت اور بھی کی توجہ کا ان کی جانش منقطع ہوتا، اور ان کے ظہور سے نظامِ خیر کا ادبی

یہ امور نظامِ شرعی کے تعین کے لیے ہوتے ہیں، بس یہ چیزیں وجود کی جانبِ مرتع ہوں گی اور فی نفسه عکن ثابت ہوں گی، اور مبدأ بھی ان کے حق میں فیاض ثابت ہو گا، مگر ان کا فیضان اسی وقت ہو گا جبکہ ان کی ضرورت شدید ہو، اور اس وقت ان کا وجود مرتع ہو، اور خیر اس میں متین ہو، اور خیر اس وقت تک متین نہیں ہوتا جب تک کہ بھی نبودت کو ثابت کرنے کے لیے افاضہ خیر کے لیے اس کا ضرورت مند ہو۔

پس بخارے اسی اصولِ استدلال کے مطابق کہم بھی کیے گلaf عادت ایک خاصیت کو جائز رکھتے ہو، اور اس کو بھی ہی کے لیے متحقق سمجھتے ہو، تھیں دوسری خاصیتوں کو بھی تسلیم کرنا چاہئے جو بخارے اصولِ استدلال سے متفاہما نہیں، البتہ ان خاصیتوں کی مقدار یہ کافی نسباط، اور ان کے امکان کا تعین عقلی تیرتھ سے نہیں ہو سکتا۔ جب خریعت میں ان کی نقلی اور رواتی حیثیت کی تصدیق کریں گے

ہے، اور ان کا تو اتر اخبار مسئلہ ہے تو ان کی تصدیق برداو رجہ ہے۔

بہر حال جب صورت جیوانی کو سوائے نطفہ کے کوئی چیز قبول نہیں کرتی جس پر قوائے حیوانیہ کافی ہے ان ملکوں کی طرف سے ہوتا ہے جو فلاسفہ کے خیال میں مبادی میں موجودات ہیں اور نطفہ انسانی سے سوائے انسان کے، اور گھوڑے کے نطفہ سے سوائے گھوڑے کے کچھ اور پیدا نہیں ہوتا تو اس وجہ سے کہ گھوڑے سے گھوڑے کے بچے کا پیدا ہونا زیادہ صریح ہے میر نسبت کسی دوسری جنس سے پیدا ہونے کے، اسی لیے جو ہونے سے جو ہی پیدا ہوگا، یہیوں بوگر تو یہیوں ہی احصال ہوگا، سب کے سنجھ سے سب، اور جی سے بھی ہی کی تولید ہوگی، لیکن اس نظامِ عام کے باوجود ہم دیکھتے ہیں کہ حیوانات کی جنس جنسیں عجیب و غریب طور سے پیدا ہوتی ہیں، مثلًا بعض کثیر سے کم سے راست پیدا ہوتے ہیں، اور عام کثیروں کی طرح ان میں تو والد و تناسل نہیں ہوتا، اور بعض وہ ہیں جو اس طبقے سے پیدا ہونے کے باوجود ان میں تو والد تناسل ہوتا ہے جیسے چیز ہے، بحقوق انسانی جن کی پیدا یش بھٹی سے بھی ہوتی ہے، قبول صدور میں ان کی استعداد (ان امور کی وجہ سے) حومہاری نظروں سے او جمل ہیں، اور مختلف ہوتی ہے، قوت بشری نے ابھی تک ان پر کوئی اطلاع حاصل نہیں کی، اور فرشتوں کی طرف سے ان حصور کافی ہان محفض ان کی اپنی خواہش کی بنیاد پر قاعدہ طور پر نہیں ہوتا بلکہ ہر محل پر اسی صورت کافی ہان ہوتا ہے جو اپنی تحدیت کے لحاظ سے خاص طور پر اس کے قابل ہوتا ہے، اور استعدادوں میں تو اختلاف و تعدد ہوتا ہی ہے، اور قلمیوں کے نزدیک ان کے مبادی کو اکب کے باہمی امتزاجات اور اجرام علویہ کی حرکات سے پیدا ہونے والی نسبتوں کا اختلاف ہے، اس سے ظاہر ہے کہ استعدادوں کے مبادی میں عجائب و غرائب پوشیدہ ہوتے ہیں۔

بھی وجہ ہے کہ ارباب طلحات علم خاص جو اہم معدنیہ اور علم بحوم کے ذریعے اس نتیجے پر پہنچے ہیں کہ قوائے آسمانی کے امتزاجات سے خاص معدنی پیدا ہوتے ہیں، اسی ذینتی اش پیدیری سے معدنیات کی مختلف شاخیں پیدا ہوتی ہیں، وہ البتہ

کے لیے ایک مخصوص طالع مقرر کرتے ہیں اور اسی کے استعمال سے وہ دُنیا میں امورِ غریبہ انجام دیتے ہیں، امثلاً کسی مقام سے وہ سانپ بھوک بھگا دیتے ہیں تو کہیں سے بچھر یا اپٹو کو دفع کر دیتے ہیں وغیرہ وغیرہ اور بہت سی عجیب و غریب چیزیں علم طسمات غیر نور سے پیدا کرنے کے قابل ہو جاتے ہیں؛

پس جب مبادیٰ استعداد خفیظ و حصر سے خارج ہیں اور ہم ان کی کتنے سے واقف ہیں، نہ ان کے حصر کا ہمارے پاس کوئی ذریحہ ہے، تو ہم یہ کیسے کہہ سکتے ہیں کہ بعض اجسام کے لیے یہ محل ہے کہ ادویاتِ تکونی کو کم سے کم زمانے میں طے کر کے اس صورت کو حاصل کر لیں جس کے کوہ قابل ہیں۔ اور یہی مجرزے کے ٹھوڑوں کا سبب ہوتا ہے، اور اسی سے لا اٹھی سانپ ہو سکتی ہے۔ ان چیزوں سے انتکار کا باعث درحقیقت موجوداتِ عالیہ سے ہماری کم مانوسی اور ان اسرارِ الہی سے غفلت و بے علمی ہے جو عالمِ مخلوقات میں اور رفتہ رفتہ میں پوشیدہ ہیں جو شخص ان علوم کے عجائبات کا استقرائے کر سکتا ہے۔ وہ ان امور کو قدرتِ خداوندی سے بعید نہیں سمجھتا جو انبیاء علیہم السلام کے مجرزات کی شکل میں نمودار ہوتے ہیں۔ کہ اگر کہا جائے کہ ہم ہمارے اس خیال کی تائید کرتے ہیں کہ ہر مکن اللہ تعالیٰ مقدورات سے ہوتا ہے، تو تھیں ہمارے اس خیال کی تائید کرنی چاہتے کہ ہر مکن مقدورات سے نہیں، حالانکہ بعض اشیا کا محل ہونا ہم معلوم ہے، اور بعض کا مکن ہونا بھی معلوم ہے، اور بعض وہ ہیں جن کے محل یا مکن ہونے کے بارے میں ابھی تک عقل نے کوئی فیصلہ نہیں کیا ہے۔

تواب تلاسے کہ محل کی آپ کے پاس تعریف کیا ہے؟ اگر یہ ایک بھی چیزیں نئی و اشیات کے تجھ ہونے کا نام ہے تو کہیے کہ دو چیزوں میں سے وہ یہیں ہوتی اور یہ وہ نہیں ہوتی، لہذا ایک کا وجود دوسرے کے وجود کا تلقینی نہیں، نیز کہیے کہ اللہ تعالیٰ ارادے کو پیدا کرتے پر اپنی مراد کے علم کے قادِ ہوتا ہے، اور علمِ غیر حیات سے پیدا کیا گیا ہے، وہ اس بات پر قادر ہے کہ مردے کے ہاتھ کو حرکت دے اسے

بُھائے، اس کے ہاتھ سے کتابوں کی کتابیں لکھوادی، اس سے مختلف صفتی کام انجام دلائے، اس کی استکھ کھلی رکھ کر وہ اپنے سامنے کی چیز کی طرف را بر دیجئے، باوجود یہ کہ اس میں ہوش بے نہ زندگی ہے اور نہ اختیار، اور نہ ساقیانہ و منتظم افعالِ محض خدا کے اس کے ہاتھ کو حرکت دینے کی وجہ سے یا اس حرکت کے پیدا کر دینے کی وجہ سے انجام پارے ہوں، اور حرکت خدائے تعالیٰ کی طرف سے ہو، اس چیز کو جائز رکھتے ہوئے، حرکت اختیاری اور رعشہ میں فرق ہاں ہو جانا ہے، اس طرح تو کوئی فعلِ حکم علم پر اور نہ قدرتِ فاعل پر دلالت کر سکتا ہے اور چاہئے کہ وہ قلب اجنباس پر بھی قادر ہو، چاہے تو جو ہر کو عرض کر دے، علم کو قدرت کر دے، سیاہی کو سفیدی کر دے، آزاد کو بُر بُنادے، جیسا کہ وہ جادو کو حیوان اور سچر کو سوتا بُناد پینے پر قادر ہے، اسی طرح اس سے بہت سے محالات لازم آجائتے ہیں جن کا شمار نہیں ہو سکتا۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ محال پر کسی کو قدرت نہیں ہوتی، اور محال یہ ہے کہ کسی شے کا اثبات اس کی نفع کے ساتھ جمع ہو، یا اثباتِ آخر نفع اعم کے ساتھ، یادو کا اثبات ایک کی نفع کے ساتھ، اور جو اس قسم سے نہیں محال بھی نہیں، اور جو محال نہیں وہ مقدور ہے۔

رہا سفیدی و سیاہی کا جم جم ہونا، تو یہ محال ہے کیونکہ ہم کو معلوم ہے کہ کسی محل میں صدرتِ سیاہی کا اثبات ماہیت سفیدی کی نفع اور سیاہی کا وجود ہے، پس جب اثباتِ سیاہی سے نفع سفیدی سمجھدیں آجائے تو پھر اس کے اثبات سفیدی سے اس کی نفع کے محال ہو گی۔

نیز ایک شخص کا دوسرا نوں میں ہونا بھی فیر جائز ہو گا، کیونکہ ہم اس کے مکان میں ہونے کا یہ مطلب یہی گے کہ وہ غیر مکان میں نہیں ہے، پس باوجود اس کے مکان میں ہونے کے اس کا غیر مکان میں ہونا فرض کیا جانا ممکن نہ ہو، کیونکہ اس کا مکان میں ہونا غیر مکان میں ہونے کی نفعی ہے۔

ایسا ہی ہم جانتے ہیں کہ ارادے سے مراد طلب معلوم ہے، اب اگر طلب فرض کی جائے اور علم فرض نہ کیا جائے تو ارادہ بھی نہ ہوگا کیونکہ اس چیز کی کوئی فرضی میں ہوگی جس کو ہم ارادہ سمجھتے ہیں۔

جادا میں تعلم کا پیدا ہونا محال ہے، کیونکہ جاد کا مفہوم ہی ہم یہ لیتے ہیں کہ وہ کچھ نہ جانے، اگر وہ کچھ جانتے لگے تو جس سعی میں کہ ہم جاد کے لفظ کو سمجھتے ہیں جاد اس کا نام رکھنا محال ہوگا؛ اگر وہ نہ جانے تو اس قبضہ اعلیٰ علم کا نام علم رکھنا باوجود وہ اپنے محل میں کوئی علم پیدا نہیں کرتا، محال ہوگا، اور یہی وجہ ہے کہ جاد میں علم کا پیدا ہونا محال ہے۔

ارہا جناس کا منقلب ہو جانا تو بعض متکلمین نے کہا ہے کہ وہ اللہ کے مقدور است میں سے ہے۔ لیکن ہم کہتے ہیں کہ اسی چیز کا کوئی دوسری چیز بن جانا غیر معقول ہے، کیونکہ (مثلاً) سیاہی جب خاکی زنگ بن جائے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ سیاہی باقی رہے گی یا نہیں؟ اگر وہ معدوم ہو گئی تو سمجھئے کہ منقلب نہیں ہوئی بلکہ یہ معدوم کی گئی اور دوسری اس کے سوائے موجود ہوئی؛ اگر خاکی زنگ کے ساتھ وہ موجود ہے تو بھی منقلب نہیں ہوئی، مگر اس کے ساتھ اس کے غیر کا اضافہ ہو گیا، اور اگر اس کی باقی رہے اور خاکی زنگ معدوم ہو جائے تو پھر بھی یہ منقلب نہیں ہوئی بلکہ اسی حالت پر جس پر کہ وہ ہے باقی ہے۔

اور جب ہم یہ کہتے ہیں کہ اپنی گرمی کے باعث ہوا میں منقلب ہو گیا تو اس سے ہماری مراد یہ ہے کہ صورت مائیہ کو قبول کرنے والے ماڈلے نے اس صورت سے الگ ہو کر دوسری صورت اختیار کر لی ہے اپنی ماڈلہ تو مشترک ہے گرچہ کہ تغیر ہے۔ اسی طرح ہم کہہ سکتے ہیں کہ لا سُنی سانپ بن گئی یا مٹی جیوان بن گئی۔ اور عرض دو ہر کے درمیان نہ کوئی ماڈل مشترک ہے، نہ سیاہی نہ خاکی زنگ کے درمیان اور نہ تمام اجناس کے درمیان ہی کوئی ماڈل مشترک ہے، پس اس بنا پر ان میں انقلاب محال ہوگا۔

رہا اللہ تعالیٰ کا مرد سے کے ہاتھ کو تحریک دینا، اور زندہ شخص کی صورت میں اسے

بُھان، اور اس کے ہاتھ تحریر لکھوائی، حتیٰ کہ اس ذریعے سے ایک باقاعدہ تحریر نکل آئے، یہ فی نفسہ حال نہیں ہے جبکہ ہم حادث کو ارادہ مختار کی پروگرتے ہیں،  
البنت ہم ان کو خلاف عادت ایک چیز ہونے کی بنابری عجیب سمجھتے ہیں۔ اور مختار ایہ گناہ  
اس سے علم فاعلی کی سپا پر احتمام فعل کی دلالت باطل ہو جاتی ہے صحیح نہیں ہے، لیکن  
فاعل تو اس وقت وہی اللہ تعالیٰ ہے، وہی حکم دینے والا ہے اور وہی اس کا عالم ہی ہے  
رہنمختار ایہ قول کہ رعشہ اور حرکت اختیاری کے درمیان کوئی فرق باقی نہیں کیا  
تو ہم کہتے ہیں کہ اس کا دراک ہم اپنے نفس میں کرتے ہیں، لیکن ہم دو حالتوں کے  
درمیان اپنے نفوس میں صروری فرق کا متسابہ کرتے ہیں، اور اسی فرق کو ہم "قدت"  
کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ ان دونوں جتنی قسموں میں سے جو بھی ماقع  
ہوتا ہے ان میں ایک ایک حال میں ہوتا ہے، دوسرے دوسرے حال میں۔ وہ ہے ایجاد  
حرکت قدرت کے ساتھ اس ایک حال میں، اور ایجاد حرکت بغیر قدرت کے دوسرے  
حال میں۔ لیکن جب ہم اپنے غیر کی طرف نظر کرتے ہیں اور اس سے سرزد ہونے والی  
کشیدہ منظم حرکات کو دیکھتے ہیں تو ہمیں اس کی قدرت کا علم حاصل ہوتا ہے، پس  
یہی علوم میں جنہیں اللہ تعالیٰ انجام دیں اور اس کی وجہ سے ہم اسکا  
کی دونوں قسموں میں سے ایک کو جان لیتے ہیں مگر جیسا کہ اور پرستایا گیا دوسری قسم  
کے حال ہونے کے علوم نہیں کر سکتے۔

## مسئلہ (۱۸)

اس بیان میں کہ فلاسفہ اس امر پر براہن عقلی قائم کرنے سے عاجز ہیں کہ روح انسانی جو ہر اور جانی تفاصیل میں خود سے جو کسی چیز رکھتا ہے میں نہیں، وہ نہ تو جسم ہے نہ کسی جسم میں منطبق ہے وہ بدن سے متصل ہے متفصل ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ جو زمین خارج عالم ہے داخل عالم، اور یہی ہے

فرشتوں کا ہے

اس بارے میں فلاسفہ کے نہ ہب کی تشریح اس طرح کی جاتی ہے کہ قوائے دو قسم کے ہوتے ہیں، قوائے حیوانی، قوائے انسانی -

قوائے حیوانی : ان کے نزدیک دو قسم میں تقسیم ہیں، محرک اور مدرک، مدرک کی دو قسمیں ہیں، ظاہری اور باطنی، قوائے ظاہری مشتمل ہیں پانچوں حواس پر۔ یہ اجسام پر منطبق ہوتے ہیں اور قوائے باطنی تین ہیں :-

(۱) قوت خیالیہ : سقدم دماغ میں قوت جمیعہ (دکھلانے والی قوت) کے مادرواء اسی میں اشیاء اور نیز کی صورتیں آنکھ بند ہونے کے بعد بھی باقی رہتی ہیں، بلکہ اس میں وہ محسوسات بھی منطبع ہوتے ہیں جن کا حواس خصہ اور اک کرتے ہیں، اسی یہے اس کا نام ہوتا ہے "حق شرستک" اگر اس اسے بتوحیب کوئی شخص سفید شہد کو بختنا ہے تو اس کا مزہ حکمے بغیر معلوم نہیں گر سکتا، مگر جب یہی شخص دوسرا باد سفید شہد کو دینگھے کا تو بھی پہنچ کی طرح پہنچے بغیر اس کے مزے کا ادا ک نہ کر سکے گا لیکن اس کے اندر کوئی چیز ہوتی ہے جو غافل کرتی ہے کہ یہ سفید شے میں بھی ہے۔ اس سے یہ لازم تر

ہے کہ یہ "کوئی چیز" وہ فیصلہ کرنے والی قوت ہے جو دو اشارے۔ زنگ اور حلاوت کے جمع ہونے پر فیصلہ کرتی ہے۔ کیونکہ اس طرح وہ ایک شے کے وجود کا دوسرا شے کے وجود کی بنابر پر فیصلہ کرتی ہے۔

(۲) قوت دہمیہ۔ جو معانی کا اداک کرتی ہے، جیکہ پہلی قوت صور کا اداک کرتی ہے، اور صور سے مزاد ہے وہ صورتیں جن کا وجود مادی قسم سے ہو۔ یعنی جسمانی۔ اور معانی سے مزاد ہے وہ ذہنی کیفیتیں جو جسم یا مادہ کے مقتنی نہیں ہوتیں، لیکن کسی جسم سے عرضی طور پر متعلق رہ سکتی ہیں، جیسے جذبات عداوت، یا محبت، مثلاً ایک بکری جب بھیر لیتے کو دیکھتی ہے تو اس کے زنگ اور شکل ہمیٹ کا اداک کرتی ہے، جو جسمانی چیزیں ہیں اور بغیر جسم کے پائی نہیں جاتیں۔ نیز اس کی عداوت کا بھی اداک کرتی ہے ایک بکری کا بچہ اپنی ماں کے زنگ اور شکل کا اداک کرتا ہے، نیز اس کی موافقت و محبت کا بھی علم رکھتا ہے، اسی لیے وہ بھیر لیتے سے بھاگ کر ماں کے پیچے پیچے دوڑتا ہے، بہر حال مخالفت و موافقت کے لیے ضروری نہیں کہ وہ اجسام ہی میں موجود ہوں جیسا کہ زنگ اور شکل کے لیے ضروری ہے، ہاں وہ اجسام سے عرضی طور پر متعلق ہو کر رہ سکتی ہیں۔ پس یہ قوت، دوسری قوت (یعنی متخلیہ) سے جُد اے اور اس کا محل دماغ کا جوف آخر ہے۔

(۳) اب ہی تیسرا قوت، بی وہ ہے جو حیوانات میں "متخلیہ" اور انسان میں "مفکرہ" کہلاتی ہے، اس کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ صندوق محسوسہ کو ایک دوسرے سے ترکیب دیتی ہے، اور معانی کو صندوق کے ساتھ جوڑتی ہے، اور جوف اور طینہ سیستی ہے جو حافظہ عنصر اور حافظہ معانی خالوں کے درمیان ہوتا ہے، اسی کی وجہ سے انسان اجڑائے تنہیں کی من باقی بندشیں پرقدار ہو سکتا ہے، جیسے وہ گھوڑے کو افتاتا ہوا خیال کر سکتا ہے، ایک شخص کا تصویر گر سکتا ہے جس کا سر انسان کا ہو اور جسم گھوڑے کا، بہر حال اسی قسم کی باقیں جو کبھی سماں سے میں آئی ہوں یا نہ آئی ہوں، اور بغیرہ ہے کہ اس قوت کو قوت حرکت کے ساتھ مطہن سمجھا جائے نہ کہ قوتِ مدرکہ کے ساتھ۔

ان قوئی کے مستقر طبی تحقیقات کی بسا پر علوم کئے گئے ہیں، جب ان کے مرکز (تجویفات) میں کوئی آفت نازل ہوتی ہے تو ان پیشروں میں بھی۔ یعنی ادراک وغیرہ میں اختلال پیدا ہوتا ہے نیز فلاسفہ کا دعویٰ ہے کہ وہ قوت جس میں حواس خمسہ کے ذمیع صور محسوسہ کا انطباع ہوتا ہے، این صور توں کو محفوظ رکھتی ہے، اس طرح وہ حاصل ہونے کے بعد باقی رہتی ہیں، اور کوئی چیز کسی چیز کی حفاظت اس قوت سے نہیں کر سکتی جس سے کوہ اس کو قبول کرتی ہے جیسے پانی شکل کو قبول کرتا ہے گرامی کو محفوظ نہیں رکھ سکتا، اور موسم تباہی کی شکل کو اپنی طبوبت کی وجہ سے قبول کرتی ہے لیکن برخلاف پانی کے سیوست کی وجہ سے محفوظ کر سکتی ہے۔ لہذا محفوظ کرنے والی قوت تبول کرنے والی قوت نہیں، اس لیے اس کو قوت حافظہ کہا جاتا ہے۔ اسی طرح معانی کا انطباع قوت وہی میں ہوتا ہے، اور اس کی ایک قوت حفاظت کرتی ہے جس کو "ذکرہ" کہتے ہیں۔ پس باطنی اور اکات، جب ان میں قوت متخیلہ کو شامل کیا جائے، پانچ موتے ہیں، جیسا کہ ظاہری اور اکات بھی پانچ ہیں۔

قوائے محرك کی دو قسمیں ہیں:-

(ا) محرك اس معنی میں کہ وہ حرکت کی باعث (یعنی بھر جانے والی) قوت ہے۔

(ب) محرك اس معنی میں کہ حرکت اس کی قوت فاعلیت کا نتیجہ ہوتی ہے۔

محرك جو باعث حرکت ہے وہ قوت نزدیکی موقیعہ ہے، یہ قوت جب اس قوت خالیہ میں (جس کا کہ ہم ذکر کر چکے ہیں) ہصورت مطلوب، یا صورت تغور کا ارتضام کرنے سے، تو قوتِ محرك فاعلہ کو تحریک ہوتی ہے۔ اور اس کے دو شعبے ہیں۔ شعبہ اول ہے "قوت شہوانیہ" یہ وہ قوت ہے جو حرکت پر آگاتی ہے، جس سے کوئی مختلف شے جو غروری یا نافہنہ ویک کی جاتی ہے۔ اس کا مقصد طلب لذت ہے۔

شعبہ دوم ہے "قوت غلبیہ" یہ وہ قوت ہے جو حرکت پر آگاتی ہے جس سے کوئی مختلف شے دفعہ کی جاتی ہے، جو غزر رسال یا موجب فاد بھی جاتی ہو۔ اس کا مقصد طلبِ تفویق و برتری ہے اور اسی قوت سے تمام قوئی میں اجماع کامل حاصل ہوتا ہے۔

جس کا نتیجہ فعل ارادی ہے۔

لہی قوتِ حرکہ جو فاعل ہے، تو یہ وہ قوت ہے جو اعصاب و عضلات میں عمل جاتی ہے اور اس کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ عضلات میں ترشیخ پیدا کرتی ہے، اور اس ور باطات کو جو اعضا سے منفصل ہوتے ہیں اس سمت پر تحریکی ہے جس میں قوت تنفس ہوتی ہے، یا ان کو طول میں دھیل دے کر تحریکی ہے جس میں قوت مخالف سمت تحریکی ہے جس سے یہ اڑنا ور باطات ہے۔

یہ ہی نفس حیوانیہ کے قویٰ، تفصیل کو نظر انداز کر کے ان کا جملہ ذکر کیا گا۔ نفس عاقل انسانی: اس کو ”ناطق“ بھی کہتے ہیں، ناطقہ نے مراد ہے عاقل، کیونکہ نطق (لغتگو) ظاہری اعتبار سے عقل کا مخصوص ترین غرہ ہے، اسی لیے اس کی نسبت عقل کی طرف کی جاتی ہے۔

اس کی دو قسمیں ہیں:- ایک قوتِ عالمہ دوسری قوتِ عاملہ، دونوں کو حقیقی کہا جانا ہے، لیکن یہ صرف نام ہی میں مشترک ہوتے ہیں۔

قوتِ عالمی:- یہ بدن انسانی کی قوتِ حرکہ کا نام ہے جو انسان کے بدن کو بدن افعال پر اکٹاتی ہے جن میں ترتیب یا نی جاتی ہے، اور جن کی ترتیب اس روایت فاصح کا نتیجہ ہے جو انسان کی خصوصیت خاصہ ہے۔

قوتِ عاملہ:- قوتِ نظری کہلاتی ہے، اس کی خصوصیت یہ ہے کہ وہ خفایت سخقولات کا دراک کرتی ہے، جو ماہر، مکان اور جہت سے محدود ہوتی ہیں، اور جسپر ”قہایا سے کلیئے“ کہتے ہیں، اور علم کلام کی اصطلاح میں ”خیں“ احوال دوچہ“ اور قلعی خیں“ کلیاتِ مجردہ“ کہتے ہیں۔

یہ دو قوت دو نسبتوں کا تعلق رکھتے ہوئے دوچہ میں پائی جاتی ہیں:- قوتِ نظری کی نسبت ملاکہ کی طرف ہے، جہاں سے روح تنکیل انسانیت کے لئے علم صیقیہ عاصل کرتی رہتی ہے۔ فردریک ہے کہ قوتِ جہت فوق سے دامی طور پر غزل پذیر ہوئی ہے۔

قوتِ علی کی نسبت، اسفل کی طرف ہے، وہ ہے جہتِ بدن اور اس کا استظام اور اصلاحِ حلق، تہذیلِ انسانیت کے لئے، چاہے کہ قوتِ تمام قوائے بدنی پر گلب رہے، اور تمام قوئی اس کی تادیب سے اتر زدرا رہیں اور تھوڑے ہیں۔ قوائے بدنیہ نہ کہ قوتِ علی کو اثرات کے قبول کرنے کے لئے متفعل رہنا چاہئے ورنہ صفاتِ بدغیر وحی میں ایسی انقادی صورتیں پیدا کر دیں گی جو رداں اپنے اہلی میں، قوتِ علی ہی کو غایب رہنا چاہئے تاکہ نفس میں وہ صورتیں پیدا ہوں جو فضائل کہلانی ہیں۔

یہ ہے اس تفصیل کا اختصار جو فلاسفہ قوائے حیوانی اور انسانی کے بارے میں پیش کرتے ہیں، البتہ ہم یہاں قوائے نباتی کا ذکر جھپوڑے دیتے ہیں کیونکہ وہ ہمارے مقصد کے لیے کارامہ نہیں ہے۔

فلسفیوں کے ان تمام ذکر کردہ امور کا انکارِ شریعت میں ضروری نہیں ہے، یہ تو مسلمہ امور ہیں تو مثاہدے میں آتے رہتے ہیں، قدرت کے انتظامات میں ان کی جیشیتِ عادتِ جاریہ کی سی ہے۔

البتہ ہم یہاں ان کے اس دعوے پر اعتراض کرنا چاہتے ہیں کہ نفس (روح) کا جو ہر قائم معنوناً عقلی دلائل سے معلوم کیا جاسکتا ہے، ہمارے اعتراض کی جیشیت یہ نہیں ہے کہ یہ بات خدا کے تعالیٰ کی قدرت سے جید ہے یا شریعت میں اسکے خلاف رائج ہے، بلکہ خشنود نشر کی تفصیل میں ہم تبلیغیں گے کہ شریعت ان کی آئینہ کرتی ہے، البتہ ہم ان کے اس دعوے پر معرض ہیں کہ وہ عقلی جیشیت سے قابلِ ثبوت ہے، اور اس کی صرفت میں شرعی تعلیم سے استغناؤ بوسکتا ہے۔

اب ہم یہاں فلاسفہ کے دلائل پیش کرتے ہیں جو ان کے خالی ہیں کہیں۔ دلیلِ اقل: فلسفی کہتے ہیں کہ علوم عقلی، نفوس انسانی میں حلول کرتے ہیں، یہ لامتناہی نہیں ہوتے، اور ان کی اکاپیاں سہی ہیں، جو منقسم نہیں ہو سکتیں؛ اس سے یہ لازم آتا ہے کہ ان کا محلِ نہی منقسم نہ ہو، لیکن تمام اجسامِ مستقیم ہوتے ہیں میں البتہ ان عقلی علوم کا محلِ جسم نہیں ہو سکتا۔

شرط منطق کے اشکال سے اس دعوے کو نتابت کیا جاسکتا ہے جن میں سے قریب

ترین طریقہ ہے کہ

(۱) اگر محل علم جسم منقسم ہو، تو حلول کرنے والا علم بھی اس میں منقسم ہو گا۔

(۲) لیکن حلول کرنے والا علم غیر منقسم ہے لہذا محل جسم نہیں، ایہ ہے "قیاسی شرطی" جس میں "نقیض تال" کا استثناء ہوتا ہے، لہذا بالاتفاق "نقیض مقدم" کا نتیجہ محل

ہوتا ہے۔ پس شکل قیاس کی صحت میں کوئی شک ہو سکتا ہے نہ مقدمات میں، پہلے قضیہ میں یہ کہا گیا ہے کہ ہر منقسم یا قابل انقسام شے میں حلول ہونے والی چیزوں کی الگ  
قابل انقسام ہوتی ہے، اور اگر محل علم کی قسمت پذیری کو فرض کر دیا جائے تو پھر علم کی  
قسمت پذیری بھی بدیہی اور ناقابلی شک ہوگی۔ دوسرے قضیہ میں یہ کہا گیا ہے کہ علم  
و احمد جو آدمی میں حلول کرتا ہے منقسم نہیں ہوتا، کیونکہ اس کو لا الی ہیئتہ قابل تقسیم بھا  
مجاہ ہے۔ اگر اس کو کسی خاص عجتک قابل انقسام بھاجا جائے تو وہ ایسی اکاٹیوں پر  
مشتمل ہو گا جو نہ منقسم نہیں ہو سکتیں، بہر حال ہم اشیا کو اس طرح جانتے ہیں کہ یہ  
فرض نہیں کر سکتے کہ اس کے بعض اجزاء اڑاں ہوتے ہیں، اور بعض اجزاء باقی رہتے  
ہیں، کیونکہ اس کے کوئی اجزا نہیں ہوتے۔

اعتراض: اس کے دو مقابلوں پر ہے۔

پہلا مقام یہ ہے کہ کہا جاسکتا ہے کہ تم اس شخص کے قول کا کیوں انکار کرتے ہو  
جو کہتا ہے کہ محل علم جوہر فرد صحیح رہوتا ہے، جو منقسم ہوتا ہے (ایہ بات نہب متنگین کے  
موافق ہے) اس کے بعد صرف ایک استبعاد باقی رہ جاتا ہے وہ یہ کہ تمام علوم جوہر فرد  
میں کیسے حلول کرتے ہیں، اور تمام جواہر جو اس کے گرد چکر لگاتے رہتے ہیں مطلباً رہ جاتے  
ہیں، حالانکہ وہ قریب ہی ہوتے ہیں۔

محض استبعاد سے تو فلسفیل کو کوئی فائدہ نہیں پہنچتا، کیونکہ یہ خود ان کی نظر  
کے خلاف پیش کیا جاسکتا ہے، کہا جاسکتا ہے کہ نفس درجہ اُسے واحد کیسے ہو سکتی ہے  
جونہ کسی جگہ میں آسکتی ہے نہ اس کی طرف اشارہ کیا جاسکتا ہے نہ وہ داخل بن ہوتی ہے

نہ خارج بدن اور نہ اس سے متصل ہوتی ہے نہ مفصل؟  
 مگر ہمارا اعتماد اس مقام پر زیادہ اثر انداز نہیں ہو سکتا کیونکہ جذب لایخبری  
 کے مارے میں فلسفیوں کی بحث بڑی طویل ہے اور اس بارے میں بہت سے ہند کی  
 رذائل بھی پیش کے جاتے ہیں، مبنیہ ان کے ایک دلیل یہ ہے کہ جو فرد جب دو جھروں  
 کے درمیان ہوتا ہے تو کیا اس کے دونوں کناروں میں سے ایک کنارہ مرے ہیں  
 کن رہے سے ملائی ہوتا ہے؟ دوسرا عین کنارہ وہ ہے جو کہ دوسرے سے ملائی ہوتا ہے  
 یا اس کے غیر سے ملائی ہوتا ہے؟ اگر اس کے عین سے ملائی ہوتا ہے تو وہ حال ہے کہ تو  
 اس سے دونوں کناروں کا التقارار لازم ہوتا ہے، کیونکہ ملائی کا ملائی بھی ملائی ہوتا ہے  
 جو اس سے ملائی ہوتا ہے اگر وہ اس کا غیر ہے تو اس میں تعدد و انقسام ثابت ہوتا ہے  
 اور یہ شُبھہ وہ ہے جس کا حل بہت طویل ہے، ہم اس پر غدر کرنے پر حبیوز نہیں، اس  
 یہ ہم دوسرے مقام کی طرف آتے ہیں۔

**دوسرے مقام:** ہم کہتے ہیں کہ متحارا یہ دعویٰ کہ جسم میں ہر حاول ہونے والی  
 شے کا قابل انقسام ہونا لازم ہے خود متحار سے اس نظر کی پناپر باطل ہے۔ ہم کہتے  
 ہو کہ (مثلاً) بکری کے دل میں چھپری یہ کی عدالت کے متعلق جو قوت وہیہ ہوتی ہے  
 شے واحد کے حلم میں ہے، اس کی تقیم کا تصور نہیں ہو سکت، کیونکہ عدالت کے اجزاء میں  
 ہوتے کہ بعض اجتن کے افعال اور بعض اجتن کے زوال کو فرض کیا جاسکے، حالانکہ متحار  
 نہیں کو قوت جسمانی میں اس کا ادراک ثابت ہے، کیونکہ نفس بہائم اجسام میں نظری ہے  
 جو موت کے بعد یا قی نہیں رہتا، اس پر سب کااتفاق ہے، اگر فلاسفہ کے لیے یہ ممکن  
 ہے کہ جو اس خمسہ، حسن مشترک اور قوت حافظہ صور کے درکات میں انقسام کے فرض  
 کو مجیداً مان لیں، تو ان کے لیے ان معالی کے انقسام کا فرض کرنا ہجن کاما دے میں  
 ہونا شرط نہیں ہے، ممکن نہ ہوگا۔

اگر کہا جائے کہ بکری مطلق عدالت کا، جو مجرد عن المادة ہو، ادراک نہیں کی تی  
 بلکہ معین و مشخص چھپری یہ کی عدالت کا ادراک کرتی ہے، اور قوت عاقله حقائق مجدد

عن الماء و عن الاشخاص کا ادراک کرتی ہے۔

قہم کہتے ہیں کہ بکری بھیر پیٹ کے ننگ اور شکل کا پھر عداوت کا ادراک کرتی ہے اگر شکست باصرہ میں منطبق ہونے والی شے ہے تو ایسی ہی شکل بھی ہے، اگر دو زل محل بھارت کے انقسام کے ساتھ منقسم ہو جاتے ہیں تو سوال ہوتا ہے کہ عداوت کا وہ کس چیز کے ذریعے ادراک کرتی ہے؟ اگر کوئکہ جسم کے ذریعے قادراک بھی منقسم ہوگا تو یہ منقسم ادراک کس چیز کا ادراک ہوگا؟ کیا وہ ایک جز عداوت کا ادراک ہو گا؟ تو عداوت کا تجزیہ کیسے پیدا ہوا؟ پھر ہر جسے عداوت کے کل کا ادراک کیا؟ تو پھر عداوت کی ما رسلوم ہونے والی ثابت ہوئی، یعنی کہ انقسام محل کے برج میں اس کے ادراک کا ثبوت ملتا ہے؟

یہ ہے ان کی دلیل میں شک پیدا کرنے والا شہہ جس کا حل ضروری ہے۔ اگر کہا جائے کہ یہ منافقہ معقولات میں ہے اور معقولات کا منافقہ نہیں ہوتا (یعنی وہ نہ ہوتے نہیں) جب تم دونوں مقدموں میں ننگ نکسکے کو علم واجہ منقسم ہوئے اور جو منقسم ہتھیں ہو سکتے وہ جسم منقسم میں آقا مت نہیں کر سکتا تو تم کو یہجی میں چیخ نہیں کرنا چاہتے۔

جواب یہ ہے کہ یہ کتاب جو تم نے تصنیف کی ہے وہ محض تھوار سے بیانات میں تناقض دفاد طاپر کرنے کیلئے کی ہے اور یہ بیانات بخاری بحث کے کسی ایک بحث کے فاراد سے بھی حاصل ہو جاتی ہے، خواہ وہ نفس ناطقہ کے متعلق بخاری نظر میویاقوت وہمیہ کے متعلق۔

پھر ہم کہتے ہیں کہ یہ منافقہ ظاہر کرتا ہے کہ فلاسفہ قیاس میں مقام نہیں سنبھال رہے ہیں اور شاید مقام النبایس میں ان کا یہ قول ہے کہ علم جسم میں اسی طرح منطبق ہوتا ہے جس طرح زینین چیزیں رہنگ اور زنگ کی حالت یہ ہے کہ زینین شے کو تجربہ والانقسام سے اس کا بھی تجزیہ ہو سکتا ہے لہذا علم کا بھی تجزیہ ہو سکتا ہے جس اس کے محل کا تجزیہ ہو، بہر حال خلل نظر انطباع سے پڑ رہا ہے، مدنہ ہے کہ ہم کی نسبت اس کے

محل کی طرف ایسی نہ ہو جیسے کہ دنگ کی نسبت زنگین چیز کی طرف کرو وہ اس پر بھیں جاوے، یا اس میں منطبق ہو جائے، اور اس کے اطراف و حواس میں منتشر ہو جائے اور اس کے منقسم ہونے سے وہ بھی منقسم ہو جائے، ملکہ غالباً علم کی نسبت اس کے محل کے ساتھ دوسری طرح کی ہے جس میں القسام ممکن نہیں، محل علم کا تجزیہ ہو جی تو اس کا تجزیہ نہیں ہو سکتا، اس کی نسبت اس کے محل کی طرف ایسی ہی سمجھنی چاہئے، جیسے اور اک عداوت کی نسبت جسم کی طرف ادھاف کی نسبت جوان کے محل کی طرف ہوتی ہے ان کا بیان کرنا ایک فن میں محدود نہیں ہو سکتا، اور نہ ان کے متعلق ہمارے تفصیلی معلومات مطلق قابل جھرو سہ ہوتے ہیں۔ لہذا ان کے متعلق ہمارے احکام اس وقت تک ناقابل جھرو سہ ہوں گے، جب تک کہ ہمیں ان کی نسبت کی تفصیلات کا کامل علم حاصل نہ ہو جائے۔

خلاصہ یہ کہ اس امر سے تو انکار نہیں کیا جاسکتا کہ فلسفیوں نے جو کچھ میں کیا ہے وہ ظنیات کی تقویت کے لیے خالد و مہد ہو سکتا ہے مگر ان کا یقینی بنیادوں پر علم ہونا صحیح نہیں مانا جاسکتا کہ اس میں عملی کایا لغزش کا امکان نہ ہو۔

دوسری دلیل: فلاسفہ کہتے ہیں کہ اگر معلوم واحد عقلی (یعنی بخوبی، المود) کے متعلق علم مادے میں اس طرح منطبق ہو سکتا ہے جیسے اعراض کا انتظام جواہر جسم میں، تو اس کا القسام بھی القسام جسم کی وجہ سے بالفردیت لازم ہوگا، گو اس میں منطبق نہ ہو، اور نہ اس پر بھیلا ہوا ہو، اگر لفظ الطیار خراب لگے تو دوسرا لفظ اختریاً کیا جاسکتا ہے۔ تو ہم دیانت کرس کے کہ کہا علم کی اپنے عالم کی طرف نسبت ہوتی ہے یا نہیں؟ نسبت کا مقرر نہ کرنا تو محال ہے، کیونکہ اگر اس کے ساتھ نسبت قرار نہ دی جائے تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ اس کا اس کے متعلق عالم ہونا اس کے متعلق غیر عالم ہونے سے بہتر نہیں ہوا؟ اگر اس کے ساتھ نسبت ہوتی ہے تو یہ تین اقسام سے خالی ہیں۔

(۱) یا تو نسبت اجزا، محل میں سے ہر جز کے ساتھ ہوگی۔

(۲) یا بعض اجزا کے ساتھ بعض اجزا کو جھوڑ کر ہوگی۔

(۲) یا کسی بھی جز کے ساتھ نسبت نہ ہوگی۔

یہ کہنا تو باطل ہو گا کہ کسی بھی جز کے ساتھ نسبت نہیں، کیونکہ جب اکاموں کے ساتھ نسبت نہ ہوگی تو مجموع کے ساتھ بھی نہ ہوگی، کیونکہ یہ علس اجز اکاموں بھی ابر علس ہو گا، اور یہ کہنا بھی باطل ہے کہ اکام کے بعض اجزاء کے ساتھ نسبت ہے کیونکہ جس جز کے ساتھ علم کی نسبت نہیں اس کا علم سے کوئی تعلق نہ ہو گا، اور اس کی طرف ہمارا روٹے سخن بھی نہیں۔ اور یہ کہنا بھی باطل ہے کہ ہر جز مفروض کی ذات علم کی طرف نسبت ہے، کیونکہ اگر نسبت ذات علم کی طرف کا مل ہوگی تو اجزا میں سے ہر ایک کا معلوم، معلوم کا جزو نہیں ہو گا، بلکہ کل معلوم ہو گا، لہذا امر مفہوم بار بار ماناجلوٹے گا اور اس کی غیر متناہی مقدار لازم آئے گی، اور اگر ہر جز کے لیے دوسری نسبت ہوگی جو اس نسبت کے سوا ہوگی جو ذات علم کی طرف دوسرے جزو ہے تو اس وقت ذات علم معنی میں منقسم ہو گا۔ اور ہم بیان کرچکے ہیں کہ معلوم واحد کا علم ہر اعتبار سے معنی میں منقسم نہیں ہوتا اور اگر ہر ایک جز کی نسبت ذات علم کے کسی شے کی طرف ہوگی جو اس کی طرف نسبت آخر کے سوا ہوگی، تو ذات علم کا انقسام اس طریقے سے ظاہر ہے اور وہ محال ہے۔

اور اس سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ حواس خمسہ کے حواساتِ منظبو صور جزئیہ منقسمہ کی صرف مثالیں ہوتی ہیں، کیونکہ ادراک کے معنی ہیں نفسِ مدرک میں مثالِ مدرک (یعنی جس پیڑ کا ادراک کیا جاتا ہے) کا حصول اور مثالِ محوس کے ہر جز کے لیے آلا جسمانیہ کے جزو کی طرف نسبت ہوگی۔

اس پر ہمارا اعتراض وہی ہے جس کا اور ذکر ہوا، صرف نظر انبیاء کو نظر نسبت سے تبدیل کر دینا شبہ کو ساقط نہیں کرتا بکری کی قوت وہمیہ میں بھی ٹھیک ہے کی عداوت کے متعلق جو کچھ بھی منطبق ہوتا ہے (جس کا کہ انہوں نے ذکر کیا ہے) وہ لامحہ لا ادراک ہی ہے اور اس ادراک کو بکری کی طرف نسبت ہے، اور اس نسبت کا اسی طریق تعین ہوتا ہے جس طرح کتم نے ذکر کیا ہے۔ پس عداوت کوئی امر مقتدر یا مقداری کمیت

رکھنے والا جسم نہیں کہ اس کی مثال جسم مقدار میں منطبق اور اس عداوت کے اجزاء مثال کے اجزاء کی طرف مسوب ہوتے ہیں، امیر غیر میری یہ کی شکل کا مقدار ہوتا ہاٹی نہیں ہوتا! کیونکہ بکری اس کی شکل کے سوا کسی اور چیز کا ادراک کرتی ہے، اور وہ ہے مخالفت عداوت، اور یہ عداوت جو شکل کے علاوہ ہے کوئی مقدار یا کمیت نہیں رکھتی، تاہم بکری نے اس کا جسم مقدار ہی کے ذریعے ادراک کیا ہے، لہذا یہ دلیل بھی گزشتہ دلیل کی طرح مشکوک ہو جاتی ہے۔

اگر کوئی کہے کہ تم ان ولائل کی تردید اس طرح کیوں نہیں کرنے کے علم ایک ناقابل

تجزیہ جو ہر متحیر، یعنی جو ہر فرد میں پایا جاتا ہے؟

تو ہم کہتے ہیں کہ جو ہر فرد کے بارے میں بحث، امور ہند سیسے سے مستعار ہوتی ہے اور جو ہر فرد کی توجیہ کے لیے طویل بحث درکار ہے، پھر اس سے بھی اشکال کا دفعہ نہیں ہوتا، اس سے قویہ لازم آتا ہے کہ جو ہر فرد میں قدرت، اور ارادہ دونوں ہوتے ہیں اور ان ان کو توفیق میسر ہے، اور یہ غیر قدرت اور ارادہ کے متصوّر نہیں ہوتا، اور نہ ارادہ کا تصوّر بغیر علم کے ہو سکتا ہے، اور لمحتے کی قدرت ہاتھ میں اور انگلیوں میں ہوتی ہے، مگر اس کا علم قوہا تھی میں نہیں ہوتا، کیونکہ ہاتھ کاٹ ڈالنے سے علم زانی نہیں ہوتا، اور نہ ارادہ ہاتھ میں ہوتا ہے، کیونکہ لمحتے والا مکن ہے کہ ہاتھ کے مطلع ہونے پر بھی لمحتے کا ارادہ کرے۔ کوئی اس کے لیے دشوار ہو تو یہ عدم ارادے کی وجہ سے تو نہیں بلکہ عدم قدرت کی وجہ سے ہے۔

تیسرا دلیل: قلمغی کہتے ہیں کہ اگر علم جسم کے کسی جز میں ہو تو اس کا عالم یہی جز ہو گا، دوسرے تمام اجزاء انسانی کے برخلاف حالانکہ عالم تو انسان کو کہا جاتا ہے، اور عالمیت تجویزی طور پر اس کی صفت ہوتی ہے نہ کہ اس کے اندر کسی محل مخصوص کی۔

یہ ایک احتقارناہ بات ہے کیونکہ انسان دیکھنے والا، سنتے والا، اور حکمنے والا بھی کہلا یا جاتا ہے، ایسا ہی ایک چار پائے میں بھی یہ صفات ہوتی ہیں، قویہ اس بات

پر دلیل نہیں ہے کہ محسوسات جسم میں نہیں ہوتے، بلکہ یہ تو ایک فرض کا محاورہ ہے جسے کہتے ہیں کہ قلال شخص بعداد میں ہے، حالانکہ وہ شخص شہر زندگی اور کے ایک جزء ہی میں ہوتا ہے نہ کہ پورے شہر میں، لیکن پورے شہر کی طرف اس کو نسبت دی جاتی ہے۔

چوتھی دلیل: اگر علم قلب اور دماغ کے کسی جزو میں حلول کرتا ہے تو جہل کا جو اس کی صدی ہے قلب و دماغ کے کسی دوسرے جز میں قیام ہونا چاہئے، اس سے ازانہ ایک وقت میں ایک ہی چیز کا عالم بھی ہوگا اور جاہل بھی جب یہ محل ہے تو ظاہر ہوا کہ محل جہل ہی محل علم ہے، اور یہ محل واحد ہے جس میں اجتماع صدیں محل ہو گا، اگر علم منقسم ہوتا تو جہل کا قیام ایک حصے میں، اور علم کا قیام نیک دوسرے حصے میں محل ہے ہوتا، کیونکہ کوئی شے جب ایک محل میں ہو تو دوسرے محل میں اس کی خدمت اس کی مخالفت نہیں کر سکتی۔ جیسا کہ ٹھوڑے میں اینzen کا اجتماع ہو سکتا ہے یا ایک آنکھ میں سیاہی اور سفیدی کا اجتماع ہو سکتا ہے، کیونکہ اپنی اپنی جگہ پر ہوتی ہیں۔

اور یہ بات حواس میں لازم نہیں ہے، کیونکہ ان کے اور اکات کی کوئی صدیں ہوتی ہم کبھی اور اک کرتے ہیں اور کبھی نہیں کرتے، اور ان دونوں حالتوں کے درمیان سوائے تقابل وجود عدم کے اور کچھ نہیں ہے اسی بتا پر ہم کہتے ہیں کہ وہی شخص اپنے بعض اجزاء سے مثلاً اسکا اور کان سے تو اور اک کر رہا ہے اور تمام جسم سے اور نہیں کر رہا ہے، تو اس بیان سے کوئی تناقض نہیں ہوتا۔ اور تھاراہہ قول کافی نہیں ہے، کیونکہ عالمیت جاہلیت کی صدی ہے، اور حکم عام نام بدن کے لیے ہے، کیونکہ یہ محل ہو گا کہ حکم کا اطلاق غیر محل علت پر ہو، پس عالم وہی محل ہے جس میں علم کا قیام ہوا ہے، اگر اسم کا اطلاق مجموع پر ہوا ہے تو وہ مجازی طور پر ہے جیسا کہ کہا جائے کہ وہ شخص بعداد میں نہ ہے حالانکہ وہ بعداد کے ایک حصے میں ہے، اور جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ وہ بنیا ہے، اگرچہ کہ ہم بالضرورت جانتے ہیں کہ دیکھنے کا حکم پاؤں یا ہاتھ کے لیے ثابت نہیں کیا جاتا، بلکہ صرف آنکھ کے لیے شخص کے لیے نہیں ہے، اور احکام کا تضاد و علتوں کے تضاد کی طرح ہے، احکام تو محل عمل ہی کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔

یہ کہنے سے بھی اس دعوے کی تردید نہیں ہوتی کہ قبول علم و جہل کے لیے انسان میں عمل ایک ہی ہے اور علم و جہل اسی میں متفاہ طبع پر پیدا ہوتے ہیں۔ کیونکہ آپ کے نزدیک ہر وہ جسم بیس حیات ہوا، قابل علم و جہل ہے، اور حیات کے سوا اس کے لیے کوئی دوسری نظر نہیں بتالی کی ہے، اور تمام اجنبی آپ کے نزدیک قبول علم میں ایک ہی نفع پڑیں۔

**اعتراف:** آپ کا یہی دعویٰ شہوت و شوق و ارادے کے بارے میں آپ کے نظر یہ پر منصب ہو سکتا ہے، کیونکہ چیزیں بہامُ اور انسان دونوں میں موجود ہیں اور وہ ایسی صافی ہیں جو جسم میں منطبع ہوتی ہیں پھر یہ تمہارے ذمہ میں ہے کہ جس چیز سے غبت کی جاتی ہے اسی سے نفرت بھی کی جائے۔ اس سے نفرت و غبت ایک ہی چیز میں ہے۔ طرح جمع ہو جائے گی کہ غبت سماں محل ایک ہوا و نفرت کا محل دوسرا، لیکن یہ بات کہ چیز پر دلیل نہیں کہ نفرت و شوق اجسام میں حلول نہیں کرتے، ان کا اجتماع اس لیے محل ہے کہ یہ قویٰ گو کثیر التعداد ہیں اور مختلف (عفی) آلات پر مشتمل، مگر ان کے لیے ایک ہی مرکز رابطہ کا کام دیتا ہے، اور وہ ہے نفس جو بہامُ اور انسان دونوں میں پایا جاتا ہے۔ جب وہ اپنے مرکز سے متعد ہو جاتے ہیں تو نفس کی طرف نسبت کرتے ہوئے اختلافات متناقضہ کا پایا جانا محل ہوتا ہے، لیکن یہ اس امر پر دلیل نہیں کہ نفس جسم میں منطبع نہیں ہوتا، جیسا کہ بہامُ میں ہوتا ہے۔

یا پھر یہ دلیل، فلاسفہ کہتے ہیں کہ اگر عقل معموق کا آلا جسمانی کے ذریعے درکار کرتی تو وہ اپنے آپ کو نہیں جانتی، لیکن نامی محل ہے، کیونکہ وہ اپنے آپ کو جاتی ہے، اس لیے مقدم بھی محل ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ مسئلہ ہے کہ "استثناء نقیض تالي" "کہا نتیجہ" "نقیض مقدم" ہوتا ہے، مگر اس وقت جبکہ نامی و مقدم کا لزوم ثابت ہو، لیکن تھماری دلیل میں یہ واضح نہیں کہ ان دو میں کوئی لزوم ہے۔ تم اس کو کس طرح ثابت کرو گے؟

اگر کہا جائے کہ اس پر دلیل یہ ہے کہ فعل بصارت اگر جسم میں نہ ہوتا تو اس کا

عقل باصرہ سے نہ ہوتا، یعنی بینائی نظر نہیں آتی جیسے شناویٰ سُنی نہیں جاتی، ایسا ہی دوسرا سے جو اس کے متعلق کہا جاسکتا ہے، اسی طرح اگر عقل بھی جسمانی آدکی مدت سے اور اداک کرتی تو اپنے آپ کا اداک نہیں کر سکتی، حالانکہ عقل جیسا کہ دوسرا سے کا اداک کرتی ہے اپنے آپ کا بھی کرتا ہے، ہم میں سے ہر شخص جس طرح اپنے آپ کو جان سکتا ہے دوسرا سے کوئی جان سکتا ہے، اور ہم جانتے ہیں کہ ہم اپنے آپ کو جانتے ہیں، اور دوسروں کو بھی جانتے ہیں۔

جواب یہ ہے کہ آپ کا یہ دعویٰ دو وجہ کی بناء پر باطل ہے۔

(۱) ہمارے نزدیک جائز ہے کہ فعل بصارت اپنے آپ سے بھی متعلق ہو، اس طرح کہ وہ دوسرا سے کوئی دکھلائے اپنے آپ کو دکھلائے، جیسا کہ ایک شخص کا علم، علم بغیرہ بھی ہو سکتا ہے، اور علم نفسیہ بھی ہو سکتا ہے، گوعادتِ جاریہ اس کے خلاف ہے، لیکن خرقِ عادت ہمارے نزدیک جائز ہے۔

(۲) ہماری دوسری دلیل اور زیادہ قوی ہے۔ اس چیز کو ہم جو اس میں تسلیم کرتے ہیں، لیکن آپ سے پوچھتے ہیں کہ آپ یہ کیوں جائز رکھتے ہیں، کہ یہ بات جب بعض جوانوں میں ناچکن خیال کی جاتی ہے تو سب کے لیے ناچکن خیال کی جاتی ہے؛ ذہنی اور اداک کی صورت کو حواس کے عمل سے الگ کرنا بعید ان قیاس کیوں ہے، کو جسمانی حیثیت سے وہ دیگر جو اس کے ساتھ مشترک مانہیت رکھتی ہے؟ واقعیتِ حق بصر و لسان بعض باؤں میں اختلاف رکھتے ہیں، مثلاً حق لس کو اداک کا فائدہ اس وقت تک نہیں ہو سکتا جب تک کہ موسیٰ کا آللہ لامسہ سے اتصال نہ ہو، ایسا ہی حال جس ذوق کا ہے، اور حق بصر کا حال اس سے مختلف ہے، اس میں الفصالِ شرط ہے، چنانچہ اگر کوئی شخص اپنی پلکیں بند کر لے تو وہ پلکوں کا اٹگ دیکھنے سکے گا، کیونکہ وہ اس سے دور نہیں ہیں، بصر و لسان میں یہ اختلاف، جسم کی طرف اُن حواس کے احتیاج میں اختلاف کا موجب نہیں ہو سکتا، لہذا کوئی بعید نہیں کہ حواس جسمانی کے اندکوئی چیز ایسی بھی ہو جسے "عقل" کہا جاسکتا ہے، اور وہ سب حواس سے اس بارے میں مختلف ہو، اور

وہ اپنے آپ کو جان سکتی ہو،  
چھٹی دلیل: فلسفی کہتے ہیں کہ اگر عقل آل جماعتی کے ذریعہ ادراک کرتی جیسا  
حاسہ کے بعد کرتا ہے تو وہ کسی دوسرے حاسہ کی طرح اپنے آلہ کا ادراک نہیں کر سکتی بلکہ  
وہ دماغ، اور قلب یا کسی بھی شے کا جو اس کا آسمانی جا سکتی ہے ادراک کر لیتی ہے، تو  
یہ اس بات کی دلیل ہے کہ اس بات کوئی آہ ہے اور نہ محل، نہ وہ اس کا ادراک کر سکتی۔  
اعتراف: اس پر اسی طریقے سے اعتراض کیا جا سکتا ہے جس طرح کہ سابق دلیل پر  
کیا گیا، ہم کہتے ہیں کہ جب نہیں حس بصارت بھی اپنے محل کا ادراک کرتی ہو، تو یہاں  
عادت جاریہ کا سوال پیدا ہوتا ہے۔ یا پھر یہ پوچھ کرے ہیں کہ دھیکا کہ سابق دلیل  
میں پوچھا گیا تھا کہ اس خصیت میں حواس کا مختلف، ہونا عالی کیوں ہے، گوہ جسم میں  
منطق ہونے کی حیثیت سے باہم مشترک ہیں؟ اور پھر آپ یہ کیوں کہتے ہیں کہ جو پیر ہم  
میں قائم ہوتی ہے، وہ اس جسم کا ادراک ہیں کر سکتی؟ ”جزلِ معین“ سے ”کلی مرسل“  
پر آپ کیوں حکم لگاتے ہیں؟ اس طریقے عمل کا املاق تو بالاتفاق معلوم ہو چکا ہے منطق  
کہتی ہے کہ سبب جزئی، یا جزئیات کثیرہ کے سبب کی بنا پر کلی پر حکم لگایا جانا باطل ہے،  
مثلاً سمجھا جاتا ہے کہ ”ہر سیوان چباتے وقت نیچے کے جڑوں کو حرکت دیتا ہے“ چونکہ  
اکثر جانوروں کے مشاہدے سے ایسا ہی پایا گیا، لہذا یہ تجویز اخذ کیا گیا، مگر فتح تکارے  
اس نا علمی کی وجہ سے ہے کہ بعض جانوروں سے بھی ہیں جن کی یہ خصیت نہیں، مثلاً ہمچو  
چباتے وقت صرف اوپر کے جڑوں کو ٹلانا ہے، اسی طرح ہم کہتے ہیں کہ فلسفہ نے استقراء  
کے ذریعے صرف حواس خمسہ ہی کی تحقیق کی ہے اور ان حواس کو ایک خاص صورت پر  
یا کر انہوں نے کلی حواس پر حکم لگایا ہے، ممکن ہے کہ عقل ایک الگ حس ہو اور اس کا  
تعلق دوسرے حواس سے اسی قسم کہے جو مگر مجھ کا دوسرے جانوروں سے ہے، ملہنا  
اس نقطہ نظر سے حواس کو باوجود ان کے جماعتی ہونے کے دو قسم میں تقسیم کرنا پڑے گا۔  
ایک وہ جو اپنے محل کا ادراک کرتے ہیں، جیسے حق باصرہ دوسرے وہ جو شے مدد کہ کا  
 بغیر اتصال کے ادراک نہیں کر سکتے جیسے حس ذاتیہ ولا مasse۔ بہر حال فلسفی جس چیز کا

ذکر کرتے ہیں وہ مفید غلن تو ہو سکتا ہے مفید یقین نہیں ہو سکتا کہ اس کا اعتبار کیا جائے۔

اگر کہا جائے کہ ہمارے دعوے کی بنیاد حواس کا مجرد استقرار نہیں، بلکہ بوجانہ ہے اور وہ یہ کہ اگر قلب و دماغ ہی نفس انسان ہوں تو اس سے ان کا دراک علیحدہ نہ ہوگا، بلکہ یہ ادراک ہر وقت حاضر موجود ہوگا، کیونکہ انسان کبھی اپنی ذات کے ادراک سے غافل نہیں ہوتا، کوئی شخص اپنی ذات کو اپنی ذات سے باہر نہیں خیال کرتا، بلکہ اپنی ذات کو اپنے نفس میں ہمیشہ ثابت کرتا ہے مگر انسان جب تک قلب و دماغ کے واعقات کوں نہ لے یا علم قشر برع کے ذریعے دوسرے انسان میں ان کا مشاہدہ نہ کر لے ان کا ادراک کر سکتا ہے انه ان کے وجود کا اعتقاد کر سکتا ہے، پس اسی طرح اگر عقل کسی جسم میں حلول کرنے والی ہوتی تو چاہئے یہ تھا کہ جسم کو ہمیشہ پہچانتی ہوتی پیا دوسرے حواس کی طرح نہ پہچانتی ہوتی، مگر اس کے حق میں دونوں باتیں بھی صحیح ہیں، کیونکہ بعض وقت جسمانی آنکھ کا علم ہوتا ہے اور بعض دفعہ نہیں ہوتا۔

اس نکتے کی وضاحت اس طرح کی جاتی ہے کہ کسی عمل میں حاول کرنے والا دراک اپنے محل کا بھی ادراک کرتا ہے، کیونکہ ان دونوں میں ایک نسبت ہوتی ہے، اور یہ تصور نہیں ہو سکتا کہ حلول کے سوائے اس کی طرف اس کی کوئی نسبت ہوتی ہے، اس لیے محل کا ہمیشہ ادراک ہوگا، اگر یہ نسبت کافی نہیں تو چاہئے کہ ہمیشہ ادراک نہ کرے، اکیونکہ یہ تو ناممکن ہے کہ اس کے سوا اس کی طرف کوئی اور نسبت ہو، جیسا کہ وہ اگر اپنے آپ کو پہچانتی ہوتی تو ہر حال اور ہمیشہ جانتی ہی ہوتی ہے اور کبھی اس سے غافل نہ ہوتی۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ انسان جب تک کہ اپنے آپ کو جانتا ہے اور اس سے غافل نہیں ہوتا، وہ فقط اپنے جسم و قالب یعنی دھانچہ ہی کو جانتا ہے، دل کا نام اور اس کی سوادت و شکل اس کے لیے متین نہیں ہوتی، بلکہ وہ اپنے نفس کو جسمانی جیشیت سے ثابت کرتا ہے، یہاں تک کہ وہ اس کو اپنے کپڑوں یا اپنے گھر کی نسبت سے ثابت کرتا ہے۔

مگر جس نفس کا کہ تم ذکر کر رہے ہو وہ تن تو گھر کے لیے موزوں بے نہ کپڑوں، اس کا ابیات  
اصل جسم کے لیے لازم ہے، اور اس کی غفلت اپنی مشکل یا اپنے نام سے ایسی ہی ہوتی ہے  
جیسی کہ اس کی غفلت "قوت شامتمہ" کے محل سے کہ وہ دونالد تو گھر ٹھے ہیں مقدمہ داع  
میں، ان کی مشکل میر پستان کی سی ہے، اور ہر انسان یہ توجہاتا ہے کہ وہ اپنے کسی حصہ  
جسم ہتھی کے خریعے بُو کا احساس کرتا ہے، لیکن محل اور اک اس کی نظروں میں مشکل  
یا ضعیف نہیں ہوتا، اگر پھر کہ وہ اتنا جاتا ہے کہ یہ محل سر کی جانبی عقیقی حصوں سے نیا وہ  
قریب ہے، اور سر کے عمومی اعضا میں سے ناک کے داخلی حصے کی جانب بہمان تے  
داخلی حصے کی نسبت زیادہ تر نزدیک ہے، ایسے ہی انسان اپنے نفس کے باہمے میں  
بھی جاتا ہے کہ یہ نفس جس کی وجہ سے اس کا قام ہے اس کا مستقر اس کے قلب  
یعنی کی جانب ہے، اور وہ اس کے پیر کی نسبت زیادہ قریب ہے، وہ اس کا اندازہ  
کر سکتا ہے کہ اس کا پیر کٹ بھی جائے تو اس کا نفس باقی رہ سکتا ہے۔ مگر اس کے قلب کے  
عدم کی صورت میں باقی نہیں رہ سکتا۔ لہذا فلسفیوں کا یہ بیان کہ انسان کبھی جسم سے  
غافل رہتا ہے اور کبھی نہیں رہتا صحیح نہیں۔

ساتوں دلیل: فلسفی کہتے ہیں کہ آلات جسمانی کے ذریعے اور اک کرنے والے  
قوی پر جب کام کا بوجھہ دالا جاتا ہے تو لکھار کام کی وجہ سے وہ تھک جاتے ہیں ایک تکہ  
بنکان وجہب فزادہ مزاج ہوتی ہے۔ اسی طرح اور اک سے تعلق رکھنے والے قوی اور  
جلی امور ان قوی میں کمزوری اور حرابی پیدا کر دیتے ہیں، حتیٰ کہ ان کاموں کے بعد  
وہ کمزور و ضعیف محسوسات کا اور اک بھی نہیں کر سکتے، جیسے بھاری آوازیں کان  
کے لیے یا تیز روشنی استکھ کے لیے کہ یہ دونوں ان اعضا میں کمزوری پیدا کر دیتے ہیں  
ان کے بعد آدمی مذہم اواز کو بھی مشکل سے سُستا ہے، اور دیمی روشنی بھی مشکل  
برداشت کر سکتا ہے، بلکہ حق ذاتہ میں بھی ایسا ہوتا ہے کہ تیز مزہ جیزیر کے چھٹے  
کے بعد اپنکے مزے کی چیزوں کا احساس کم ہو جاتا ہے۔

مگر قوت عقلیہ کی حد تک معاملہ بر علس ہے، کیونکہ محفوظات میں غور و فکر کی حد تک

اس میں تکان نہیں پیدا کرنی، بلکہ جلی ضروریات کا درک خنی نظریات کے درک پر اس کو قوتی بنا دیتا ہے، کمزور نہیں کرتا، کوچھ وقت اس میں تکان سی پیدا کر دیتا ہے، مگر یہ اس کی قوت خیالیہ کے استعمال کی وجہ سے ہوتا ہے، پس درحقیقت غصب اللہ قوت خیالیہ میں پیدا ہوتا ہے، جس کے بعد غفل اس سے کام نہیں لیتی۔ سب بیان بھی گزشتہ برائی کی طرح ہے، ہم کہتے ہیں کہ عجب نہیں ان اموریں تو جسمی مختلف ہوتے ہوں، بعض کے لیے جو چیز تابت کی جاتی ہے اضوری نہیں کہ دوسرے کے لیے بھی تابت کی جاسکے، بلکہ بعد نہیں کہ اجسام میں تفاوت غلظم ہوتا ہو، مثلاً ان میں سے بعض ایسے ہوتے ہیں جو کوئی قوت کی حرکت سے کمزور پڑ جاتے ہیں، بعض کی قوت کی حرکت سے قوی ہو جاتے ہیں، اور کوئی خرابی ان میں پیدا نہیں ہوتی، الگ خرابی کا کوئی اشان میں پیدا ہو بھی تو کوئی سبب ایسا پیدا ہوتا ہے جو قوت کی تجدید کر دیتا ہے، اس طرح کہ پھر اس میں کمزوری کا احساس بھی باقی نہیں رہتا۔

یہ سارے مفروضات قطعاً مکن ہیں، اور یہ ضروری نہیں کہ جو حکم چند پر لگایا جاسکتا ہے اس کو سبھوں کے لیے صحیح سمجھا جائے)

آٹھویں دلیل: فلسفی کہتے ہیں کہ وہ سارے قوی جو اجزائے جسم میں پائے جاتے ہیں چالیس برس کی عمر میں جب شوونما موقوف ہو جاتی ہے ضعیف ہوتے لگتے ہیں، اس زمانے میں بیمارت و ساعت اور دروسے قوی میں تنبع ضعف پیدا ہوتے لگتا ہے، مگر قوت عقلیہ اکثر اعتبار سے اسی زمانے میں قوی ہوئی جاتی ہے اس قاعدے کی اس واقعہ سے تردید نہیں ہوتی کہ جسم میں حلول امراض کی وجہ سے اور بیکھاپی میں عقل کے کمزور ہو جانے کی وجہ سے سقوطات کا دراک مکن نہیں ہوتا، ایک دفعہ جب یہ تسلیم کر لیا جائے کہ بعض وقت ضعف بدن کے باوجود عقلی قوی تیر ہو جاتے ہیں تو اس سے صاف ظاہر ہو جاتا ہے کہ عقل قائم بنسپہ ہے اور اگر کسی وقت جسم کے اختلال سے عقلی قوت میں خلل پیدا ہو جائے تو یہ لازم نہیں آئے گا کہ عقل جسم کی عجلج ہے، پس عین تالی کے استثناء کا کوئی نتیجہ نہیں ہوتا۔

اس لیے ہم کہتے ہیں۔ کہ اگر قوت عقلیہ بدن کے ساتھ ہی قائم ہوتی تو ضعف بدن اُستہ ہر وقت ضعیف کرنا مگر چونکہ تالی حال ہے اس لیے مقدم جی محل ہے، اور جب ہم کہتے ہیں کہ بعض حالات میں تالی موجود ہے تو ضروری ہیں کہ مقدم جی موجود ہے۔ اس کی دقت عقلیہ کے استقلال کی) وصیہ ہے کہ نفس کا بذات ایک فعل ہوتا ہے جب وہ کسی اور طرف مصروف نہیں ہوتا، اور نہ کسی جانب اس کو مشغولیت ہوئی ہے، عام طور پر اس کے دو مختلف افعال ہوتے ہیں۔

۱۔ فعل بدن کی نسبت سے، اس کی سیاست و مذہب۔

۲۔ فعل، اس کے مبادی و ذات کی نسبت سے، یعنی ادراک مقولات۔ یہ دونوں افعال باہم مخالف اور ایک دوسرے کے مژامن ہوتے ہیں، لہذا نفس جب ایک طرف متوجہ رہتا ہے تو دوسری جانب اس کی مصروفیت کم ہو جاتی ہے، دوسری کا جمع کرنا اس کے لیے مشکل ہوتا ہے۔ پہنچی مصروفیات جو عقل کی توجہ میں رکاوٹ کا باعث ہوتی ہیں، وہ ہیں احساس، تھیلی، شہوت، غضب، خوف، غم، الہام، اور جیب تم مقولات میں غور کرنے لگتے ہو تو اس قسم کی تھیزوں کا تعطل ہونے لگتا ہے، بلکہ شخص وقت محدود حس سمجھی آزاد عقل کو کسی قسم کا دھنکا پہنچاتے یا کسی قسم کی تخلیف دینے بغیر زندگی مقولات سے مانع ہوتی ہے، ہر صفت میں ادراک مقولات میں ناکامی کا سبب نفس کا ایک سہ کام سے دوسرے کام کی طرف متوجہ ہونا ہے اور اسی لیے عقلی نظری اور تصریحی کا کام احساس دردیا بیماری یا خوف (کہ وہ بھی ایک قسم کی دماغی بیماری ہے) کے وقت متعطل ہونے لگتا ہے۔

افعال نفسی کے ان دونوں جہتوں کی بाहمی مراجحت بعد از قیاس ہیں، ایکونک جیست واحد کا تعدد مراجحت کا موجب ہوا ہی کرتا ہے، چنانچہ خوف درد کو بخلاف دیتا ہے، فتنے کی وجہ شہوت کم ہو جاتی ہے، اور ایک نظری معاملہ کی طرف توجہ کرنے سے دوسرے نظری معاملے کی طرف توجہ کم ہو جاتی ہے۔

اور اس بات کی دلیل نہ جسم میں پیدا ہوتے والا امر مغل علوم سے متاخر نہیں ہوتا یہ ہے کہ جب آدمی بیماری سے شفا یاب ہوتا ہے تو از سرتو تحسیل علوم کا حاجتمند نہیں ہوتا، اس کی ہستی نفسی حالت اولیٰ کی طرف گور کر جاتی ہے، علوم بھی بعینہ گور کرتے ہوئے معلوم ہوتے ہیں از سرتو تعلیم کی خود رت نہیں پڑتی۔

اعتراض: اس پر یہ ہے کہ قوی کی کمی و زیادتی کے بہت سے اسباب ہوتے ہیں جن کا شمار نہیں کیا جاسکتا۔ بعض قویٰ تو ابتدائے عمر میں قوی ہو جاتے ہیں، بعض وسط عمر میں، بعض آخر عمر میں، عقل کا حال بھی ایسا ہی ہے، بحرف غالب احوال پر فیصلہ کیا جاتا ہے۔

اور عجیب نہیں کہ قوت شامہ اور قوت باصرہ میں بھی یا ہمی اختلاف ہو، جیسے کہ قوت شامہ چالیس سال کے بعد قوی ہو جاتی ہے، اور بینا نی کزر، گوکہ جسم میں اپنے مغل کے اعتبار سے دو نوں ساڑی ہیں، یہی قویٰ حیوانات میں بھی متفاوت ہوتے ہیں چنانچہ سونگھتے کی قوت بعض میں تیز ہوتی ہے تو بعض میں سنتے کی قوت، اور بعض میں دنیخنے کی قوت، یہ عموماً مژا جوں کے اختلاف کی بنیاد پر ہوتا ہے جن کا حصہ و ضبط مکن نہیں۔

اور عجیب نہیں کہ اشخاص و احوال کے اختلاف کی بنیاد پر اعضاء کے مژا جوں میں اختلاف ہوتا ہو، جس کی بنیاد پر بعض اسباب عقل سے پہلے بصارت کو ضعیف کر دیتے ہیں کیونکہ بصارت بجانب زمانہ عقل سے مقدم ہوتی ہے، انسان ابتدائے زندگی ہی سے دیکھنا شروع کر دیتا ہے، مگر سوچنے کی قوت اس میں پندرہ سال سے پہلے پیدا نہیں ہوتی، بلکہ بعض وقت اس کے لیے اور زیادہ عمر درکار ہوتی ہے، جیسا کہ مختلف اشخاص میں اس کا مشاہدہ کیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح کہا جاتا ہے کہ شیب (باول کا سفیدہ مذا) سر کے بالوں پر ڈارٹی کے بالوں کی نسبت جلد طاری ہو جاتا ہے، کیونکہ سر کے بال اسل سے بہت پہلے مودار ہوتے ہیں۔

ان تمام واقعات پر احتیاط سے غور کرنا چاہیے۔ لیکن اگر محقق ان کا نشان مجاہدی عادلات میں لگانے پر آادہ نہیں ہوتا تو اس کے لیے یہ مکن نہیں کہ مخفی ان ہی کی بنیاد

پر مقابل وثوق علم حاصل کر سکے، کیونکہ جہات احتمال جن کی بنابر قویٰ میں زیادتی یا کمی ہوتی ہے مشمار ہوتی ہیں، ان میں سے کسی ایک پر بھروسہ کرتا جیسا کہ فلاسفہ نے کہا ہے یقین کے حصول کا باعث نہیں ہو سکتا۔

نویں دلیل: جسم اور اس کے عوارض انسان کی تکلیف کیسے کر سکتے ہیں؟ ہم دیکھتے ہیں کہ اجسام ہمیشہ تخلیل ہوتے رہتے ہیں، اور غذا کے ذریعے بدل یا تخلیل ہوتا رہتا ہے، مثال کے طور پر ایک نومولود بچے کو لو جو اپنی ماں سے الگ ہو گیا ہے، یہ کچھ زمانہ تخلیل ہو جاتا ہے اور لاغر ہونے لگتا ہے، پھر تین درست ہو کر موٹا ہو جاتا ہے، اور نشوونما پانے لگتا ہے، ہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ چالیس ماں کے بعد اس میں وہ اجزاءِ جسم باقی نہیں رہتے ہیں جو ماں کا دودھ پھیوڑتے و قوت تھے، بلکہ کہہ سکتے ہیں کہ اس کا اتنا وجود حیرف اجزاءِ منی سے تھا، اور اب اس میں اجزاءِ منی میں سے کچھ بھی باقی نہیں رہا یہ سب تخلیل اور دوسرا سے تبدل ہو چکے ہیں۔ پس یہ جسم پہلے جسم کا غیر ہے، حالانکہ ہم کہتے ہیں کہ انسان نرو ہی انسان ہے، اس کے معلومات بھی جو اس کے اتنے عمر میں تھے اب تک باقی رہ سکتے ہیں، حالانکہ اس کے تمام اجزاء تبدل ہو چکے ہیں۔ تو یہ دلیل ہے اس بات کی کہ نفس کا وجود جسم سے الگ اور مستقل پایا جاتا ہے اور جسم اس کا حصہ آئا ہے۔

اعتراض: اس پر یہ ہے کہ آپ کا یہ نظریہ چوپا یہ جانور اور درخت کے تعلق سے باطل ہو جاتا ہے، کیونکہ ان کے لکڑی کی حالت صورتی کے مقلوبے میں ویسی ہی ہوتی ہے جو انسان کی ہوتی ہے، اور اس سے یہ نیا پت نہیں ہوتا کہ جا اور یا درخت کی ادا ہستی کے سوا کوئی اور حرستی بھی ہوتی ہے۔ اور نلسپیوں نے علم کے سند میں جو چوکہ کہا ہے وہ قوتِ متعینہ کے خفظ اخوبہ کے نظر میں کیا پر باطل ہو جاتا ہے، کیونکہ یہ صورتیں پہلے میں پڑھائی تک باقی رہتی ہیں، حالانکہ اس مدت میں دماغ کے سامنے اجزاء بدلتے ہیں۔ اگر یہاں پر فلسفی یہ کہیں کہ دماغ کے تمام اجزاء نہیں بدلتے تو یہی استثنائی حالت قلب کی بھی مانی پڑے گی، کیونکہ دماغ اور قلب دونوں جسم میں

حستے ہوں، اب سوال یہ ہے کہ اس صفت میں سامنے اجزاء بدن کا بدل جائے کیسے ممکن ہو گواہ؟ بلکہ ہم تھوہیں گے کہ اگر انسان سو بر س بھی نندہ رہے تو خود ری ہے نطفے کے اجزاء میں سے کچھ نہ کچھ اس میں باقی رہے، سارے اجزاء تھوہیں ہو سکتے، تو اس مابقی جز کے اعتبار ہی سے اس انسان کا حکم ہے، اس کی حالت کسی درخت یا گھوٹے کی حالت سے مختلف نہیں جو اس زمانے میں بھی وہی ہوتا یہ جو اس زمانے میں تھا تو کثرت تخلیل و تبدیل کے باوجود منی کے اجزاء اس میں باقی رہے جاتے ہیں۔

اس کی مثال ایسی ہے جیسے کسی برتن میں ایک رطل پانی ڈالا جائے، پھر اس پر ایک اور رطل ڈال دیا جائے یا ان تک کہ دونوں رطل چاہیں، پھر اس میں سے ایک رطل پانی نکال لیا جائے، پھر ایک رطل ڈال دیا جائے پھر اس میں سے ایک رطل نکال لیا جائے، اسی طرح ہزار مرتبہ کیا جائے تو اخیر مرتبہ بھی ہم آئے حکم لگا سکیں گے کہ پہلے رطل کے پانی میں سے کچھ نہ کچھ باقی ہے، اور جو بھی اس سے لیا گیا ہے، اس میں پہلے پانی کا کچھ حصہ موجود ہے، کیونکہ وہ دوسرے مرتبہ کے پانی میں موجود تھا، اور تیسرا مرتبہ دوسرے سے قریب ہے، اور پوچھنا نیز سے قریب ہے، ایسا ہی آخر تک پہلے جائے اور یہ فلاسفہ کے اصول کا ایک جائز ترجیح ہے، کیونکہ وہ اجسام کے فیر مقابی انتقام کے قابل ہیں، پس عذَا کا بدن میں داخل ہونا، اور پہلے اجزاء بدن کا تخلیل ہونا، برتن میں پانی کے گرنے اور نکلنے کے مثا پہ ہے۔

دسویں دلیل: فلسفی کہتے ہیں کہ قوت عقلیہ ان بکیات عامہ عقلیہ کا اداگ کرتی ہے جیسیں منتظرین کی اصطلاح میں "احوال" کہتے ہیں، وہ انسان مطلق کا اداگ کرتی ہے، اور جو اس ایک معین انسان کا اداگ کرتے ہیں، انسان مطلق وہ معین انسان نہیں جس کا ہم مشاہدہ کر سکتے ہیں۔ شخصیت کا تو مکان مخصوص ہے، اس کا رنگ مخصوص ہے، اس کی مقدار مخصوص ہے، اس کی وضع مخصوص ہے، مگر انسان مخصوص مطلق ان ساری ما قول سے مجرد ہے۔ اس میں ہر ہی چیز داخل ہے، جس پر اُنہوں کا انطباق ہوتا ہے، گوہہ قابل مشاہدہ رنگ، یا مقدار، یا وضع، یا مکان نہیں لگتا بلکہ

وہ چیز بھی اس کی شخصیت میں داخل ہو سکتی ہے جس کے وجود کا مستقبل میں امکان ہوتا ہے۔ بلکہ اگر انسان ضد و م بھی ہو جائے تو انسان کی حقیقت ان خواص سے مجرد ہو کر عقل میں باقی رہ سکتی ہے، یہی بات ہے ان جزئی اشتایا کے متعلق صحیح ہے جس کا حواس مشاہدہ کرتے ہیں، لیکن نامہ فعل ان سے اس کی حقیقت کا انتزاع کرتی ہے جو مواد اور اوضاع سے مجرد ہوتی ہے۔ اس کی حقیقت کے اوصاف کو دو شکونیں میں تقسیم کیا جاسکتا ہے، (۱) اوصاف ذاتی، جیسے درخت اور جانور کے لیے جماعتی اور انسان کے لیے حیوانیت، (۲) اوصاف عرضی، جیسے نگار کی سفیدی یا جسم کا طول و عرض، انسان و درخت وغیرہ کے لیے، اس طرح انسان و درخت اور پرندہ کرده شے کی جنسیت پر ذاتی عرضی ہونے کا حکم لگایا جاتا ہے، نہ کہ اس جزئیت سے پر جس کا حواس مشاہدہ کرتے ہیں۔ اس سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ کلی جو تمام قرآن حسوسہ سے مجرد ہوتی ہے عقل کا صریح ہے اور عقل میں ثابت ہے، اور یہ کلی تعلق وہ ہے جس کی طرف اشارہ کیا جاسکتا ہے، نہ اس کی بغض ہوتی ہے تہ مقدار۔

اس کلی محتقول کا وضع و مادت سے سے مجرد ہونا (۱) یا اس سے ماخوذکی نسبت سے ہوگا، جو محال ہے کیونکہ جو اس سے ماخوذ ہے، وضع و مکان و مقدار رکھتا ہے (۲) یا بھر آخذکی نسبت سے یعنی نفس عاقلہ سے، اگر ایسا ہو تو لازم آتا ہے کہ نفس کے لیے نہ توضع ہو نہ مقدار ہو، نہ اس کی طرف اشارہ ہو سکے، ورنہ اگر اس کے لیے یہ سب پڑیں ثابت ہوں تو جیزیر کے اس کے اندر حلول کرتی ہے اس کے لیے بھی ثابت ہوں گے۔

اختلاف اس اور معنی کلی ہی قابل تسلیم ہیں جس کو تم عقل کے اندر حلوا کر دہ سمجھتے ہو، بلکہ ہم کہتے ہیں کہ عقل نے اندر بھی وہی چیز حلول کر سکتی ہے جو حواس میں کرتی ہے، البتہ فرق یہ ہے کہ حواس میں کوئی اشے جمیع حلول کرتی ہے تو حس اس کی تفریق یا تفصیل پر قادر نہیں ہو سکتی امگر عقل تفصیل پر قادر ہو سکتی ہے۔

مگر جب اس کی تفصیل کی جاتی ہے، تو تفصیل شدہ شے، جس کی عقل قرآن سے تجدید کرتی ہے، جزئی ہونے کے اعتبار سے اسی مقولوں شے کی طرح ہوتی ہے جس کی قرآن سے تجدید نہیں کی گئی۔ فرق یہ ہے کہ عقل میں جو چیز ثابت ہے وہ مقول اور اس کی امثال کے ساتھ ایک ہی طرح مناسبت رکھتی ہے، اس طرح کہا جائے گا کہ وہ اس معنی میں کتنی ہے کہ وہ عقل میں ایک صورت مقول مفرد ہے، جس کا حس نے اداً اداک کیا ہے، اور اس صورت کی نسبت اس جس کی نام اکاڈیلوں کی طرف ایک سی ہے۔ جیسے اگر کوئی انسان دوسرے انسان کو دیکھے تو اس کے ذہن میں دوسری ہمیٹ تو پیدا نہ ہوگی، (دوسرے انسان کے) پھر جب وہ ایک گھوڑے کو انسان کے بعد دیکھے تو اس میں دونوں صورتیں پیدا ہوں گی۔

یہی واقعہ کبھی مجرد حس میں بھی: داقيق ہوتا ہے، جب آدمی پانی دیکھتا ہے تو اس کے خیال میں پانی کی صورت آتی ہے۔ پھر اس کے بعد خون کو دیکھتا ہے تو اب دوسری صورت آتی ہے، مگر جب وہ دوسری پانی دیکھتا ہے تو کوئی نئی صورت نہیں آتی، اس کے برخلاف پانی کی وہی صورت جو اس کے خیال میں منطبع ہوئی ہے پانی کی ہر ایک اکائی کے لیے مثال کا کام دیتی ہے، اس لحاظ سے اس پر کلمہ کیا جا سکتا ہے، اسی طرح جب وہ ایک ہاتھ کو دیکھتا ہے تو اس کے خیال میں اور عقل میں ہاتھ کے اجزاء ایک دوسرے کے ساتھ مرتب ہوتے ہیں، جیسے تھیں کا پھیلاؤ، اس پر انگلیوں کا ڈالیوں کی طرح جاؤ، ناخنوں سے انگلیوں پر حد بندی، ایسا ہی ہاتھ کا چھوٹا یا بڑا ہوتا، اس کا زنگ، وغیرہ، پھر جب وہ ایک دوسرہ ہاتھ دیکھتا ہے جو ہر ہاتھ میں پہلے ہاتھ سے متأثر رکھتا ہے تو کسی دوسری صورت کی تجدید (خیال میں) نہیں ہوتی بلکہ یہ دوسرہ امثال پر ہاتھ خیال کے اندر کسی شے جدید کے پیدا کرنے کی صلاحیت نہیں رکھتا، جیسے کوئی شخص ایک ہی بڑن میں دوسرے پانی کو اسی مقدار میں دیکھے، تو کوئی نئی صورت پیدا نہ ہوگی، لیکن چبڑہ دوسرہ

لئے مینی شنے مار جی جس کا عقل نہ اداک کیا اور اس کی تفصیل کی، صحیح۔

یا فی یادو سرا ہاتھ دیکھتا ہے بھر نگ یا مقدار میں پہنچ سے مختلف ہوتا ہے تو دوسرے نگ اور دوسری مقدار کی صورت تو پیدا ہوگی، اگر کسی جیشیت سے ہاتھ کی دوسری صورت پیدا نہ ہوگی ایکونکھ چھپتا اور سیاہ فام ہاتھ بڑے اور سفید فام ہاتھ سے وضع اجزاء میں مشارکت رکھتا ہے، البتہ نگ اور مقدار میں اس سے مختلف ہوتا ہے پس چونکہ ہمول اولیہ میں اس سے مساوات رکھتا ہے، اس لیے اس کی صورت کی تجدید کی ضرورت نہیں پڑتی، ایکونکھ یہ صورت بعینہ وہی صورت ہے، البتہ جن باقی میں اختلاف ہوتا ہے ان میں صورت کی تجدید ہوتی ہے۔

پس یہ میں معنی کلی کے عقل میں اور جس میں جب بخل کسی حیوان کے جسم کی صورت کا اداک کرتی ہے تو وہ جسمیت کے اعتبار سے درخت کے مٹاہے سے کسی نئی صورت کا استفادہ نہیں کرتی، جس طرح دو پانیوں کی صورت کے اداک کی مثال سے واضح کیا گیا جو ایک ہی وقت میں مدرک ہوتی ہیں، اسی طرح ہر ایک قشابہ امر میں یہ حکم لگایا جاتا ہے، اس سے ایسے گلی کا ثبوت نہیں مل سکتا جس کے لیے اصل مکونی وضع نہ ہو۔

رسی یہ بات کہ عقل کبھی ایسی چیز کے ثبوت کا بھی فیصلہ کر سکتی ہے جس کی طرف نہ اشارہ کیا جاسکتا ہے نہ اس کی کوئی وضع ہو سکتی ہے، جیسے وجود صاف عالم کے بارے میں اس کا فیصلہ، لیکن یہ خیال کیسے پیدا ہوا کہ عقل کا جسم میں موجود ہوتا تا قابل تقویر ہے؟ پھر اس میں تو یہ جھکڑا الگ پیدا ہو جاتا ہے کہ جو بھی مادے سے الگ ہو گا وہ محقوق ہو گا فی نفسہ نہ کہ عقل اور عاقل کا محتاج، رہا ماخوذ من المقادیر اس کے باعثے میں وہ بیان کردی گئی ہے۔

## مسئلہ (۱۹)

**فلسفے کے سقول کا ابطال کس ارواح انسانی پر وجود کا عدم کا طاری  
ہوتا حال ہے وہ اپدھی میری ہیں جن کی نہ کا تصویر ہے۔**

اس بارے میں فلاسفہ کی دو نیلیں ہیں۔

پہلی نیلیں: یہ ہے کہ روح کا عدم تین حالتوں سے خالی نہ ہوگا۔

۱۔ یہ یا تو جسم کی موت کی وجہ سے ہوگا۔

۲۔ یا اس کے ضد کی وجہ سے ہوگا جو اس پر طاری ہوا ہو۔

۳۔ یا قدرت قادر کی وجہ سے۔

یہ تو باطل ہے کہ روح کا عدم جسم کے موت کی وجہ سے ہو، میونکہ روح کا کوئی محل تو نہیں، بلکہ جسم اس کا مخفی ایک آله ہے، جس کو وہ بواسطہ قوائے جسمانی استعمال کرتی ہے، اور اس طبقہ ہر ہے کہ آله کی خوبی اس کے استعمال کرنے والے کی خوبی، افاضہ کا سبب نہیں ہو سکتی، لالیکہ کہ وہ روح اس میں علوں کی ہو یا منطبق ہو گئی ہو، جیسا کہ جانوروں اور قوائے جسمانی کی روحوں کا حال ہے۔

چونکہ روح کو دو فعل حاصل ہیں، ایک بغیر مشارکت جسم کے، دوسرا مشارکت جسم کے ساتھ، لہذا جو فعل کو مشارکت جسم کے ساتھ ہوتا ہے (یعنی تیقین، احساس شہوت و غضب) وہ لازمی طور پر بدن کے فاسد ہونے کے ساتھ ہی، فاسد ہو جاتا ہے، اور اس کی قوت سے یہ بھی قوی ہوتا ہے، لیکن جو فعل کہ بغیر مشارکت جسم کے ہے (یعنی ادراک ان محتولات کا جو مجرد عن المادة ہیں) اس کو جسم کی احتیاج نہیں، وہ محتولات کا ادراک بغیر جسم کی مدد کے کرتی ہے، بلکہ بدلتی امور میں مشغول اس کو محتولات کی طرف توجہ کرنے سے باخ ہوتی ہے۔ اور چونکہ یہ بات واضح ہے کہ

روح کا وجود اور اس کے دو افعال میں سے ایک فعل جسم کا محتاج نہیں، لہذا روح اپنے قام میں جسم کی محتاج نہ ہوئی۔

اور یہ کہنا بھی باطل ہے کہ روح اپنے ضد کے طاری ہونے کی وجہ سے محدود ہو جاتی ہے، لیکن کہ جاہر کا کوئی ضد نہیں ہوتا، اسی لیے ہم کائنات میں دیکھتے ہیں کہ اعراض و صور کے سوائے جواشیا پر پے در پے طاری ہوتے ہیں کچھ محدود نہیں ہوتا، جیسے صورتِ ماٹیہ اپنے عدد صورت ہو ایسے کی وجہ سے محدود ہو جاتی ہے، اور ماذہ بوان اعراض و صور کا محل ہے محدود نہیں ہوتا، اور ہر جو ہر جو کسی محل میں ہو جد کی وجہ سے اس کے عدم کا تصور بھی نہیں کیا جاسکتا، لیکن کہ جو چیز محل میں نہ ہو اس کا ضد نہیں ہو سکتا، اضد ادویہ ہیں جو پے در پے ایک ہی محل پر طاری ہوتے ہیں اور یہ کہنا بھی باطل ہے کہ قدرت کی وجہ سے روح فنا ہو جاتی ہے، لیکن کہ عدم کوئی اثاثی تحریر نہیں جس کے وقوع کا تقدیر تدرست ہو سکے (یہ وہی دلائل ہیں جن کا ذکر سلسلہ ابتدیت عالم میں ہو چکا ہے، اور اس پر تفصیل سے بحث کر کے ہم نے اس مسئلے کا فسید کر دیا ہے)

اس دلیل پر اعتراض دو طریقے سے ہوتا ہے۔ اولاً اس کی بنیاد اس نظر یہ ہے کہ جسم کی موت روح کی موت کا باعث نہیں ہو سکتی، لیکن کہ روح یہاں میں حلول نہیں کرتی، اور یہ فلاسفہ کے ہاں سلسلہ اولیٰ کی بنیاد ہے اور یہ ہم بتلاچکے ہیں کہ اس کو تسلیم نہیں کیا جاسکتا، ثانیاً کو وہ نہیں مانتے کہ روح کام میں حلول ہوتا ہے، تاہم یہ بدیہی ہے کہ جسم اور روح میں ایک تعلق ضرور ہوتا ہے، جس کی وجہ سے روح کا وجود بغیر جسم کے وجود کے نہیں ہو سکتا۔ اور یہ وہی مسلم ہے کہ جن کو این سینا اور اس کے ہم خیال تحقیقین نے اختیار کیا ہے، وہ افلاطون کے اس قول کا انکار کرتے ہیں کہ روح تدبیم ہے، اور جسم کے ساتھ اس کو عاضی ہو رہا ہے، مشغولیت ہوتی ہے۔ ان تحقیقین کے مسلم کو اس طرح پیش کیا جاسکتا ہے۔

لے یعنی اعداد ویں سلسلہ میں جو اس سے ایک نمبر پہلے گزر چکا ہے۔

اجام کی پیدائش سے پہلے اگر مجموعہ ارواح ایک ہی روح تھی تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ پھر اس کی تقیم کیسے ہوئی؟ کیونکہ روح کا کوئی جنم ہوتا ہے، نہ کوئی مقادہ کی تقیم کو معقول قرار دیا جاسکے؛ اگر کہا جائے کہ تقیم نہیں ہوئی تو یہ حال ہے، کیونکہ بالآخر ہم جانتے ہیں کہ زید کی روح عمر کی روح سے الگ، اور مستقل روح ہے، اگر ورنہ ایک ہوتے تو زید و عمر کے معلومات بھی ایک ہوتے، کیونکہ علم ذات روح کی صفات میں داخل ہے، اور صفات ذاتیہ ذات کے ساتھ پرینت میں موجود ہوتی ہیں، اور اگر کہا جائے کہ ارواح میں کثرت پیدا ہوئی تو سوال ہوتا ہے کہ کس طرح کس بنابر کثرت پیدا ہوئی؟ کیونکہ نہ مواد کی وجہ سے کثرت ہو سکتی ہے، نہ امکنہ کی وجہ سے، نہ ازمنہ کی وجہ سے، نہ صفات کی وجہ سے، لیکن یہ حالت روح کی جسم کی موت کے بعد نہیں ہو سکتی، کیونکہ خود روح کے عقیدے سے کہ قابیں کے زدیک اس وقت ارواح اختلاف صفات کی وجہ سے متکثر ہو جاتی ہیں، کیونکہ اجسام کے ساتھ وہ کروڑیں مختلف صفات کی ہیں اختیار کر لیتی ہیں، ان میں سے کوئی دو روحیں متشابہ نہیں ہو سکتیں، اخلاق و سیرت کا تفاوت ان میں مختلف ہیں پیدا کر دیتا ہے، اور ظاہر ہے کہ سب کے اخلاق ایک جیسے نہیں ہوتے، جیسا کہ ظاہری فطرت ایک جیسی نہیں ہوتی، اگر ایک جیسے ہوں تو پھر زید کے اخلاق اور عمر کے اخلاق میں اشتباہ ہو جائے گا۔

اس بہان سے روح کا حدوث ثابت کیا جاتا ہے، روح اس وقت پیدا ہوئی ہے جب نطفہ داخل ہوتا ہے، اور جب نطفہ کے مزاج میں روح مذہبہ کو قبول کرنے کی استعداد پیدا ہو جاتی ہے تو نطفہ اس کو قبول کر لیتا ہے، بعض وقت وہ ایک ہی روح نہیں ہوتی، کیونکہ بعض دفعہ رحم میں نطفے سے دو توام جنین کا حدوث ہوتا ہے، تو ظاہر ہے کہ ان سے ایک نہیں بلکہ دو روحیں متفاوت ہوتی ہیں، اور یہ روحیں مبداء و اذل سے باواسطہ یا بلا اسطہ ظہور میں آتی ہیں، اور اس جسم کی روح اس جسم کی مذہب نہیں ہوتی، نہ اس جسم کی روح اس ختم کی۔ اور یہ خاص طور

اس خاص متأثالت کی وجہ سے پیدا ہوتا ہے جو ایک مخصوص روح کو ایک مخصوص جسم سے ہوتا ہے، اگر ایسا نہ ہو تو قوام بچوں میں سے ایک جسم دوسرا کے جسم کی نسبت اس مخصوص روح کو قبول کرنے کے لیے زیادہ مستعد نہ ہوتا، کیونکہ دو روحیں معا پیدا ہوئیں اور دونوں طبقے قبول پذیر کے معاً مستعد ہیں، سوال پیدا ہوتا ہے کہ ایک مخصوص روح اور مخصوص جسم میں خاص متأثلت کی مخفیت کون سی چیز ہے؟ اگر یہ مخصوص جسم میں روح کا (نطیجہ ہے) بدن کے باطن ہونے کے ساتھ ہی روح ہی باطن ہو جائے گی، اگر اس کے لیے کوئی دوسری وجہ ہے، جس کی بنا پر اس روح کا اس جسم کے ساتھ خصوصی تعلق ہے (حتیٰ کہ یہ تعلق روح کے حدوث کے لیے شرطی ہے) تو سوال پیدا ہوتا ہے کہ اسی چیز کی روح کے لئے کیا شرط ہونے میں کون سا تجہب ہے؟ لہذا جب یہ تعلق منقطع ہو جائے تو نفس بھی مدد و مہم ہو جائے گا، پھر اس کے وجود کا اعادہ اس وقت تک ہو گا جب تک کہ خدا نے تمامی بریں عیش و نشور اس کا اعادہ نہ کرے، جیسا کہ شریع میں معاد کے سلسلے میں اس کا ذکر کیا گیا ہے۔ اگر کہا جائے کہ روح و جسم کے درمیان جو علاقہ ہے وہ بطیق نزق طبیعی اور کشن فطری ہے جو اس روح میں اس خاص جسم کے ساتھ و دلعت کیا گیا ہے، حس کی وجہ سے وہ دوسرے بد نوں کو چھوڑ کر اسی بدن کے ساتھ کشش و الغت و رکھتی ہے، اور اس کو ایک لحظہ کے لیے بھی چھوڑنا نہیں چاہئی، اور اسی شر فطری کی وجہ سے اس معین و مخصوص بدن میں مقید رہتی ہے اور دوسری طرف اس کی توجہ نہیں رہتی لیکن اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ روح میں بھی فاد بدن کی وجہ سے فاقد پیدا ہو جائے جس کے تذیر و انتظام میں اس کو ایک فطری دلچسپی ہوتی ہے، ہال کبھی یہ دلچسپی جسم سے الگ ہونے کے بعد تھی باقی رہتی ہے، اگر زندگی میں بدن کے ساتھ روح کی منتقلیت مستحکم ہو جائے اور یہ کسکا کم کسر شروارات اور طلب معمولات کی طرف سے اس کی توجہ کو پھر دے۔ اب یہ دلچسپی روح کی اذیت کا باعث ہوتی ہے، کیونکہ روح ان آلات سے محروم ہو جاتی ہے جن کے ذریعے وہ اپنی دلچسپی کو باقی رکھتے رہئے

اپنی مُراد کو حاصل کرنا چاہتی تھی۔

رہا زید کی شخصیت کے لیے اس کے اول حدوث ہی میں روح زید کا تعین، تو یہ لا جاہ جسم و روح کے درمیان سبب و مناسبت کی وجہ سے موکا، مثلاً یہ جسم اس روح کے لیے بہ نسبت دوسرے جسم کے زیادہ صلاحیت رکھتا ہوگا، کیونکہ دونوں میں زیادہ مناسبت ہوگی، اس لیے اس کے اختصاص میں زیادہ ترجیح ہوگی۔ البته عقل بشری میں ان مناسبوں کی خصوصیات دریافت کرنے کی طاقت نہیں ہے، مگر ان تفصیلات سے ہماری لा�علمی کی وجہ سے یہ لازم نہیں آسکتا کہ شخص کی احتیاج میں تکمیل کیا جائے، اس کی وجہ سے جسم کے فنا ہونے پر روح کی بقا کا مسلمان شتیج ہو سکتا ہے۔

ہمارا جواب یہ ہے کہ چونکہ جسم و روح کی باہمی مناسبت ہماری نظر سے غالب ہوتی ہے، اور چونکہ یہی مناسبت ان کے درمیان خاص تعلق کی مقتضی ہے، لہذا بعد نہیں کہ نسبت مجبولہ اس قسم کی ہو کہ روح کی بقا کو جسم کی بقا کا محتاج کر دے، جس کی وجہ سے جسم کا فنا دُر روح کے فنا کا باعث ہو، مجبول کی بنا پر تو حکم نہیں لگایا جاسکتا کہ جسم اور روح کے درمیان نسبت کا ہونا ضروری ہے، شاید یہ نسبت وجود روح کے لیے ضروری ہو، اور اس نسبت کے معدوم ہو جانے پر روح بھی معدوم ہو جائے، بہر حال فلاسفہ کی وہ دلیل قابل استناد نہیں نظر آتی!

تیسرا اعتراض یہ ہے کہ عجوب نہیں یہ کہا جائے کہ قدرت خداوندی کی وجہ سے ارواح معدوم ہو جاتی ہیں تو ہم اس پر مسئلہ سرمدیت عالم میں بحث کر جائیں چوڑھا اعتراض یہ ہے کہ ہم یہ تسلیم نہیں کرتے کہ عدم کے ان طریقوں کے سوا اسی اور طریقے کا امکان نہیں، ہم پوچھتے ہیں کہ اس پر تھاری کیا دلیل ہے کہ کسی شے کا عدم ان تینوں طریقوں کے سوا نے مستصور نہیں ہو سکتا، جب تھاری تفصیل نظری اتنا کے درمیان دائر نہیں تو ممکن ہے کہ ایک چوتھے امکان کا بھی اضافہ کیا جائے، ممکن ہے کہ عدم کے لیے چوتھا اور پانچواں طریقہ بھی ہو، تھارے ذکر کردہ تین طریقوں کے

علاوہ، ان طرقوں کو صرف تین ہی پر مختصر کر دینے کی تو کوئی دلیل نہیں ہے۔  
 دوسری دلیل: جو بہت زیادہ فتویٰ نظر آتی ہے وہ یہ ہے کہ جو ہر پر جو کسی  
 محل میں نہیں ہوتا عدم کا طاری ہونا محال ہے، بالفاظ دیگر سلطانِ کعبی معدوم نہیں  
 ہو سکتے، اس دلیل سے پہلے توثیق شایستہ کرتا ہے کہ جسم کا معدوم ہونا، روح کے عدم  
 کا سبب نہیں ہو سکتا، اور پر اس پر بحث ہو چکی ہے۔ اس کے بعد تسلان ہے کہ  
 کسی دوسرے سبب سے بھی روح کا معدوم ہونا محال ہے، یعنی جب کوئی شے کسی  
 سبب سے بھی معدوم ہو سکتی ہو تو گویا اس میں قوتِ قادر قبلِ قادر موجود ہے، لیکن  
 امکان عدم سابق علی عدم ہے جب طرح کے کسی حادث یا جب وجود طاری ہوتا ہے تو گویا اس میں  
 امکان وجود ہی کو قوتِ وجود کا نام دیا جاتا ہے، اور امکان عدم کو قوتِ قادر کا نام  
 اور جس طرح کہ امکان وجود ایک وصف اضافی ہے جو کسی شے کے بغیر قائم نہیں ہو سکتا  
 (اس کی اختلاف یہ ہے یہ امکان ہوتا ہے، اسی طرح امکان عدم بھی ہے، اسی لیے کہا  
 گیا ہے کہ هر حادث کسی سابق باقی کا محتاج ہوتا ہے۔ پس وہ ماذہ جس میں قوت  
 وجود ہو طاری ہونے والے وجود کو قبول کرتا ہے تو قابلِ غیر مقبول ہو گا، لہذا قادر  
 مقبول کے ساتھ (جب وہ اس پر طاری ہوتا ہے) ضرور موجود رہے گا، اور وہ اس کا  
 غیر مقبول کا لینی اس کا وجود اس کے علاوہ ہو گا۔ پس یہی حال قابلِ عدم کا بھی ہے، ضروری  
 ہے کہ وہ بھی عدم کے طاری ہونے کے وقت موجود رہے، اور اسی کی وجہ سے کوئی چیز  
 معدوم ہو جائے، جیسا کہ وجود کے وقت کوئی چیز موجود ہو کی تھی، اب جو چیز کو معدوم  
 ہو گئی ہے، وہ باقی رہنے والی چیز کے علاوہ ہوئی، اور جو چیز کہ باقی ہے وہ وہی ہے  
 جس میں قوتِ عدم اور اس کا قبول و امکان ہے، جیسا کہ طریقہ وجود کے وقت جو  
 باقی رہتا ہے، طاری ہونے والے کے علاوہ ہوتا ہے اور وہ وہی ہوتا ہے جس میں  
 طاری ہونے والے کی قبولیت کی قوت ہوتی ہے، اس سے یہ لازم آتا ہے کہ وہ شے  
 جس پر عدم طاری ہو جائے مركب ہو اس شے سے جو معدوم ہو گئی ہے، اور اس سے  
 جو عدم کو قبول کرنے والی ہے، اور جو طریقہ عدم کے ساتھ باقی رہتی ہے (یعنی  
 وہی طریقہ عدم کے پہلے قوتِ عدم کی حامل رہی ہے) یہ حامل قوتِ عدم، مادہ ہے۔

اور جو معدوم ہوتا ہے وہ صورت ہے۔ لیکن نفس تو ایک بسیط شے ہے، وہ صورت مجرمہ میں المادہ ہے، جس میں کوئی ترکیب نہ ہو، اگر اس میں صورت و مادہ کی ترکیب فرض کی جائے تو ہمیں بحث میں مادے کو داخل کرنا ہو گا، جو حاصل اُول ہے، کیونکہ جو سلسلہ اس طرح شروع ہوتا ہے لازمی تصور پر وہ کسی اصل اُول کی طرف نہیں ہو گا۔ اس طرح ہم اس اصل اُول کے عدم کو مجال سمجھتے ہیں، اور کسی کا نام روح رکھتے ہیں جس طرح کہ ہم عدم کو مادہ اجسام کے لیے بھی مجال سمجھتے ہیں، کیونکہ وہ اذلی و ابدی ہے، البته اس پر صورتیں طاری ہوتی ہیں، اور معدوم ہو جاتی ہیں، اور اس میں طریقہ صور کی قوت اور طریقہ انعدام صور کی قوت موجود ہے، کیونکہ وہ ان دو نوں تضاد چیزوں کو علی التویہ قبول کرتا ہے، اس سے یہ ظاہر ہو گیا کہ ہر موجود ذات منفرد پر عدم کا طاری ہونا مجال ہے۔

اس بیان کی تفہیم ایک دوسرے طریقے سے بھی ہو سکتی ہے: کسی شے کی قوت وجود وجود شے سے پہلے ہوتی ہے، لہذا وہ اس شے کی غیر موجودی ہے، یہ شے نفس قوت وجود نہیں ہو سکتی، اس کی مقابل ایسی ہے جیسے کسی تند رسالت نظر والے شخص کے متعلق کہا جائے کہ وہ ناظر بالقوہ ہے، یعنی اس میں قوت نظر ہے، اس کے معنی یہ ہیں، دیکھنے کے لیے آنکھ میں جس صفت کا ہونا ضروری ہے وہ موجود ہے اگر دیکھنے میں تاخیر ہو تو تاخیر کی وجہ کسی اور شرط کا فقدان ہو گا، اس طرح سیاہی دکھانے والی قوت سیاہی کو بالغ دکھانے سے پہلے آنکھ میں موجود ہو گی، جب سیاہی بالغ نظر آگئی تو اس نظر کے وجود کے وقت سیاہی دکھانے والی یہ قوت موجود نہ ہو گی۔ کیونکہ یہ کہنا ممکن نہیں ہے کہ جب کبھی ظاہر موجود میں آجائے تو وہ باوجود موجود بالغ نظر ہونے کے موجود بالقوہ بھی ہے، کیونکہ قوت وجود حاصل بالغ نظر قیقت و وجود سے ساتھ کبھی ختم نہیں ہو سکتی۔

لہ اعلیٰ کے طلب غالب یہ ہے کہ جو قدر بلن وجود میں قوت اپنے پرورہ ظاہر آگئی تو اُسے بالمن میں سے کہنا نہ چاہیے اس کے نزدیک قوت ایک ہی ہوتی ہے جب وہ ظاہر ہو تو گئی تو باہم ہر قدر میں ہمیں کسی حاکمی، بالغی، اور بالقوہ کی قدر میں اعلیٰ طبق کے عبور میں ہے یہ لغتہ قدیم ہے دوسرے حاضرہ نے اسے بالکل اعلیٰ قدر دیلہ ہے اب ظاہر ہوا میں کہا جاتی ہیں۔ مترجم

اور جب بیہ مقدمہ ثابت ہو کھاتا تاب ہم کہتے ہیں کہ اگر شے بسیط محدود ہو جائے تو وہ اسکلنا عدم قبل عدم رکھتی ہوگی کیونکہ بالقوہ سے تو سی امراء ہے حالاد ماڑیں دھارکان وجود بھی رکھتی ہوگی کیونکہ عدم کامکان ہو تو وہ واجب الوجوب ہیں لیکن الوجود پولی اور ترجمہ کرنے میں کامکان وجود کے تینیں ہیں تے یہ لازم آتا ہے کہ کسی شے کے اندر ماس کی قوت و وجود اس کے وجود بالفعل کا حصول کے ساتھ صحیح ہو سکتی ہے، کو یا اس کا وجود بالفعل عین قوت وجود ہے، اور ہم بتلاچے ہیں کہ قوت نظر جو اسکو میں ہوتی ہے فیر نظر ہے، عین نظر نہیں، کیونکہ اس سے یہ لازم آتا کہ وہی شے بالفعل بھی ہو اور بالقوہ بھی ہو، یہ دونوں تناظر چیزیں ہیں، بلکہ جب کبھی کوئی شے بالقوہ ہوگی تو بالفعل نہ ہوگی، اور جب کبھی بالفعل ہوگی تو بالقوہ نہ ہوگی، اسی طرح بسیط کے لیے قبل عدم قوت عدم کا اثبات بجا تو قوت وجود کا اثبات ہوگا، جو محال ہے۔

ہم کہتے ہیں کہ یہ ساری بحث وہی ہے جس پر ہم تبصرہ کرچکے ہیں اور خواہ و عناصر کے حدوث و عدم کے خالی ہونے پر کی گئی تھی، مسئلہ ازیست وابدیت عالم میں ہم اس کو توڑچلے ہیں، اور اس تبلیس کا مشارف فلاسفہ کا یہ مفروضہ ہے امکان ایسی صفت ہے جو اپنے وجود کے لیے کسی محل کی مقتضی ہوتی ہے اور ہم اس پر کافی اور سیر حاصل بحث کرچکے ہیں، جس کی ہم بیان نہ کر رہیں کر سکتے، ماذی جو ہر کادوں میں کوئی فرق نہیں۔

یہ صفوت میں متوافق ہے صفوت میں متفق نہیں۔

## مسئلہ (۲۰)

حشر بالاجساد اور اجسام کی طرف ارواح کے عود کرنے،  
دوزخ و جہنّم، حور و قصور وغیرہ کے جسمانی و نونے کے انکا،  
کے ابطال ہیں، اور اس قول کے ابطال میں تھا یہ تمام باتیں  
عوام کی تسلی کے لیے ہیں، ورنہ یہ چیزیں روحانی ہیں جو جسمانی  
عذاب و ثواب سے اعلیٰ وارفع ہیں۔

یہ سب تمام مسلمانوں کے اعتقاد کے خلاف ہے، ہم ذیل میں پہلے تو فلسفیوں  
کے اس قسم کے معتقدات کی تفہیم کر دیتے ہیں، اور بعد ازاں سادہ ہی چیزوں کے خلاف  
جو اسلام کے مخالف ہیں اپنے افتراضات پیش کرتے ہیں۔

فلسفہ کہتے ہیں روح موت کے بعد عجی ہمیشہ ہمیشہ کے لیے باقی رہتی ہے، یا تو  
وہ لذت و سرور کی اس حالت میں رہے گی جس کی بلے پیاہ شدت کے تصور سے  
انسانی اندماں عاجز ہے، یہ الہ و تکلیف یا تورانی ہو گی یا طول زمانہ کے بعد تکین  
پنیر ہو جائے گی۔

ان آلام و لذائذ سے مذاق کے مدارج میں انسانی طبقات مختلف ہوتے ہیں،  
اختلاف بھی ایسا جس کا اندازہ نہیں کیا جاسکتا، جیسا کہ دنیوی لذائذ دنیوی آلام میں بھی  
یہ اختلاف پایا جاتا ہے، لذت سرمدی اور صرف لغوس کا ملہ زیگیر کے لیے ہے، اور الہ  
ابدی لغوس ناقصہ کشیفہ کے لیے، الہ و ایک دور کے بعد منتفعی ہوتا ہے لغوس کا ملہ  
کشیفہ کے لیے ہے، روح سعادت مطلقہ کو صرف کمال و تزکیہ و طہارت نفس یہی کے  
ذریعے حاصل کر سکتی ہے۔ کمال علم سے اخذ طہارت تیک علی سے حاصل ہوتی ہے وہ

علم کی احتیاج اس وجہ سے ہے کہ قوت عقلیہ کی غذا اور اس کی لذت معموقلات کے درک بھی میں ہے اس طرح کہ قوت شہوانیہ کی لذت جنس محبوب سے ملاقات میں ہے یا قوت باصرہ کی لذت صور جمیلہ کے اور اک میں ہے، اور یہی حال دوسرے نام قوی کا ہے۔ روح کے لیے درک معموقلات سے جو چیز رانخ ہوتی ہے، وہ جسم اور متعقینیات جسمانی کے مشاغل و مصروفیات ہیں جو اس کی حیات و خواہشات کے محور پر گھومتے ہیں۔

معموقلات سے عامدی روح کے لیے ضروری ہے کہ اس لذت علمیم کے خوت ہونے پر بخچ دالم کا احساس کرے، لیکن لذات جسمانی کی ظاہری چمک دمک اُسے اپنی طرف مصروف رکھتی ہے، اور اس کا دل بہلائی رہتی ہے، جس طرح کہ خوف کی حالت میں سی جسمانی تنکیف کا احساس نہیں ہوتا، یادوار مخدود جسم پر لگی ہوتی ہے روح سے جسم کے جدا ہوتے ہی آتشِ روحانی اُسے جھکلتے لگتی اور جلانا شروع کر دیتی ہے۔

معموقلات کا اور اک کرنے والے نفعوس ایک قسم کی لذت خنی سے متغیر ہوتے رہتے ہیں، لیکن جسمانی مصروفیات کا لزوم اور شہوات نفاذی کا لاینگک چلو ہے لذت خنی کو غلطت کی سطح پر آنے سے مانع رہتا ہے۔ اس کی مثال ایک ایسے مریض کی سی ہوئی ہے جس کی زبان کا ذائقہ تیخ ہو گیا ہو، وہ میٹھی چیز کو بھی پھیکی محسوس کرتا ہو، اور نہایت لذیذ غذا میں بھی بہت کم لذت پاتا ہو، یعنیکہ بیماری لذت پاٹی سے مانع ہوتی ہے۔ دوسری طرف کمال علوم سے روشنی حاصل کی ہوئی روح میں ہیں جو جب کبھی جسم کا لبادہ انسار پھینکیں گی، اپنی محبوب غذا کے لذیڈا اور پانڈا راحصلہ سے فر جائی و شاداں رہیں گی، ان کی مثال اس شخص کی سی ہے جو کسی زبردست بیماری سے شفایا بہو گیا ہو جس نے اس کو محروسات ظاہری کی لذتوں سے روپ رکھا تھا، اب اب بیماری دفع ہو گئی، اور اُسے ہر چیز کا لطف آنے لگا۔ یا اس کی مثال اس عاشق نبی سی ہے جو اپنے محتوق کی جنت میں بے چین تھا، مگر کسی بھوپی یا خاتم اُسے محتوق سے جدا کر رکھا تھا، اب اُسے ہوش آگیا، یا نشہ اُتر گیا، اب

بارگاہ محبوب میں لذت و صال کا جو یا بن کر حاضر ہو جاتا ہے اور اُس کے خوشی کی کوئی انتہا نہیں رہتی۔

یہ مثال تو حتی لذتوں کی ہے، جو نہایت حقیر ہوتی ہیں، انھیں رو عانی و عقلی لذتوں کے ساتھ کیا نسبت، ہم تو فہم کے لیے اس قسم کی مثالیں دی جاسکتی ہیں، مثلاً تمثیل پسند فہم انسانی ان کی مدد سے عقلی لذات کی پرچھائیں ہی سے مانوس ہو سکے (بعقول غالب بر حرم)

مقصد ہے ناز و غمزہ والے گفتگو میں کام بہ چلتا نہیں ہے دشنه خنجبر کہے بغیر) اگر تم کسی بچے کو یا کسی عنین کو سمجھانا چاہیں کہ لذت جماع کبھی ہوتی ہے تو ہمیں بچے کو کسی تعلیم کی جواہیں کے نزدیک نہایت مرغوب ہو، اور عنین کو کسی کھانے کی جس کو وہ شدت گر شکی کے بعد نہایت لذیز پاتا ہو، مثال دے کر سمجھانا ہو گانا کہ وہ مثل بد کی حقیقی لذت کی اہمیت کا محوالی سائزہ کر سکیں، تاہم انھیں یہ سمجھا دینا ہو گا کہ یہ مثال جو دی جا رہی ہے مثل بد کی لذت کے ساتھ ایک ادنیٰ کی مناسبت بھی نہیں رکھتی اور اس وقت تک حیطہ اداک میں نہیں آسکتی جب تک کوئی طور پر اس کا احساس نہ کیا جائے۔ یہی کیفیت ہے لذاتِ عقلیہ کی لذاتِ جسمانی کے مقابلے میں۔

لذاتِ عقلیہ کے لذاتِ جسمانی سے اشرف ہونے پر دو دلیلیں پیش کی جاتی ہیں۔ پہلی تو یہ کہ فرشتوں کے احوال بناوروں (یعنی دندروں چارپاؤں اور سروروں) سے اشرف ہیں حالانکہ انہیں جسمانی لذتیں (جیسے اکل اور بجا معکٹی کی لذتیں) حاصل نہیں ہیں، انھیں صرف لذت شعور حاصل ہے جس کے حسن و جمال سے وہ مستفید ہوتے رہتے ہیں، اور جس کی خصوصیت یہ ہے کہ خالق اشیا پر انھیں اطلاع ملتی رہتی ہے، اور صفات میں قرب رب العالمین حاصل ہوتا رہتا ہے، مگر خیال ہے کہ یہ قرب قریب نہ کافی نہیں نہ مرتبہ وجود کا قریب ہے۔ کیونکہ موجودات جو بارگاہ رب الارباب سے اپنے وجود کی سند لے کر آتے ہیں ان کے لیے ترتیب ہے،

و سلطنت ہیں، یعنی وہ درجہ علیا سے بالا وسطہ نہ ہو پذیر ہوتے ہیں تاکہ پڑاہ رہ است ظاہر ہے کہ جو سلطنت اس بارگاہ سے قریب ہوں ان کا حرمتیہ بلند ہو گا۔ دوسری دلیل یہ کہ بسا اوقات انسان خود بھی عقلی لذتوں کو جسمانی لذتول پر ترجیح دینے پر مجبور ہو جاتا ہے۔ مثلاً جب کوئی بادشاہ یا سپہ سالار اپنے دشمن پر فتح حاصل کرنا اور برصورت اپنے ملک کو کھانا چاہتا ہے تو وہ لذت نکاح اور لذت طعام پر اپنے فرماضن حقیقی کو منقدم رکھتا ہے، حتیٰ کہ ایک شطرنج یا چوسر کھیلنے والے کو اپنی کامیابی کی دعویٰ میں سارے سارے دل کھانا کھانے کی بھی فکر نہیں رہتی، حالانکہ اس کی عقلی لذت دوسری عقلی لذتول کے مقابلے میں ہمایت ادنیٰ ہوتی ہے احشمت و ریاست کے جویا کو بعض وقت عورت کی محبت بھی اپنے مقصد میں سی جستجو سے باز نہیں رکھ سکتی، کیونکہ وہ حشمت ریاست کی لذت کو قتلی دوامی جیشیت سے جشن مقابل کے ساتھ یکساں خواہش کیا پہ نسبت بہت اربع پاتا ہے؟ اس سے بھی عجیب تر چیز تندگی کی محبت کو خیریاد کہ دینا ہے، ایک بہادر سپاہی صیدان جنگ میں کسی مقصد کے پیش افظعر سرقن کی باڑی لگاتا ہے اور مجبوری طور پر زندگی کی تمام مادی لذتوں کو اپنے مقصود کی لذت کے مقابلے میں ٹھکرایتیا ہے، چلے ہے وہ قوم کی محبت ہو؛ یا حکومت کی خواہش، یا مہب کی الگت ہو، یا اکسین و مر جیا کی تمنا۔

اسی طرح لذات فکریہ اخزویہ، لذات جسمانیہ دنیویہ سے افضل ہیں، اگر ایسا نہ ہتا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمائے کہ ”خدائے تعالیٰ لکھتا ہے کہ میں نے اپنے نیک بندوں کے واسطے وہ چیزیں تیار کر رکھی ہیں، جنہیں نہ کسی آنکھ نے دیکھا، نہ کسی کان نے سنا، نہ کسی قلب بشر پر ان کا خیال گزرا“ اور خداۓ تعالیٰ نے فرمایا ہے ”فَلَا تَعْلَمُ نَفْسٌ فَمَا أَخْفَى لِهِمْ مِنْ قُرْبَةٍ أَعْلَمُ“ (کسی کا دل نہیں جانتا کہ ان (نیک بندوں) کے لیے کیا آنکھوں کی ٹھنڈک پوشیدہ رکھی گئی ہے) یہ ہے وجہ علم کی احتیاج ج کی۔

اور تمام حاصل علوم عقلیہ میں نافع ترین علم وہ ہے جو اللہ تعالیٰ اور اس کی صفات، اور اس کے فرشتوں اور اس کی کتابوں اور اس طریقے کے متعلق ہو جس سے اشیاء کے وجود کا فیضان ہوتا ہے، اور جو بھی ان کے حصول کا ذریعہ ہو اسی وجہ سے وہ بھی نافع ہے، اور جوان کا دستیلہ نہ ہوں، جیسے علم خواست، لغت، شعر اور درسرے علوم متفرقہ تو وہ فتنہ اور صنائع ہیں، کسی دوسرے فن یا صنعت کی طرح۔ رہی عمل دعاویٰ دعاویٰ کی احتیاج، تو یہ ترکیب نفس کے لیے ضروری ہے، کیونکہ جسم سے تلقن کے دوران میں نفس حقایق اشیائے کے دراک سے روکا گیا ہے، اس وجہ سے نہیں کہ وہ جسم میں منتظر ہے بلکہ اس وجہ سے کہ وہ جسم کی خواہشات لی تکمیل اور اس کی جلتیوں کی مصروفیتوں میں لٹکا ہوا ہے، اور یہ خواتین اور جنتیں، نفس کی بیٹیت راستوں نہیں ہیں، اور کشرت عمل کی وجہ سے اس میں مٹکن ہو گئی ہیں۔ جسم کی خواہشات کی لحاظات پیروی، لذات حسکی کی بے پناہ الفت نے نفس میں خونگندگی کے مہاک اثرات پیدا کر دیئے ہیں اس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے جسم کی اس عارضی رفاقت کے ختم ہونے کے ساتھ ہی مھماں و آلام کا ہجوم نفس پر ہلہ بول دیتا ہے۔ ان مھماں کے دو وجود ہیں۔ ایک یہ کہ مادہ اور جسم کی یہ محبت اس کو اپنی خاص لذتیں کے حصول سے مانع ہو جاتی ہے، یہ لذتیں کیا ہیں؟ عالم ملکوت کے ساتھ القال، اور عالم الاموت کے اسرار دلنوڑ کی آنکھی جن میں سرتاپا خشن و جمال ہوتا ہے، اس محرومیت کی وجہ سے اس کو جو بچے چینی اور تکلیف ہوتی ہے ان کو کم کرنے کے لیے جسم کی لذتیں تو نہیں ہوتیں جن میں اس کا دل ہیں جاتا۔

دوسری وجہ یہ کہ نفس میں دنیا اور اس کے اسباب و لذات کی طرف حرمن، میل باقی رہ جاتا ہے کیونکہ اس آد (یعنی بدک) نے اپنی دل فریبیوں میں اس کو محکر رکھا تھا، اور ان لذات کے حصول سے مانع تھا مگر موت کے بعد تو وہ موجود نہیں، اس لیے اب نفس کا حال اس شخص کا سا ہوتا ہے جس کو حسین و تکمیل بیوی حاصل تھی، حکومت و ریاست بیسر تھی، فرمابندر اور اولاد تھی، مگر اس کی حکومت تپیں میں نئی اس کی

مشوق قتل کر دی گئی، اس کی اولاد گرفتار کرنی گئی، اس کی دولت لوٹ لی گئی اس کا گھر بار جلا دیا گیا، اب اس کے دل کو جو تکلیف ہو گی اس کا اندازہ کرنا مشکل ہے، اس طرح اس زندگی میں اس کی امیدیں غیر منقطع تھیں، تعیشات دنیوی اس کو مسلسل حاصل تھے، مگر موت کے آہنی ہاتھ نے نفس عنصری کے پُرانے اڑادیے، طاہر روح بیک جست آزاد ہو گیا اور اپنے زمانہ قدر کی دچکپیوں کو جس سے وہ مانوس تھا یا دکرنے لگا، انسان کو دنیا کی ان الودگیوں سے اسی وقت بخات مل سکتی ہے جب فنا فی خواہشات کو قابو میں لے لختے کی قدرت پیدا ہو جائے، اور رذیل میلانات سے دست کش ہونے کی ہمت پیدا کی جائے، اور علم و تعلوی کی جانب توجہ کی جائے، یہاں تک کہ امورِ دنیوی سے تعلقات منقطع ہو جائے اور امورِ آخروہ سے بربط تقویٰ ہو جائے، اب اگر اس حالت میں اس کو موت آئے تو اس کی نوح تجوہی راحتِ نصیب ہو گی جو ایک قیدی کو ہوتی ہے جب وہ قید خانے سے رہائی پاتا ہے۔ اب وہ اپنی مراد کو مالیا سے، اور یہی اس کی جست ہے مگر نفس سے ان تمام صفاتِ رذیلہ کا ازالہ بالکل تو ممکن نہیں، لیکن کہ ضروریت جسمانی میں اسے ایک گونہ دلچسپی بھی ہے، یاں یہ ممکن ہے کہ ان ضروریات میں کمی کی جائے، اسی لیے خداوندِ کریم کا ارشاد ہے، و ان منکم اہل دارِ دھماکاں علی دربک ختماً مقتضیاً۔ (جی)

جب جسم سے اس کا تلقنِ کمزور ہو جاتا ہے تو نفس سے جسم کے فراق کا صدمہ نیاد نہیں ہوتا، اس کے بخلاف عالم لاہوت کے اسرار کا محروم ہونے کے قابل ہو جاتا ہے، اور ان سے لذت حاصل کرتا ہے، اور اس سے مفارقتِ دنیا کا اثر دور ہو جاتا ہے اور اس کی حالت اس شخص کی سہی ہوتی ہے، جس کو اپنے وطن اور اہل وطن اور گھر بار سے بہت دور پر دلیں میں نکل جانے پر ایک مرتبہ غلطیم حاصل ہو جاتے اور وہ کسی منصبِ بکری پر فائز ہو جائے، اب اہل وطن کی جگہ اپنی کامد مرد اس کے دل پر زیادہ نہ ہو گا۔

چونکہ اں صفات کا کامل ادا الہکن نہیں اس لیے شریعت نے اخلاق میں ایک مستو سط راہ دکھلانی ہے، جو افراط و تغیریط کی درمیانی راہ ہے، جسے نیم گرم پانی جو نگرم ہوتا ہے نہ سرد، دونوں متفاہ صفات سے عاری، اسی طرح مختلف خلائق کے مابین ایک درمیانی راہ رکھی گئی ہے، مشترک را پہنچانی والے اسکے دولت کی حرص و تھج کا موجب ہوتا ہے۔ اور اسراف موجب فقر و احتیاج، اسی طرح بزرگی بہت سے مہمات کے سر کرنے سے بالع ہوتی ہے، اور اس کے مقابل ہتھور دینی غیر ضروری دلیری اس موجب خطرہ و ہلاکت، اس لیے عمل و اسراف کی درمیانی راہ جو نگرم رکھی گئی ہے، اور بزرگی یا حسن اور ہتھور کی درمیانی خلائق شعبوں کی متابعت پسندیدہ سمجھی گئی ہے۔ اسی طرح اخلاق کے دو سرے تمام شعبوں کا حال ہے۔

علم اخلاق طویل الذیل ہے اور شریعت نے اس کی کافی تفصیل پیش کر دی ہے، اور تہذیب اخلاق کے لیے عمل طور پر قانون شریعت کی مراعات کے بغیر چارہ نہیں، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ انسان اپنے خواہشات لفظانی کی اندر ہی متابعت نہ کرے جس کا نتیجہ ہوتا ہے کہ وہ ان خواہشات سے اتنا مخلوب ہو جاتا ہے کہ اس کی ہوئی وہوں ہی اس کی مسجد و بن کر رہ جاتی ہے جس کی پرستش میں صرف ہو کرو وہ اپنی ہلاکت و بر بادی کا سامان کر لیتا ہے، اسی لیے شریعت کی تعلیم اس کو لغزش و مگرائی سے بچاتی ہے، نشیب و فرازت و افت کرتی ہے، جس کی تقدیم کی وجہ سے وہ اخلاق فاضلہ کا نام پہن کر فلاح دار این کی نعمت سے سرفراز ہوتا ہے، اسی لیے قرآن حکیم کا ارشاد ہے کہ: قد آفیح من زکھا و قد دخاب متن دمہا نہیں تھیں وہ مگر اد کو پہنچا جس نے اپنے نفس کو سوارا اور زائرہ دینا جس نے اس کو خاک میں ملا جھوڑا اور جس نے ان دونوں صفتوں، علم و عمل، کو جمع کیا وہی عارف و عابد ہے اور وہی سعید مطلق ہے، اور جس کو صرف علم کی فضیلت حاصل ہو، بغیر مل کے تو وہ عالم فاسق ہے، وہ ایک زمانے تک عذاب میں رہے گا بلکن دو ماہ نہیں، کیونکہ اس کا نفس علم کے کمال سے قوی ہو در ہے گو عوارضِ جہانی

سے وہ ملوث ضرور ہے، مگر یہ عارضی نقش ہے، توقع کی خاکستی ہے کہ تکالیف بھی ایک طفیل زمانے کے بعد رفع ہو جائیں، اور جس کو بغیر علم اعلیٰ کی غسلت حاصل ہوئی ہو تو وہ بخات تو پا جائے گا مگر اس کو سعادت کاملہ نصیب نہیں ہو سکتی۔ فلاسفہ یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ جو شخص مر گیا اس کی قیامت قائم ہو گئی۔

(من مات فقد قامت قامتہ) شریعت میں عذاب و ثواب کی حصی مثالیں جو دی گئی ہیں تو ان سے مراد محض تمثیلات ہیں، یعنی کہ عالم کی گز دسمجہ ان مثالیں کے بغیر حقائق کا دراک نہیں کر سکتی اور اسی لیے یہ مثالیں دی گئی ہیں، ورنہ دو حصے لذات، ان خیز جسمانی لذات سے بدرجہ ارفع و بلند ہیں۔ پس یہ ہے فلاسفہ کا مذہب۔

ہم کہتے ہیں کہ بے شک ان میں سے اکثر باقیش وہ ہیں جو شریعتِ اسلامیہ سے متصادم ہیں، تقویٰ تکہ ہم اس امر کا انکار نہیں کرتے کہ آخرت میں انواع و اقسام کی لذتیں ہیں، جو محسوسات کی لذتوں سے بہت ارفع و اعلیٰ ہیں، اور نہ ہم جسم سے مفارقت نے گے بعد روح کی بقا کے منکر ہیں، لیکن ہم کہتے ہیں کہ ان نام باتوں کی ہم صرف شریعت کے توسط ہی سے جان سکتے ہیں، اس میں معاد کا ذکر آیکا ہے، اور معاد بغیر تقاضہ کے ممکن نہیں، ہم فلسفیوں کے صرف اسی دعوے کے مخالف ہیں کہ ان کی معرفت عقلی قیاس آرائیوں سے ہو سکتی ہے۔

فلاسفہ کی جو باقیں مخالف شریع ہیں وہ یہ ہیں:

حشر بالاجساد کا انکار۔

جہنم میں آلام جسمانیہ کا انکار

جنت میں لذات جسمانیہ کا انکار

اس جنت و دوسری کا انکار جس کی توصیف قرآن مجید میں کی گئی ہے۔

اب ہم پوچھتے ہیں کہ آخرت میں دلوں قسم کی سعادت پاشقاوت یعنی دوچانی

و جسمانی کے اجتماع سے بھلاکون سا امر مانع ہے؟ حد اے تعالیٰ کا یہ قول کہ فلاعلم۔

نفس ما اخْنَى لِهِمْ مِنْ قَرَأَ أَعْيُنُ (یعنی کوئی شخص نہیں جانتا کہ ان نیک بندوں کیلئے آخت میں کیا آنکھوں کی تھنڈک پوشیدہ رکھی گئی ہے) سے مطلب یہ ہے کہ ان تمام نعمتوں سے مجموعی طور پر کوئی بھی واقع نہیں ہے۔ ایسا ہی دوسرا قول بھی ہے (جو ایک حدیث قدسی سے ملخوذ ہے) کہ ”مرے نیک بندوں کے لیے میں نے ایسی ایسی چیزوں ہبیا کر لکھی ہیں جسے نہ کسی استکھتے دیکھا، تاکہ کسی کان نے شنا“ اور نہ کسی قلب بشر پر ان کا تصور گزنا“ تو یہ امور شریفہ ان چیزوں کی نقی پر لات نہیں کرتے، بلکہ دو نوں قسم کے چیزوں کا جمع ہونا ہی کامل ترین سعادت ہے اور نہ ہونا شقاوت۔ اور وہ مکون بھی ہے اور ان کا وعدہ بھی بطریقہ ”اتم کیا گیا ہے“ لہذا بوجی بیان شریعت ان کی تصدق و احتجاب ہے۔

اگر کہا جائے کہ شریعت میں جو نصوص دار دہوئے ہیں دو ایک قسم کی اشتال ہیں، جو مخلوق کی تعییم کے لیے پیش کی گئی ہیں، ہمونکہ عوام اس قسم کے روحاںی موڑ کو تشبیہ و تمثیل ہی کے ذریعے سمجھ سکتے ہیں، چنانچہ صفاتِ الہیہ کو بھی اس قسم کی تمثیلات سے جس کے تصور کے لوگ عادی ہیں بیان کیا گیا ہے، اس لیے انھیں آیات تشبیہ و اخبار سمجھنا چاہئے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ آیات تشبیہ میں جو الفاظ لائے گئے ہیں، عرب کے حاویہ کے لحاظ سے ان کے استعارے میں تاویل کی گنجائش ہے لیکن جنت و دوزخ کی تو عصیف میں جو تفصیل پیش کی گئی ہے اور جو بیان ترین اصول کی بناء پر ترغیب فتنیں کی گئی ہے، اس میں تاویل کی گنجائش نہیں ہے، اگر ایسا سمجھا جائے تو معاذ اللہ کلامِ الہی کو تبلیس پر محمل کرنا پڑے گا، تو یاد ہی کے ذریعے عوام کی مصلحت کے لیے واقعات کو سمح نہ کر کے پیش کیا گیا ہے۔ یہ بات ایسی ہے جس سے منصب نہیں کو پاک رہنا چاہئے۔

دوسرا یہ کہ عقلی دلائل سے اللہ تعالیٰ کے لیے مکان و جہت، صوت، ہاتھ، آنکھ، امکان انتقال اور استقرار عرش وغیرہ کو حال قرار دیا جاتا ہے، اس لیے

ان آیات میں تاویل کو واجب خیال کیا گیا ہے، مگر انہر میں جن باتوں کا دعوہ کیا گیا ہے وہ قدرت خداوندی سے محال نہیں ہیں، اس لیے اور آیتوں کے ظاہری کلام ہی کے مطابق معنی لینا لازم ہے، بلکہ اسی مفہوم کے مطابق بھی جس کی ان میں صراحت موجود ہے۔

اگر کہا جائے کہ دلیل عقلی بعثتِ جسمانی کے محال ہونے پر اسی طرح بھی فائم کی گئی ہے جس طرح کہ خداوے تعالیٰ کے لیے اُن صفات کے محال ہونے پر دلیل قائم ہے، تو یہ فلاسفہ سے اس بارے میں دلیل مانگتے ہیں، اور اس بارے میں ان کے دو مسلم بدلائے جاتے ہیں:

(۱) اپنے اسلام کا دلیل یہ ہے کہ جسم کی طرف روح کے عود کرنے کی تین صورتیں ہیں!

(۲) انسان جسم اور حیات سے عبارت ہے، حیات جسم کے لیے ایک عرض کی طرح ہے، اور اسی سے فائدہ ہے، جیسا کہ بعض متكلّمین کا خیال ہے، نفس یا تدریج کا جسے فائم مجسم یا بد بد جسم کہا جاتا ہے کوئی ملحوظہ وجود نہیں، اور موت کے معنی ہر حیات کا انقطاع یعنی حالت کا تجھیق حیات سے امتناع، جب یہ صد و مہر جو جسم بھی صد و مہر ہو جاتا ہے، اور معاد کے معنی ہیں اللہ تعالیٰ کا اس جسم کو اعادہ کرنا جو صد و مہر ہو گیا ہے، اور اس کو وجود کی طرف پہنانا، اور حیات کا بھی جو صد و مہر ہو گئی ہے، اسے اعادہ کرنا۔

یا کہ ما دادہ جسم بڑی پوکرہ جاتا ہے، اور معاد کے معنی یہ ہیں کہ وہ جسم کیا جائے اور آدمی کی ضلل پر مرکب کر لیا جائے اور اس میں انسانوں کی تلیق کی جائے۔

(۳) روح موجود ہے جو بعد موت بھی باقی رہتی ہے، لیکن پہلے ہی جسم کی طرف جب اس کے اجزاء جمع کر لیے جاتے ہیں تو اس کا اعادہ کیا جاتا ہے۔

(۴) روح کا جسم کی طرف اعادہ ہوتا ہے اچا یہ لعینہ اجزاء سبق کے ساتھ ہو یا کسی دوسرے جسم کے دوسرے اجزاء کے ساتھ ہو، اور اعادہ پانے والا دوسری انسان ہے اس حیثیت سے کہ روح وہی روح ہے۔ رہا مادہ تو وہ تقابلِ التفاہ شدیں۔

بے کیونکہ انسان عبارت ہی روح سے ہے۔

جواب: یہ تینوں اقسام باطل ہیں۔

پہلے کا باطل ہونا تو سراسنٹا ہر ہے، کیونکہ جب حیات اور بدن دونوں معاملہ ہو گئے تو انہیں ان کا پیدا کیا جانا ان کے مثل کی ایجاد ہو گی، جو پہلے مختانہ ان کے عین کی ایجاد، لیکن عود سے مطلب جیسا کہ ہم سمجھتے ہیں یہ ہے کہ اس میں بقلے شے فرض کی جا رہی ہے اور دوسرا شے کا تعدد ہے، جیسے ہم کہیں کہ فلاں شخص نے انعام دیتا پھر تروع کی، یعنی انعام دینے والا باقی تھا، عرف اپنا غل یعنی انعام و نیاز تک کر دیا تھا، پھر وہ اس کام کا اعادہ کر رہا ہے، یعنی اس نے اول کی طرف باجنہس عود کیا ہے، مگر وہ بالعود اس سے فیر ہے، تو حقیقت میں عود مثل کی طرف سے ہے کہ خود اس کی طرف، نیز ہم کہتے ہیں کہ فلاں شخص وطن و اپس ہوا ہے، یعنی وہ کسی اور جگہ موجود رہا، وہ اس سے پہلے وطن میں تھا، اب وہ اپنیستی کو وطن پہنچا رہا ہے جو اس کی سابقہ حالت کے مثال ہے، اگر کوئی تجزیہ باقی نہ رہے، اور اس کے بخلاف چیزیں مستعدہ و مثالیں ہوں، اور زمانی طور پر ان میں قصل ہو تو عود کے لفظ کا اس پر اطلاق نہ ہو گا، مگر یہ کہ متعزز لہ کام سلک اختیار کیا جائے جو کہتے ہیں کہ معدوم شے ثابت ہے، اور وجود ایک ایسی حالت ہے جو کسی عدم پر عارض ہوتی ہے، منقطع ہو جاتی ہے اور دوبارہ اس کی طرف عود کرتی ہے، تو اب عود کے معنی درست طور پر سمجھے جاسکتے ہیں، کیونکہ یہاں بقاۓ ذات تسلیم کی گئی ہے، لیکن یہ تو عدم مطلق کا رفع کرنا ہے جو حقیقی شخص ہے ایسی ذات کے اثبات سے جو مستمرة الثبات ہے تاکہ وجود اس کی طرف عود کر سے لہذا پر محال ہے۔

اگر اس صورت کی حیات میں یہ حیلہ راشا جلیے کہ جسم کی مٹی تو فنا نہیں ہوتی، وہ باقی رہتی ہے، یہ حیات اسی کی طرف عود کرتی ہے۔

ဒو ہم کہتے ہیں کہ بھر جی کہنا بھی درست ہو گا کہ مٹی دوبارہ زندہ ہو گئی، یعنی انتظام حیات کی ایک میعاد گذرنے کے بعد وہ پھر جی رہی، لیکن یہ اعادہ انسان کا نہیں ہوا،

نہ اس کی روح کا کیونکہ انسان خود مستقل ایک چیز ہے، اور اسرار وادہ ہی نہیں ہیں جو اس میں ہے، اس کے تمام اجزاء بدلتے رہتے ہیں، یا اکثر اجزا تبدیل ہی جاتے ہیں جو عذرا کی وجہ سے بنتے رہتے ہیں، اور انسان اپنی روح و نفس کے اعتبار سے ہی رہتا ہے جو پہلے تھا، جب حیات پا روح اس سے محدود ہو گئی قاب عدم کا عودہ کرنا تو سمجھ میں نہیں آسکتا، البتہ اس کے مثل کا انہر فوت قائم ہونا سمجھ میں آسکتا ہے، اور جب اللہ تعالیٰ نے انسان کی حیات منی ہی سے پیدا کی ہے جس سے درخت والمعوذہ سے یا پودے کا جسم جی تشكیل پاتا ہے تو یہ انسان کی پہلی تخلیق ہو گی۔ غرضہ محدود کا عودہ کرنا تو کبھی معقول نہیں ہو سکتا، عود کرنے والا تو وہی ہو گا جو موجود ہو، یعنی وہ اپنی اس حالت کی طرف عود کیا ہو، جو اسے پہلے حاصل تھی، یعنی اس حالت کے مثل کی طرف لہذا عود کرنے والیستی منی ہو گی جو صفت حیات کی طرف عود کر رہی ہے، مگر صرف جسم تو انسان نہیں ہو سکتا، کیونکہ غور کریجے ایک انسان نے گھوڑے کا گوشہ کھالیا، اس سے اس کا لطفہ بنا، جس سے ایک اور انسان ظہور میں آیا، تو کیا ہے گھوڑا ہے؟ یا گھوڑا انسان کی مثل میں تبدیل ہو گیا؟ گھوڑا تو صورت کی وجہ سے گھوڑا ہے تو یہ نہ کہ مادتے کی وجہ سے اس مثل میں موت تو محدود ہو گئی باقی رہا سو ماڈہ۔

رہی دوسری صورت یعنی روح باقی ہے، اور یعنی اسی جسم کی طرف عود کرتی ہے، اور یہی معاویہ ہے، مگر یہی بھی حال ہے، کیونکہ جسم میت تو لازماً می ہو جاتا ہے، یا اسے کیوں سے یا پرندے کھا جاتے ہیں، وہ ہم امیں اڑ جاتا ہے، اس کے اجزاء ہو اس میں علتے ہیں، وہ بھاپ یا پانی میں بدل جاتا ہے، پھر ان کا انتزاع و استخلاص بعد ازاں ہے لیکن فرض کرو کہ قدرت خداوندی سے یہ بھی حکمن ہے، تو اب یہ دو حال سے خالی نہیں؟ یا وہ اجزاء کے جسم جمع کئے جائیں گے جو اس کی موت کے وقت موجود تھے تو یہ لازم ہو گا کہ لٹکرے، ناک کئے ہوئے، یا کافی کئے ہوئے، اور دوسرے ناقص الاعضاء انسان بھی اسی عیسیٰ کی حالت میں حشر کئے جائیں، اور دیہی میت رہی بات ہو گئی، خالی اہل جنت کے حق میں، گوہ اپنی پہلی زندگی میں ناقص ہی پیدا کئئے ہوں، اب ان کا

اس حالت میں اعادہ تباہی کی انتہائی مشکل ہو گی۔ یہ مشکل ہے جو اس مفرضے کی صورت میں پیش آتی ہے کہ موت کے وقت ہی کی جسمانی حالت میں انسان کو زندگی باجاتے، اور اگر اس کے وہ تمام اجنبیجس کے چالیں، جو اس کو وقتی فوتنام تمام عمر حاصل ہوتے رہے ہیں تو یہ محال ہے، دو وجہ کی بنا پر:-

(۱) فرض کرو ایک انسان دوسرے انسان کا گوشت کھا لیتا ہے (بعض حمالک میں ایسا ہوتا ہے، خصوصاً ایام قحط میں ایسے بہت سے واقعات پیش آتے ہیں) ان دونوں انسانوں کا حشر بہت مشکل ہو گا، کیونکہ ما وہ تو دونوں کا ایک ہی ہے، ماکول کا بدن آنکل کا بدن بن جاتا ہے، اور تیریہ نہ کہن ہے کہ ایک ہی بدن کی طرف دور ہوں کا استرداد ہو۔

(۲) اب تی تحقیقات سے ثابت ہوا ہے کہ اعضا جسم ایک دوسرے کو خدا ناتے رہتے ہیں، یعنی ایک دوسرے کی فعلہ غذی پر نمود برہتی ہے، جیسے جگر، اجزائے قلب سے غذا حاصل کرتا ہے، یہی حال دوسرے اعضا کا ہے، ایسی صورت میں اگر تم بعض اجزاء کے معینہ کو فرض کریں جو جملہ اعضا کے لیے ما وہ ہیں تو کون اعضا کی طرف ترقی کا استرازو ہو گا اور ان اعضا کی ترتیب کس طرح ہو گی؟ بلکہ اس کی بھی صورت تھیں کہ ہم آدمی کو آدمی کھانے کی صورت پر غور کرتے تھیں، اگر ہم قابل تولد ہی پر غور کریں جس میں کوئی مردہ گرم ہوا ہوا ہے تو معلوم ہو گا کہ ایک زمانے تک حصیتی باڑی کی وجہ سے اس جسم نے بیانات کی مشکل اختیار کر لی، اور وہ ناج چلن، ترکاری یا گھانس پھونس بن گیا اب ان کو آدمی کھا جاتا ہے، یا کوئی جانور کھا لیتا ہے، پھر اس جانور کا گوشت آدمی کھاتا ہے، تو اب وہ ہمارا بدن بن جاتا ہے، اب وہ ما وہ کہاں رہا جس کی تھیں کی جائی؟ ایک آدمی کا جسم بہت سے آدمیوں کے جسم میں تقسیم ہو جاتا ہے، پھر یہ جسم بھی تخلیق ہو کر مٹی بن جاتا ہے پھر اس سے بھل پھول پیدا ہوتے ہیں۔ وہ بھی گوشت پوست بن کر ذی حیات احجام بن جاتے ہیں، بلکہ اس کے ساتھ ایک نیپرا احوال بھی لازم آتا ہے، وہ یہ کہ

ابداں سے مفارقت کرنے والی روچیں تعداد میں غیر محدود ہیں، اور ابداں کی تعداد محدود ہے تو یہ مواد پوری انسانی روح کے لیے کافی نہ ہوگا اور صفات کو بُتھ کاسا ہو جائے گا۔

رہنی تیسرا صدورت کو روح بدن انسانی کی طرف مود کر سکے، چاہئے یہ بدن کسی مادے سے ہو، کسی مٹی سے بنائے ہو، تو یہ بھی دو وجہ سے محال ہے:

(۱) اول یہ کہ وہ مواد جو کون و فناد کو قبول کرتا ہے مقصر فلک قمری میں محصر ہے، اس کے سوا کوئی وہ کہیں نہیں پایا جاتا نہ اس پر زیادتی ممکن ہے، اس طرح وہ محدود ہے، اور ابداں سے مفارقت کی یہی روچیں تعداد میں لاحدہ وہ اتوان کے لیے یہ مواد ناکافی ہو گا۔

(۲) دوسرا سے یہ کہ مٹی جب تک کہ وہ مٹی ہے تدبیر نفس کو قبول نہیں کر سکتی ہے، تو ضروری ہے کہ عطاہ میں امترزاج بیدا ہو، جو نطفے کے امترزاج کے مشابہ ہوتا ہے، ع نفس اڑتی یا لوٹتا اس تدبیر کو قبول نہیں کرتے، اور انسان کا اعادہ و لکڑی اور لوبہ کے جسم کی طرف حکمن نہیں کیونکہ انسان کا جسم جب تک گوشت، پوست، بڈی اور خلاطتے مركب نہ ہو، وہ انسان ہی کیسے ہوا، اور جب کبھی بدن اور مزاج قبول نفس کے لیے تیار ہو جاتے ہیں تو مبادی و اپیسر نفس کی جانب سے حدوث نفس کے مستحق ہو جاتے ہیں، اسی طرح ایک بدن کے لیے دو دو روچیں بھی آجائیں گی، اور یہ محال ہے۔ اور اسی اصول سے نہیں تنازع بھی باطل ہیتہ تا ہے، اور اینہے دراصل تنازع ہی ہے، کیونکہ یہ اس مفروضے پر مبنی ہے کہ روح جو ایک جسم کے ساتھ صروف اور اس کی تدبیر میں پہنچ کر ہے، وہ موت کے بعد ایک دوسرا سے جسم کی تدبیر میں جو جسم سابق کا بالکل غیرہے صروف ہو جاتی ہے، تو جس سلک سے تنازع کا ابطال کیا جاتا ہے، وہی اس مدرس کے ابطال پر بھی حاوی ہے۔

اعتراض: تم اس شخص کے قول کو کس طرح باطل ثابت کر دے جو آخری صورت اختیار کرتا ہے، اور لقین رکھتا ہے کہ روح موت کے بعد باتفاق رہتی ہے، اور

وہ جو ہر قائم نفس ہے؟ اور یہ بات شرع کے خلاف بھی نہیں، بلکہ شرع میں اس کی طرف اشارتہ القص نہ تھا ہے، چنانچہ باری تعالیٰ کا قول ہے، ”وَلَا تُحْسِنُنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوكُنْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَالَهُ“، بل احسان عند ربكم برزقون، فرجیں... لایہ ا ان لوگوں کو حرمہ مت خیال کرو جو اللہ کی راہ میں مارے گئے ہیں، بلکہ وہ زندہ ہیں اپنے رب کے پاس سے وہ رزق دیجئے جاتے ہیں وہ تو شہ ہیں۔ . . .)

اور آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”اَوْدَارِ حَاجَةِ صَاحِبِينَ بِزَرْبِهِ وَلِوَالِّيَّ“ جسم میں عرش کے نیچے ایک قنیل میں رہیں گی“، نیز احادیث میں جو پھوار والی کی خیرات و صدقفات کا شکوہ رکھنے کے متسلق وارد ہوا ہے، منکر و نکیر کے سوال اور عذاب وغیرہ کے بارے میں جو بھی مردی ہے، وہ سب بقاۓ روح پر دلالت کرتے ہیں اس کے ساتھ ہی نہ ہب ہیں یہ بھی تعلیم دیتا ہے کہ ہم بعث و نشود پر بھی ایمان لا سیں، اور بعث سے مراد اجسام کا پھر سے نشر ہے، اور بعث کی طرح سے حکم ہے، ایک یہ کہ روح کا عدو بہر حال کسی بھی جسم کی طرف ہو، چاہیے وہ جسم اول کے مادے سے بننا ہو یا اس کے غیر سے، یا اس مادے سے جس کی ملپی دفعہ تخلیق ہوئی ہے، یکونکہ انسان اپنی روح سے عبارت ہے نہ کہ جسم سے، جسم کے اجزاء تو لگاتار بدلتے ہی رہتے ہیں، بچپن سے بے کر بغاٹ میں، دُلبے پن سے بھی، موسمے بین سے بھی، غذا کی تبدیلی سے بھی، اور اس کے ساتھ مزاج بھی بدلتا ہے، اس کے باوجود انسان وہی رہتا ہے، اور یہ مقدور خداوندی ہے، تعالیٰ شاند، اور اسی روح کو عود کرنا ہو گا، یکونکہ روح اپنے آں سے محروم ہو کر آلام لذات سے استفادہ نہیں کر سکتی تھی، اب اس کو ایک حائل آللہ دے دیا جاتا ہے اور یہی صحیح ترین معنی میں روح کا عود کرنا ہے۔

اور یہ جو آپ نے دعویٰ کیا ہے کہ نفوس غیر متناہی ہیں، اور مواد متناہی، تو غیر متناہی کا تنہائی کی طرف ہو دھال ہے تو یہ بے اصل ہے، یکونکہ اس کی بذریعہ تمہام اور تناقض ادوار علی اللہ وام پڑھے، لیکن جو قدم عالم کا اعتقاد نہیں رکھتا تو اس کے نزدیک نفوس مفارقہ ابدان متناہی ہیں، اور موجودہ اُن کے متناسب کے موافق ہیں۔

اگر یہ تسلیم ہی کیا جائے کہ ارواح کی تقداد فریدہ ہے تو خدا کے تعالیٰ ایجاد و آخرت کی تدبیروں پر قادر ہے، اس بات سے انکار، اللہ تعالیٰ کی قدرت تخلیق کائنات سے انکار کے متراود ہے، اور اس کا ابطال مسلمہ حدوث عالم میں گزر چکا ہے۔ بلا اب رہی محال ہونے کی دوسری وجہ یعنی مذہب تاسخ سے ماننت، تو یہاں افلا پر جھکڑا ہیں کرنا پاپ ہے۔ تصرع میں جو کچھ بھی فارد ہے اس کی تصدیق نہم پر واجب ہے، خواہ وہ تناسخ ہی کیوں نہ ہو، البتہ ہم اس عالم میں تناسخ کا انکار کرنے ہیں رہا بعثت و نشر کا معاملہ تو ہم اس سے انکار ہیں کر سکتے، چاہے کوئی اُستے تناسخ کہہ لے یا کچھ اور۔

دہنختارا توں کہ ہر مژاچ جو قبول نفس کے لیے مستعد ہو، میادی وجود کی طرف سے نفس کے فیضان کا سخت ہوگا، قواس سے یہ لازم آتا ہے کہ فیضان نفس بالطبع ہوتا ہے کہ بالامادہ، اور ہم اس خیال کا ابطال حدوث عالم میں کر جکے ہیں، یکونکہ آپ کے پاس مذہب سے تو یہ بھی عجب ہیں کہ اگر وہاں نفس موجود نہ ہو تو بھی جسم حدوث نفس کا مستحق قرار پا جائے گا۔ اور از سر نو ایک نفس کی ضرورت ہوگی۔

ایں آپ کے لیے یہ کہنا باقی رہ گیا کہ رو حین ارحام ہی میں مستعد مژاچوں کے ساتھ بعثت و نشر کے پہنچے ہی کیوں نہ متعلق ہو گیں، بلکہ انہیں ہمارے اسی عالم میں متعلق ہونا چاہئے تھا۔

تو کہا جائے کہ کہشتادیہ مدد اہونے والی رو حین، ایک دوسری ہی قسم کا تعلق چاہتی ہیں جن کے اسباب کی تکمیل یک خاص وقت ہی میں ہوتی ہے، اور عجب ہیں کہ جو تعلق نفس کا تعلق مفارقة کے لئے مشروط ہے، نفس مادتہ کی استعداد مشروط سے مختلف ہو، یکونکہ نفس مادتہ نے تدبیریدن سے اپنے لئے اب تک کوئی کمال حاصل ہیں کیا ہے جو نفس کا لئے کیا ہے، پھر یہ صحیح علم خدا ہی کہ ہے جو ان کے اسباب و شرائط اور ادراقتاً حافری کو برہت جانتا ہے۔ ہم صرف یہی جانتے ہیں کہ قدرستی باری سے یہ ساری بائیں

ممکن ہیں اور شریعت اسلامیہ ان کا اثبات کر دی ہے نہم پر اس کی تصدیق واجب ہے۔  
وہ سلسلہ فلاسفہ کا یہ ہے کہ کسی کی قدرت بیس یا تین ہیں ہے کہ فولاد ایسا نکتہ وی  
کہ اپنے زندگانی کے طور پر استعمال ہو سکے۔ ہاں یہ صورت ہو سکتی ہے کہ ان غاص  
اسباب کی وجہ سے جن سے ایسا ہوا کرتا ہے۔ فولاد سیط عنصر میں تخلیل ہو جائے پھر  
عنصر میں ہو جائیں اور مختلف ادوار و مرامل طے کرتے ہوئے روئی کی صورت اختیار  
کر لیں، پھر روئی سے صورت بنا لیا جائے، صورت سے کپڑے تیار کر لئے جائیں، جیسا کہ ہوا  
بھی کرتا ہے، لیکن الگیہ کہا جائے کہ یہ مرحلے طے کئے بغیر ہوتے کہ ایک خود ایک دیا چند  
خطوٹوں کے اندر سوتی کڑی کے کامیک عمار ہو جائے تو یہ محل ہو گا۔

ہاں یہ ممکن ہے کہ کسی انسان کے دل میں یہ خیال گزے کے آستھانات تھوڑی  
سی تدست میں طے ہو جائیں کہ انسان اس کی درازی کا احساس بھی نہ کر سکے تو  
خیال ہو گا کہ یہ سب دغناً تاقع ہو گیا۔ اور جب یہ سمجھیں اگیا تو کہنا ہو چکا کہ وہ انسان  
جس کا بعث و حشر ہوا ہے الگ اس کا جسم پھر پایا گوت وغیرہ کا ہو یا خالص مٹی کا  
ہو تو وہ انسان نہیں ہو گا۔ انسان تو وہی مانا جاتا ہے جس کی شکل خاص پر تکمیل ہوئی  
ہو رہی ہے وہ ہڈی، رگوں، گوشت، غصاریف، افلات وغیرہ سے مرکب ہو۔ اور  
یہ اجزاء مفردہ اجزاء سے مرکبہ پر تقدیم رکھیں، لہذا اس کا یہ دل اس وقت تک  
تیار نہ ہو گا جب تک کہ اعضا نہ ہوں، اور اعضا کے مرکبہ بغیر گوشت، ہڈی اور رگوں  
وغیرہ کے نہیں سکتے، اور ان مفردات کا دجدوں بغیر افلات کے نہ ہوں سکتے، اور  
چاروں افلات کا دجدوں جب تک کہ مواد فذاتی نہ ہو نہیں ہو سکتا، اور فذاتی کی تکمیل بغیر  
حیوانات کے گوشت یا نباتات جیسے غاذ، پھل وغیرہ کے نہیں ہو سکتی، اور یہاں  
وہ نباتات کی پیدائش بغیر عرض اصرار و میہ کے نہیں ہو سکتی، پھر عنصر ارادہ کیلئے  
تخلیل و تجویی کے کئی مثالیں طے کرنے پڑتے ہیں جن کی تفصیلات مشہور و معلوم ہیں۔  
پس بتائیں کہ مسلم انسانی کی یہی تجدید مکمل موقع اس کی طرف پھر سے عورت سلطنت  
بغیر ان ادوار و مرامل کے طے کیسے ہو گئی ہے یہاں تو اس بیکثیر کی اتفاق ہے۔

کیا پھر لفظاً "کن" کے ساتھ ہی ایک مٹی کا پتلا انسان بنکر چلتا پھر تا نظر آئے گا، یا ان اسباب ہیں ایسا انقلاب آجائے گا کہ یہ ساری منزہ نبیں طے کرنے کی ضرورت ہی نہیں رہے گی؟ یعنی وہ اسباب جو مرد کے جسم سے خدا کے لطیف اجزاء کو منی بنائیں کہ اس کو عورت کے رحم میں پہنچاتے تھے، پھر یہ بینی خون حضن سے تعاون کر کے اوس سے ایک طویل عرصہ تک اجزاء مامل کر کے مضائقہ کی شکل بنادیتی تھی، پھر تو تمہرے سے جینیں بتا تھا، پھر جنین سے پچھے بچھے سے جوان، جوان سے ایدعیہ، اوہیہ سے بوڑھا، غرفتکہ اسباب کے یہ سارے مرحلے بغیر طے ہوئے رہی ہیں۔ جب یہ سمجھ میں نہیں آتا تو کن سے ایک عجیب و غریب پستے کا کھڑا ہو جانا ہمیں بہیں نہیں ہستکتا، کیونکہ مٹی سے کوئی خطاب نہیں ہو سکتا، کن کا لفظ سنبھال کی اس میں طاقت کہاں، غرفتکہ بغیر ان سارے مرافق کے طے ہوئے مٹی یا کسی چیز کا انسان بن جانا بھی محال ہے، لہذا بعث و نشر بھی محال ہے۔ اعتراض: انسانی پیدائش اور نشوونما کی تدبیجی ترقی کی ضرورت کے ہم بھی قائل ہیں جیسا کہ ہر ہبھی تایم کرتے ہیں کہ لوہہ کے ایک خود کو سوت کا عامار بننے کی لئے کافی مرحلے طے کرنے ہوں گے، جب تک کہ وہ لوہا ہے عامہ نہیں ہو سکتا، اس کو ایک طویل مدت کے گزر نے کہ پہنچنے کا ترویجی تاریخی پھر سوت پھر سوت سے کہا بنا چاہئے جب کہیں اس کی قسمت میں عمائدہ بنتا لکھا ہو گا۔

مگر ہم یہ بھی تسلیم کرتے ہیں کہ اگر کوئی چاہے تو یہ کام ایک لمحہ بھر میں بھی ہو سکتا ہے۔ اس کے لئے یہی دلیل کافی ہے کہ وہ ممکن ہے، خیریہ بھی جانے دیجئے یہ کون کہتا ہے کہ جسم کا بعث و نشر لمحہ بھر پا گھری بھری ہیں ہو جائے جما، ممکن ہے کہ ہڈیوں کے جمع ہونے اس پر گوشہ کا غلاف منڈھے جانے اور اس میں اعصاب اور رول کا جمال پھیلایا جانے کے لئے کچھ عرصہ درکار ہو گا، جس پر کوئی تعجب نہیں، البتہ ہمارا کہنا یہ ہے کہ یہ اور وہ مرافق طے ہوں گے بھی تو قدرست قادر ہی سے طے ہوں گے، چلے اس کے لئے کوئی واسطہ ہو یا نہ ہو، واسطہ کا ہونا یا نہ ہونا دوں ہم اسے نہ دیکھ سکتیں،

بیساکھ ہم "مسئلہ اول" میں اس کا ذکر کیا چکے ہیں، جہاں یہ بحث بھی ہو چکی ہے کہ اجراء عادتاً یا مقتضات وجد کا اقتراض بطرق تلازم نہیں ہے، بلکہ عادات کا خلق ممکن ہے اس سے ان امور کا ہماریں آنے قادرست باری تعالیٰ سے بغیر اسباب کے وجود کے بھی ممکن ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ ان ادوار کا طے ہونا اس باتے بھی ممکن ہے، لیکن ان کے لئے یہ شرط کوئی ضروری نہیں ہے کہ اس باب دہی ہوں جن سے آپ والوں ہو چکے ہیں، بلکہ قدرت کے خواص میں بے شمار عجیب و غرائب ہیں جن پر عقل انسانی کو ایسی تک اللاح فہیں ہوئی ان کا انکار وہی کر سکتا ہے جو صحبت ہے کہ مشاہدہ کردہ چیزوں کے سوابے دنیا میں کسی حیثیت کا وجود نہیں، جبکہ بعض لوگ سحر کے وجود کا انکار کرتے ہیں، نیز نیرجات، طسمات، سمجھرات اور کرمات کے وجود کے بھی قابل نہیں، مالا کہ یہ سب بالاتفاق ثابت ہیں، ان کے اسیات عجیب و غریب بھی ہیں اتنا معلوم ہے کہ اگر کوئی شخص مقناطیس کو سمجھی نہ دیکھا ہو تو اس یہ سُن کر پڑا تعجب ہو گا کہ وہ فولاد کے جذب کرتا ہے، ممکن ہے کہ وہ اس کا انکار کرتے اور کہے کہ فولاد کا گھینچا جانا بغیر اس کے کہ کسی رشتہ سے ہاندہ کر اس کو گھینچا جائے ممکن ہی نہیں، مگر جب وہ جذب مقناطیس کا مشاہدہ کرے گا تو اس کو نہایت تعجب ہو گا، اور اپنے قصور علم کا اعتراف کرے گا کہ عجایباتِ قدرت کا احاطہ ممکن نہیں اسی طرح ملاحدہ جو بعثت دشوروں کے منکر ہیں جب اپنی قبروں سے اٹھائے جائیں گے تو وہ صفت خداوندی کا مشاہدہ کر کے حیران ہو جائیں گے، مولیٰ پنچ کے پر نادم ہوں گے، مالا تکہ اس وقت نہادت سے انہیں کوئی فائدہ نہ ہوگا، وہ اپنے انکار پر افسوس کریں گے، مگر افسوس انھیں بجا نہ سکے گا؛ انسان سنتے کہا جائے گا کہ ہندو آنندی گھنٹنیہ تکنی گونڈ د (یہ وہی ہے جس کا تم انکار کرتے تھے) یہ انکار ویسا ہی تھا، جیسا اشیا، کی عجیب و غریب خاصیتوں اور عجیب و غریب چیزوں کے وجود سے کیا جانا۔ فرض کرو کہ ایک انسان پیدا شیہی سے ذہنی بہوش و قیز پیدا ہوا ہے، اگر تم اس سے کہو کہ وہ

وہ ایک ناپاک نظر ہے، اس کے اجزاء مثالیں ہیں، عورت کے حرم میں جا کر مینقش ہوتے۔  
ہیں کوئی گوشہ نہ تھا ہے، کوئی پچھا کوئی ہڈی، کوئی غضروف، کوئی ریگن، کوئی چربی، پھر  
اس سے آنکھ بنتی ہے جس کے مزاج کے لحاظ سے سات مختلف طبقات ہوتے ہیں  
زبان بنتی ہے واثت بنتے ہیں، سختی و نرمی کے لحاظ سے باوجود دُل کے قریب قریب ہستے گے،  
ان ہیں تفاوت عظیم ہوتا ہے، اور اسی طرح جو جو عجیب عجیب چیزیں فطرت کے خاتمه کا ہا  
میں پھیلی ہوئی ہیں ان سب کا وہ انکار کس سے زیادہ شدت کے ساتھ کرتا، جتنا کہ ملا جاؤ  
حال آخرت کا کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ اشد اکٹا عطا مانعڑتہ..... الآية  
(کیا ہمیں زندہ کیا جائے گا جب ہم پوسیدہ ہویاں ہو جائیں گے)

منکر بعثت اس بات پر غور نہیں کرتا کہ آخر کس کو یہ کیسے معلوم ہوا کہ اسباب وجود  
اس کے مشاپدہ ہی کے صفتک محدود ہیں؟ کیا تعجب ہے کہ اجسام کے دوبارہ زندہ کئے  
بلتے کا کوئی ایسا اسلوب ہو جس کا اس نے کبھی مشاپدہ نہ کیا ہے، چنانچہ بعض روایتوں  
میں آیا ہے کہ قیامت کے قریب زمین پر زبردست بارش ہوگی، جس کے قطرے نطفوں  
کے قطروں نے مشاپدہ ہوں گے اور میں ہیں ھصل ہل جائیں گے اور ان سے اجسام ادا ہے  
پیدا ہوں گے، تو کوئی تعجب نہیں کہ اسباب الہی میں کوئی بات اسی کے مشاپدہ ہو اور  
ہم لوگوں کی اطلاع نہ ہو، اور اسی سے اجسام کا بعثت ہو، اور ان میں استعداد پیدا ہو جائے  
کہ چیلی ہوئی احوال کو تبیول کر لیں۔ کیا اس امکان کے انکار کی کوئی دل وجہ سکتی ہے؟  
سوائے خالص تعجب و مجرمت کے کچھ ہاتھ آتا بھی ہے؟

اگر کہا جائے کہ فعل الہی کا ایک غیر تغیر اور مقرر طریقہ ہوتا ہے، اسی لئے خدا تعالیٰ  
نے فرمایا ہے و ما امونا الا واحدۃ کالسم البصر یعنی (ہمارا کام تو بس ایک  
دم کی بات ہے جیسے ایک نگاہ کی) نیز فرمایا کیا ہے ولن تجد لستہ اللہ  
شب دیلا (یعنی تم اللہ کے قانون میں کوئی تبدیلی نہ پائی گے) اگریہ اسباب جن کے  
امکان کا قائم وہم کردے ہے ہو، واقعۃ موجود ہوں تو چاہتے ہیے کہ یہ عمل میں ایسیں اور بار بار انکی  
تکرار لاتنا ہی طور پر ہوگی، اور کائنات میں ہمور و ترقی کا موجودہ نظام یعنی لاتنا ہی ہو گا،

مکمل وعدہ کے اس اعتراف کے بعد اس بات پر بھی کوئی تعجب نہ ہونا چاہیے کہ طویل مدت کے بعد کاروبار کے نجع ہی بدل جائیں، مثلاً ہزار سال بعد قانونِ قدست اپنی روشن ہی بدل دے لیکن یہ تبدیلی بھی واٹی اور بابدی ہوگی، قانونِ قدست کی اس سنت کی بناء پر کہ وہاں تبدیلی کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

اویہ بات اس وجہ سے ہوگی کہ فعل الہی مشیت الہی سے صادر ہونے کے، امشیت الہی جتنی حیثیت سے متعدد نہیں ہے، کہ چھات کے اختلاف کے ساتھ اس کے نظام میں بھی اختلاف پیدا ہو جائے، بوجمی اس سے صادر ہو گا، خواہ کسی شکل میں ہو، انتظامی طور پر مکمل ہو گا، یعنی اس کی ابتداء و انتہا ایک ہی نظر پر ہوگی، جیسا کہ سارے اسباب و مہبباً میں ہوا اشتادہ ہے۔

اگر تم تو اللہ تعالیٰ کی موجودہ نیز رشتہ ہو جاریہ عادت ہی کو جائز قرار دیتے ہویا اس نجع کے عادہ کو چلہے پھر زمانہ طویل کے بعد ہی ہو برسیل تکار وعدام جائز ملتے ہو تو پھر نہیں قیامتِ فاختہ کے عقیدہ سے دست بردار ہونا چاہیے اور ان چیزوں سے بھی جن پر کہنا ہر شرع دلالت کرتا ہے، کیونکہ ان سے یہ لازم آتی ہے کہ ہمارے اس وجود سے پہلے بارہا قیامت آچکی ہے، بارہا خروش و شر کا معاملہ ہو چکا ہے اور پھر بارہا ہو گا، وہاں حرفاً الی لانها بایہ۔

لیکن اگر تم کہتے ہو کہ سنتِ الہی کسی مختلف چیز میں جنساً بدل سکتی ہے، اویہ تبدیلہ سنتِ عواد نہیں کرتی، اور امکان کی مدت تین اوواریں قیم ہو سکتی ہے۔  
۱۔ پیدائشی حالم سے پہلے، جبکہ اشد تعالیٰ موجود تھا، مگر عالم نداخنا،

۲۔ عالم کی پیدائش کے بعد

۳۔ اختتام یعنی منہاج بعضی

اب یہ نقطہ نظرِ عامِ نظم و یکسانیت کو باطل قرار دے گا، کیونکہ یہ سنتِ الہی کو بالغ تغیر سمجھتا ہے، لیکن یہ تو اعمال ہے، اگر اس کا امکان ہو تو ایسی مشیت بالا رادہ کے متعلق ہو گا جو اختلافِ احوال سے ہو گزرتا ہے، لیکن مشیتِ ازلیہ کا تو ایک مقرر طریقہ

ہوتا ہے جس میں کوئی تبدیلی نہیں ہوتی، فعل الہی مشیت الہی کے متواری ہوتا ہے اور بتی ایک ہی نتیجہ پر جا رہی ہوتی ہے۔ وہ مختلف زمانوں کی نسبت سے مختلف ہیں مہو سمجھتی۔

فلسفی یہ بھی دعویٰ کرتے ہیں کہ ہمارا یہ قول خدا کے ہر چیز پر قادر ہونے کے عقیدہ کے خلاف نہیں ہے، کیونکہ تم قریب تھے ہیں کہ خدا کے نعلیٰ بعثت و شراؤہ جمیع امور مکمل پر قادر ہے جس کے معنے یہ ہیں کہ اگر وہ چاہے تو کر سکتا ہے ہمارے قول کے صدق کے لئے یہ شرط نہیں ہے کہ وہ کہیں رہا ہو یا ان کا ارادہ کر رہا ہو۔ یہ بات ایسی ہی ہے جیسی کہ (مشلاً) کہیں کہ "کوئی شخص اپنا گھاٹ لیتے یا اپنا سیٹ چھیر لیتے پر قادر ہے اور اس معنے میں اس کی تصدیق ہو گی کہ اگر وہ ملے ہے تو ایسا کر سکتا ہے، لیکن ہم جانتے ہیں کہ وہ ایسا نہ چاہے گا اور نہ کرے گا، اور ہمارا قول کہ "وہ نہ چاہے اور نہ کرے گا" ہمارے اس قول کا متناقض نہیں ہے کہ وہ قادر ہے اس معنی میں کہ اگر وہ چاہے تو کر سکے گا، کیونکہ حیات شرطیات کے متناقض نہیں ہوتیں، جیسا کہ منطق میں مذکور ہے کہ یہ کہ ہمارا قول کہ اگر وہ چاہے تو کرے گا اس طبقی موجب ہے اور ہمارا قول کہ نہیں چاہا اور نہیں کیا، دونوں حکمیتیں سالیہ ہیں اور اس اپنے حکمیتی موجب بشرطیہ کا متناقض نہیں ہوتا۔

لہذا بودیل یہ ثابت کرتی ہے کہ اس کی مشیت ازلی ہے اور متغیر نہیں ہوتی، وہ یہ بھی ثابت کرتی ہے کہ امر الہی کی اجرائی انتظام و انصباب اُن کے ساتھ تنکراز و عدم تہی ہوا کرتی ہے اگر وقت کی اکایاں مختلف بھی ہوں تو اس کا اختلاف جو نظم و ضبط کے تحت ہیں ہو گا، اور اسی میں تنکراز و عدم ہو گا، اور اس کے ساتھ ناممکن ہے۔

جواب ہمارا یہ ہے کہ یہ مسئلہ قدم عالم ہی کے مسئلہ سے متعلق ہے کہ مشیت قدر یہ لہذا عالم کو جو قدم ہی ہونا چاہیے، اور یہ اس چیز کو باطل ثابت کر چکے ہیں اور بتا چکے ہیں کہ مرتب کا فرض کرنا بعید از قیاس ہیں ہو سکتا جو یہ ہیں:

- ۱- خدا کے نعلیٰ کا وجود تھا، اور عالم نہ تھا ۲- پھر اس نے عالم کو زیر مشاہدہ م

کے مطابق پیدا کیا، پھر از سر نبود و سرانجام شروع کرے گا جس میں جنت و دنخ کا وحدہ کیا گیا ہے۔ ۳۔ جب تمام چیزیں معدوم ہو جائیں گی اور صرف اللہ تعالیٰ باقی رہے گا، یہ مفروضہ بالکل ممکن ہے گو شریعت یہ بتکانی ہے کہ جنت و دنخ کا ثواب و عقاب واسی ہوتا ہے۔

بمسئلہ خواہ وہ کسی طرح مشتمل کیا جائے و مسئللوں پر منی نظر آتی ہے۔

(۱) حدوثِ عالم، اور حصولِ حادث کا ہماز قدیم سے،

(ب) خرقِ حادث، میہات کے خلق کی وجہ سے جو انساب کے بغیر خلق کئے گئے ہوں یا انساب کی وجہ سے مگر دوسرے غیر معتاد بھی پہ ہم ان دونوں مسئللوں کا نصیلہ کر کچکے ہیں، و اللہ اعلم بالصواب۔

## حکایت

اگر ہم سے کوئی پوچھے کہ تم ان فلسفیوں کے مذاہب کی تفصیل تو کہا چکے، اب ان کے کفر و اسلام سے متعلق تمہارا کیا خیال ہے؟ کیا تم ان کو کافر اور واجہ القتل قرار دیتے ہو؟ تو ہم لکھتے ہیں کہ صرف تین مسلوں میں ہم ان کو کافر سمجھتے ہیں:-

- ۱۔ مسئلہ قدام عالم اور ان کا یہ قول کہ جو اہم تمام قدم ہیں۔
- ۲۔ ان کا یہ قول کہ اشت تعالیٰ جزوی معلومات کا احاطہ نہیں کر سکتا۔

ج۔ ان کا اکابر حشر احادیث و بیعت و اثر۔

یہ میں مسائل میں جو اسلام کے ہولی عقائد سے متعارض ہیں، ان کا مقتند گویا لکھنے اپنی  
کام مقتند ہے۔ بعد ان کا یہ کہنا کہ جنت و دنیا کی تشبیہاتِ صوری چہوڑہ عالم کی بعض  
تفہیم و تغییر کے لئے بیوی ملن کی کوئی حقیقت نہیں تو یہ صریح کفر ہے، جس کا مسلمانوں  
کے قرتوں میں سے کوئی بھی اعتقاد نہیں رکھتا۔

سے ہے ان تین مسلوں کے سوائے باقی امور جیسے صفاتِ الہیں تصریف، اختقاد اذو  
کو متوازن ریتے قابل تسلیک بنیاد پر قائم کردیں، تو یہ قریب قریب معززہ کے  
مذاہب کے مثال ہیں۔ تلازم سباب طبیعیہ کے باسے میں ان کا مذاہب وہی ہے جو کی  
معترض نے مسئلہ تو لذیں تصریح کی ہے، اندھہ و سری باقیں جو فلسفیوں سے نقل کی جاتی  
ہیں، ان کا بھی یہی حل ہے۔ کوئی نہ کوئی اسلامی فرقہ ان کی تکرار کرنا انتظار نہیں ہے جو شخص  
اپنی بیعت قسم کے اسلامی فرقوں کی تکفیر کرتا ہے تو وہ ان کی بھی کر سکتا ہے، اور جو کفار سے توقف  
کرتا ہے وہ صراف اپنی تین مسلوں میں ان کی تکفیر کرتا ہے، پھر ایسے مقصود نہیں کہ اہل بیعت  
وہ ہدیٰ کے مسلمان ہونے یا نہونے پر خدا کریں۔ اور نہیں ہم تحقیق کرنا چاہتے ہیں کہ ان کی ان  
بدعات کو ختم یا سٹیہ قرار دیا جاسکتا ہے، کیونکہ ان مسئلہ پر گفتگو اس کتاب کے مقصود سے خارج  
ہے۔ خدا کے تعالیٰ سے دعا ہے کہ وہ نہیں سیدھے راستہ کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین

تمہست

## تعلیمات

۳۵۷ سطر ۱۵ لہ اس سے لازم نہیں آتا کہ فرماں نے عقلی تگ دو دو کو بیا کھل غیر فرمودی قرار دیا ہے اور اس سے قطعی دست برداری کو وہ ما و صواب بھیتے ہیں بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کو حقیقت کی طرف پہنچانے والا ایک وسیلہ تیار کرنے ہیں جیسا کہ عقل مدد کات اور صوفیا اور مسلمان کے ساتھ منقصہ و کی طرف بڑھنے کا واقعہ خود ان پر گزرا۔

<sup>صحیح</sup>

۳۵۸ سطر ۹ : ۳۶۰ الہی کی وجہ تسمیہ میں مختلف احوال ہیں بعض کہتے ہیں کہ سب سے پہلے اسی نے الہیت کو نظری فکر کے طور پر پیش کیا، بعض کہتے ہیں کہ "الله" یعنی دیانتاؤں کے خاندان سے اس کا تعلق ہے۔

۳۶۱ سطر ۱۲ : ۳۶۲ میں فلسفیل کے اس اصول سے دافع نہیں ہوں جس کا فرماں دعویٰ کرتے ہیں اور اس کو ان کی طرف منسوب کرتے ہیں ہاں میں یہ جانتا ہوں کہ فلسفیل کا ایک طریقہ تربیت ہوتا ہے جس پر وہ لپتے تناندہ کو چلاتے ہیں وہ یہ کہ علومِ نظریہ اور ان کے پاس اسی طرح ہیں جس طرح کہ غزالیؒ نے یہی مقاصد الفلاسفہ میں ان کی تقسیم کی ہے یعنی وہ تین قسم کے ہوتے ہیں : ۱۔ امور معمولی جمادہ اور سادہ کے قابل تغیر و حکمت اقسام سے متعلق ہیں جیسا کہ ذات باری تعالیٰ ..... الخ، اور ۲۔ جمادہ سے متعلق ہیں اس صورت میں (الف) یا تردد کسی معین اور کے متعلق ہیں حتیٰ کہ اس سے بے تعلق ہونا قوتی و اہم کے لیے ممکن نہیں جیسے انسان... الخ (ب) یا یہ کہ انھیں معین اور کے لیے تعلق ہجئنا ممکن ہے جیسے مشکل و مرتع کی شکل ..... الخ..... پس یہ امور یعنی مشکل و مرتع اشکال ایسے ہیں کہ ان کے وجود کا قوام بغیر معین باور کے نہ ہو گا، لیکن وجود میں ان کے لئے رخصیں

مادہ کو تنقیح نہیں کیا جاتا لیکن انسان کی طرح نہیں کہ اس کا مفہوم معین  
مادہ کے بغیر نہیں ہیں تو انہیں پتا..... اور اس چیز کا علم حس ہیں اس حشیثت سے بحث لگی  
جاتی ہے کہ وہ مادہ سے بالٹکیہ فیصلہ متعلق ہے وہ علم الہیات ہے اور اس چیز کا علم حس  
کے بارے میں آس حشیثت سے بحث کی جاتی ہے کہ وہ مادہ سے تعلق ہے وہم میں  
ذکر خارج میں تو وہ علم ریاضی ہے اور اس چیز کا علم حس کے بارے میں آس حشیثت سے  
بحث کی جاتی ہے کہ وہ معین مادہ سے بے تعلق نہیں ہو سکتا، وہ علم طبیعیات ہے۔  
پس یہ علوم جیسا کہ آپ دیکھتے ہیں، اور جیسا کہ غرّاتی نے خود مقاصد الفلاسفہ میں کر  
کیا ہے، اپنے موضوع کے اقبال اسے ترتیب دیشئے گئے ہیں۔ علم الہیات اعلیٰ علم کہلاتا  
ہے، کیونکہ فلسفی اس سے ابتداء نہیں کرتا بلکہ آخر میں اس کی طرف متوجہ ہوتا ہے اور  
علم ریاضی اوس طبقہ کہلاتا ہے، اور بعد جمی تو جمی کی جاتی ہے، اور  
علم طبیعی اول علم کہلاتا ہے، کیونکہ اس کی طرف ابتداء ہی سے تو جمی کی جاتی ہے۔ علوم  
الہیات کی طرف، جو خالص مجررات کے بارے میں بحث کرتے ہیں، فہم کا مائل ہونا  
ضروری ہے۔ مگر دریانی منزل (ریاضی) سے گذسے بغیر ایسا نہیں ہو سکتا، کیونکہ یہی  
ان امور سے بحث کرتی ہے جو اگر مادہ سے خابجی طور پر مجرمنہ ہوں تو وہی طور پر ان کو الگ  
کیا جاتا ہے، اس طرح وہ ایک پل کی طرح ہوتی ہے، جس کے ذریعہ علم اعلیٰ کی طرف رسائی  
ہوتی ہے۔ یہی فلسفیوں کا مقصد ہے۔ اس کی افلاؤن کے اصول جب وہیں تھیں تھیں تھیں تھیں تھیں تھیں  
کرتے ہیں۔ یعنی ایک علم سے دوسرے علم کی طرف، اور ایک فن سے دوسرے فن کی طرف  
تدریجی ترقی کرنا، نیز وہ اعیارت بھی اسی کی تائید کرتی ہے جو یہ فلسفی اپنے مدارس کے  
دروازوں پر لکھا کرتے تھے: ”یہاں وہ شخص داخل نہیں ہو سکتا جو علم ریاضی سے آشنا  
نہ ہو، پس اس روشنی میں یہ علوم ہوتا ہے کہ فلسفیوں نے جو یہ طریقہ ایجاد کیا تھا کہ الہیات  
میں خود دنکر کرنے والے کے لئے مطلق ریاضی کی تحصیل اچھی طرح کریں چاہئے تو اس سے  
ان کا مقصد یہ تھا کہ طالب علم کا ذہن علم صحیح کے لئے آمادہ ہو جائے ایسا نہیں جیسا کہ  
غرّاتی نے خیال کیا کہ وہ ریاضی کے قدریعہ ایک قسم کا چکر ہے کہ طلباء کو لپنے دام میں نے

لتے ہیں میری نظر میں تو معاملہ صاف ہے، اس میں کوئی پچیدگی نہیں ہے کیونکہ اگر کوئی شخص یہ چاہے کہ وہ فلسفیانہ مشکلات کی گرد کشائی کے لئے تیار ہو تو فلسفی سس کے لیے عالم ریاضی کی شرط لگاتے ہیں انہیں معقول شرط ہے، مگر اگر قایدِ لفاسد کے غیر پچیدہ طریقہ پر منواہ ہوتا تو اس کے لئے ریاضی کی ضرورت نہیں بلکہ صرف کتاب و مختت کی طرف وجہ کرنا کافی ہے۔

**ح۳۵ سطر ۵:** (۲) ابوالنصر فالابی (ستہ تا ۱۳۰ھ) خادمِ الامم ہر دفعہ فاریاب مسلم خراسان میں پیدا ہوا بعض لوگ اس کا مقام دادت شہر اطرار (مسلم مادراد النہر) بنلاتے ہیں۔ مصحح

**ح۳۶ سطر ۵:** (۲) ابو علی ابن سینا الملقب بـ شیخ الرئیس (ستہ تا ۱۳۰ھ) مشہور طبیب و فلسفی تھا، صوریہ مادراد النہر میں پیدا ہوا۔ مصحح  
**ح۳۷ سطر ۶:** (۱) مفتول اسلامیوں کا ایک فرقہ تھا جو اپنے آپہ کو "اصحابِ عدل و توحید" بھی کہتا تھا، پھر اس کی کئی شاخیں ہیں، لیکن سب کے سب بعض امور پر تتفق تھے مثلاً خدا کی ذات پر نیادتی صفات کی تلقی، کیونکہ ان کے پاس خدا عالم بالذات " قادر بالذات" ہے، نہ کہ بالصفات، اور مثلاً کلامِ الہی مادا شہ مخلوق چنانچہ فیضت سو بیٹھے حروف و صوت کی حیثیت سے دہ قلہری آنکھ سے قیامت میں بھی نظر نہیں آ سکت، وہ مخلوق سے کہیجیت سے بھی مشابہ نہیں ہے، بندہ ہی خالق خیر و شر ہے، خداۓ تعالیٰ کی طرف خیر کی نسبت تو کی جا سکتی ہے مگر شر کی نہیں، خداوند حکیم مدد کے لئے سوائے خیر و مصلحت کے کچھ نہیں کرتا، بندہ ہی شر کا خالق اور اس کا فرماندہ اس ہے، وغیرہ وغیرہ۔ مصحح

**ح۳۸ سطر ۶:** (۱) فرقہ کلامیہ: ابو عبد اللہ محمد بن کرام کے پیشوں کا نام ہے۔ یہ لگ ضدا کے جسم و حیز کے قاتل تھے کہ وہ عرش پر بیٹھا ہوا ہے، اور اس سے جہتِ علمیا کی طرف سے مہماں ہیئے اور اسی قسم کے اور بہیانات، صاحب مقالات الاسلامیت تکلفتے ہیں؛ یہ جمیں کے تیر ہوں فرقہ کا نام ہے جو کہتے ہیں کہ کفر نام ہے زبانی انجام خدا کا نہ کہ تلبی انجام کا وغیرہ وغیرہ۔  
**ح۳۹ سطر ۶:** (۱) فرقہ واقفیہ: صاحب مقالات الاسلامیت کے بیان کے موافق

یہ روانی کا بائیسواں فرقہ تھا جو موسیٰ بن جعفر نامی امام کو قیامت تک زندہ اور کہیں پوشانہ مانتا ہے، اور یقین رکھتا ہے کہ ایک روز ان کا ظہور ہو گا، اور شرق سے مغرب تک سایہ رہے زمین کے وہ حاکم ہوں گے اوسی بن عبدالرحمن جب ان سے مناظرہ کرتے تھے تو کہتے کہ یہ لوگ میرے نزدیک بارش سے بھیگے ہوئے کتوں کی طرح ہیں۔ مصحح

**۱۰۔ مادہ سطر:** (۹) تلاجبلال الدین دوآل نے افلاطون کی اسلامی رائے پر روشنی ڈالی ہے اور کہا ہے کہ ”حدوث عالم کے بارے میں جو قول نقل کیا جاتا ہے سمجھا جاتا ہے کہ اس سے مراحد حدوث ذاتی ہے اور میں نے فلاسفہ اسلام سے کسی کے ساتھ کی لکھی ہوئی کتاب و بھی پڑھنے جو اس تابع سے پہلے لکھی گئی ہے (یعنی تابع کتابت سے چار سو برس پہلے تصنیف کی گئی ہے) اور اس میں پیغمبیر افلاطون سے نقل کر کے لکھتا ہے کہ تمام فلسفی قدم عالم پرستقق ہیں سوٹے ایک شخص کے اور اس کتاب کا مصنف کہتا ہے کہ اس طوکی مراد اس شخص سے افلاطون ہے، پھر تو حدوث ذاتی پر کس کی رائے کو محول کرنا ممکن نہیں۔“ عبادت مذکور کے معنے یہ ہوں گے کہ افلاطون کے سوائے تمام فلسفی قدم عالم کی رائے پر مستقق ہیں، صرف افلاطون ہی عالم کے حدوث ذاتی کا فافل ہے، قاعدہ استثناء کے مقتضاء سے فلسفیوں کی رائے قدم ذاتی پر محول ہوگی، اگر یہ کس کے خلاف ہے، پھر اس حدوث کی روایت افلاطون کی احوال انسانی کے قدم اور بعد مجدر کے قدم کے بارے میں بھی اس کی شہرت کے خلاف ہے۔ مصحح

**۱۱۔ مادہ سطر:** (۱۰) فلاسفیوں کے دلائل اور ان کے ساتھ غریبی کے مناقشہ کو معلوم کرنے سے پیش ترہ ترہ ہے کہ اس دعوے سے واقفیت حاصل کی جاتے جس کو یہ دلیل پیدا کرتی ہے، مثلاً میں کایا قوله مشہور ہے کہ ”عالم (یعنی موجودات) کا وہ خصہ جو ذات و صفات خداوندی کے سوا ہو،) حدوث ہے“ اور فلاسفہ ان کے اس دعوے کی مخالفت کرتے ہیں، اس حیثیت سے نہیں کہ عالم ان کے پاس قدم ہے بلکہ اس حیثیت سے کہ اس کے ایک حصہ کو وہ قدم سمجھتے ہیں، اور یہاں ان کے دو ملک ہو جاتے ہیں،

ملک (۱) جو اشیاء کاشمار اور ان کا حساب کرتا ہے اور ان میں سے ہر ایک دلیلے

ایک خاص دلیل لانہ ہے جو اس کے قدم کو واضح کرتی ہے۔  
ملک رب متكلیین کے دھوپ کے بظالان کے لئے کافی سمجھا جاتا ہے کہ اسکی  
تصویر رسالہ کتبیہ کے لباس میں اس طرح تھی جو اس کے "کوئی چیز عالم میں سے قدم نہیں ہے"  
اور حسب سبب کلی باطن ہو جائے تو اس کا نقیض ثابت ہو جائے کا جو ایجاد جزئی ہے

یعنی بعض عالم قدم ہے اور یہی طلب ہے۔  
اور غزالی نے مذہب فلاسفہ کی تصویر کی پختہ میں ملک شانی ہی کو سہولت کی نظر آیا  
کیا ہے، اور اس بیان کے لئے کہ فلاسفہ کے نزدیک عالم میں کیا چیز حادث ہے اور کیا چیز  
قدم ہے راویان کے نزدیک کیفیت لشو و ارتقاء عالم کیا ہے (۴) یہ تاخیص پڑش کی ہے  
میکاہ اول کے وجہ سے عقل اول نے فینمان پایا ہے، اور اعقل موجہ و فنا میں بالذات ہے،  
کوئی جسم نہیں زکنی جسم میں نہ کس ہے، اپنی ذات کا علم رکھتی ہے، اپنے مبدأ کا علم رکھتی ہے،  
اداس کے وجہ کے ساتھ ہری تین چیزیں لازم آتی ہیں، عقل شانی اور نفس فلک اقصیٰ اور  
حیوم فلک اقصیٰ اور یہ اس لئے کہ وہ (عقل اول) اپنی ذات اور مبدأ کو جانتی ہے، اور اپنی  
ذات کا مقابلہ سے مکن الوجود ہے، اور یہ تینوں جہات مختلف ہیں، اور یہ جو ہستے ہے ایک  
شے صادر ہوتی ہے اعلیٰ سطح پر، اونی سے ادنیٰ اور عقل شانی سے بھی تین امور اسی قسم کے لازم  
گئے ہیں اور اسی طرح یہ سلسلہ مدلک ہے اور بالآخر مقل عاشر پر منتهی ہوتا ہے جس کا نام عقل قبال  
بھی ہے، اسی سے مادہ تابی کوں و فساد فلک قمر کے مقعر میں صادر ہوتا ہے، پھر یہ مادہ حکمات  
کو اس کے دسیل مختلف قسم کے امتزاجات شامل کرتا ہے جس سے معذیات انباتات د  
جیدا نات طہر میں آتے ہیں اور اصل ان موالید ثلاثہ کی عنصر اربعہ یعنی مٹی، یانی، ہوا اور آگ  
ہیں، اور عالم علوی کے مشتلات یہ ہوتے ہیں، عقول عشرہ، نفوس تسعہ، افلک تسعہ، اور عالم  
سنبل کے مشتلات سے تو یہی مادہ ہے جو عنصر اربعہ پر منقسم ہوتا ہے پس عقول اور نفوس نکلیے  
اور جام فلکیتی مادا اور صور جسمیہ درجیہ درخکال داضوار کے ساتھ اور عنصر اربعہ مادو کے شا  
اداس کی صور جسمیہ سب ان کے نزدیک قدم ہیں، رہ گئی عنصر کی صور شخصیہ اور اعراض تو یہ  
حادث ہیں اور عنصر کی صور نوعیہ کے باہمیں اختلاف ہے کہ وہ ان سے مادہ ہیں منتقل ہوئی ہیں۔

معترض

منہ سطر ۱۱) احادیث قدیم کی طرف ثابت کرتے ہوئے کہ وہ بسب عدم ہے  
و اختال کا ذکر کیا جاتا ہے:-

(۱۱) احادیث قدیم عالم کے عدم سے متعلق ہوا، بعد اس کے کہ نہیں ہوا تھا تو یہ بات  
حالت قدیم میں تغیر کی طرف متوجہ ہوتی ہے۔

(ب) احادیث قدیم ازل ہی سے ایسے وقت سے متعلق تھا جبکہ عدم فنا اور  
تغیر عالم سے قدیم میں لازم نہیں ہوا تھا، اور یہی اختال ہے جس کی طرف اشارہ کیا جاتا  
ہے (کہ وہ اس حالت کی طرف ہو دی ہوگا اور) پھر اس حالت میں انقلاب ہوا اور فلاسفہ  
مسئلہ اول میں جو استدلال کیا ہے کہ وجود حادث کا مدد و زیریم سے حوال ہے، وہی  
استدلال عدم حادث کا مدد و زیریم سے عوال ہونے پر بھی ہوتا ہے، اس عبارت میں کی  
قسم کی کمزوری ہے جو ظاہر ہے۔ مصحح

ملک سطر ۹: (۱۲) یعنی جب معلول اول کی عقل ہی کے نفس کی ذات کے  
سوا..... ہو تو دو عوال لازم ہوں گے، ایک عوال اللہ تعالیٰ کے بارے میں،  
وہ ہے کثرت کا اس کی ذات میں پایا جانا، دوسرا عوال معلول کے بارے میں اللہ تعالیٰ تبیع و  
تمثیل ہوگی باوجود کیہ فلسفہ کے قائل نہیں ہیں۔ مصحح

ملک سطر ۱۳: (۱۳) ابتداء مسئلہ سے یہاں تک نہ بلفیوں کا بتلیا گیا  
ہے تو پھر امام صاحب کی تاب مقاصد الفلاسفہ کی جملائیا قیمت وہ جاتی ہے جس کے  
مقدمہ میں وہ لکھتے ہیں "بعد حمد و صلوات کے واضح ہو کہ میں یہاں فلسفیوں کے لغو باول کا  
پردہ چاک کرنا چاہتا ہوں، اہل ان کے آراء کا تناظر کرنے کے لئے جیل کی حقیقت کو پڑھ  
کرنا چاہتا ہوں، تکریر کی وقت ہو سکتا ہے جبکہ ناظر کو ان کے خیالات و معتقدات پر پہنچے  
آکا ہی ہو جائے، کیونکہ فراد فہرسب کی اطلاع بغیر اس کے معلول پر وقوف کے حوال ہے،  
بلکہ وہ اندھیرے میں نشانہ اندازی کے برابر ہے۔ اس لئے میں ان کی لغویات کی پردہ دروی  
کرنے سے پہلے تھوڑا سا بیان ان کے مقاصد نظری کے متعلق (جو مقتبس ہو گا ان کے  
علوم منطقی و طبیعی والہی سے اپنی کرنا چاہتا ہوں، تاکہ ناظرین خود حق و باطن کا تصنیفیہ

لیں یہاں میں صرف ان کی غایت کلام کی ایک مختصر سی تفہیم کر دیتا ہوں، ان خود زدہ کو ترک کر کے جو خارج عن المقصد ہیں میں برسیل نقل و روایت ان کا کلام مع دلائل پیش کر دینا چاہتا ہوں..... الخ)۔

میں کہتا ہوں کہ جب غزالی منے ایک کتاب ہی خاص ذہب فلسفہ کے بیان ہیں اس کے شافی رد کے ساتھ تکھدی تھی تو یہاں ان کے ذہب کی ترجیحی کی اس تقویل سے ان کا کیا مشاہد تھا ہے ہمارے خیال میں جو چیز کہ غزالی کو کتاب مقاصد الفلاسفہ لکھنے پر داعی ہوتی وہ صرف دہی نہیں ہے جس کا انھوں نے اس کے مقدمہ میں ذکر کیا ہے بلکہ اس کے علاوہ ایک دوسری ہی شے ہے، ان کا دہ بیان غور طلب ہے۔ جو انھوں نے ایک کتاب کا (جو ذہب باطنیہ کے رو میں لکھی گئی ہے) بسی تالیف پیان کرتے ہوئے لکھا ہے، میں نے ان کی کتابیں ماملہ کرنا شروع کیں، ان کے مقابلے جمع کرنا شروع کرنا ہے، اور جوان کے سلف کے طبق وصول پہنچی نہیں پس میں نے ان خیالات کو جمع کرنا شروع کیا اور انہیں ایک بادقا عده ترتیب کے ساتھ اختاگیا۔ ان کے بال مقابلہ تحقیق و تدیشہ خیالات بھی درج کرنا گی، ان کے ساتھ ساتھ ان کا جواب بھی لکھتا گیا، اس پہلوں کو جو دینیہ کہ میں نے ان کے دلائل و بیانات کو واضح کر کے ٹھیک علمی کا انتکاب کیا ہے کیونکہ اس سے ان کے ذہب کی تائید ہونے لگتی ہے اور جن داؤں پیچ سے مخالف پہلوں ناوانف تھا ان سے گیا اس کو واقف کیا گیا ہے۔ کہا گیا کہ ہماری آئی تحقیق اور ان کی طرف سے اتنی صاف صاف ترجیح خود ان کے خیال تائب کا پہلوں رہی ہے۔ ایک اعتبار سے میں ان کے بڑنے کو درست سمجھتا ہوں، جیسا کہ احمد بن حنبل<sup>ؓ</sup> بھی حارث الحاسی<sup>ؓ</sup> پر خفا ہوتے تھے جبکہ آخر الذکر کی کتاب (رتو مغزہ میں) ان کے آگے پیش کی گئی اور واضح کیا گیا کہ بدھیوں کی رہ تفرض ہے! احمد نے جواب دیا کہ تو نے پہلے تو ان کے شیعہ کو نقل کیا پھر اس کا جواب ویا، کیا تمہیں اس امر کا اطمینان مالی ہو چکا ہے کہ ناظر کا دلاغ پہلے شبہ ہی کے دام میں عزیز نہیں ہو جائے گا، اور آپ جواب کی ظرف اتفاقات

بھی نہ کیا کاغذ اس کا سچیدگی اس پر واضح ہو سکے گی۔“

پھر غزالی لکھتے ہیں ”جو بھی احمد نے جواب دیا وہ صحیح ہے مگر اسی وقت تک جبکہ شبہ نشیر نہ ہوا ہوہ مگر جب شبہ منتشر مہشود ہو رہا چکا ہو تو اس کا جواب دینا بھی وجہ ہو گیا اور جواب اس وقت تک مکن ہیں جس تک خود مختلف کے مذہب کو صاف طور پر نہ بتالیا جائے ہاں البتہ شبہ کے بتلانے میں تکلف نہ کرنا چاہیئے اور میں بھی یہاں تکلف نہیں کروں گا۔ ان شبہات کو میرے ایک طلاقانی نے بیان کیا تھا جو اپنی مختلف عقیدہ لوگوں کی جماعت سے اپنا تعلق سدا کر لیا تھا اس نے مجھ سے بیان کیا کہ ہمارے لوگ آپی حضرات کی ان تصانیف پر جو ہماری اردو میں لکھی جاتی ہیں ہم نے

ہیں اکھود تو ہمارے خیالات کو سمجھنے سکے اور گھے تردید کرنے اس لئے میں نے پسند نہیں کیا کہ ان کی اصل حقیقت سے غافل رکھ جواب دوں۔ اس لئے میں نے ان کو یہاں کامل طور پر نقل کر دیا ہے تاکہ میرے مشتعل یہ گھمان نہ ہو کہ میں نے ان خیالات کو سُستا تو ہے مگر سمجھا انہیں اس لئے بھی میں نے اپنی صفات طور پر لکھ دیا اور تباہ جعل اسکا ان کے خیالات کی غایت معلوم کر لیا پھر دلائل فاطعہ سے ان کے فساد کو واضح کرنے کی طرف متوجہ ہوا۔“

پس جس اصول پر کاغذ ای مذہب یا باطنیہ کے خیالات کو تردید سے پہلے درج کرتے رہے۔ اسی اصول پر فلسفیوں کے خیالات کی بھی انھوں نے ترجیح کی۔ اس طریقہ سے نہیں جیسا کہ انھوں نے مقاصد الفلاسفہ کے مقدمہ میں لکھا ہے کہونکہ غزالی اپنی طرح جانتے تھے کہ ان سے پہلے مستکلمین فلسفیوں کی رؤیں کامیاب نہیں ہوئے تھے کیونکہ وہ ان کے مذہب ہی کو پوری طور پر سمجھنے نہ سئے۔ سنئے جو غزالی کہتے ہیں ہے ”مستکلمین کی کتابوں میں ان کے (یعنی فلسفیوں) کے بیانات میں سے کچھ بھی نہ تھا، باوجودیک وہ ان کی تردید برابر کئے جا رہے تھے ہاں یہاں کچھ نہیں اور مسخ شدہ بیانات ضرور تھے جن کا تناقض و فشار بالکل ظاہر تھا۔“ ان کو ایک جاہل عائی بھی پنی طرف منسوب کرنا پسند نہیں کرتا، پھر جائید فلسفیوں کی طرح دقتی درس افراد، اس لئے میں نے منا، سمجھا کہ ان سے لذتی بیسے ہے ان کے خیالات کی تکشیک پیغام باؤں اور ان کی ناظر کو بھی اطلاع کر دی ورنہ بلا سمجھے بوجھ لاذانہ صہوں کی طرح لا کھی چلانا ہے۔“ اور عجیب بات ہے کہ غزالی اس کتاب میں بہت کچیزیں بلا جواب لشنسچھوڑ دیتے ہیں اور بعض وقت تو ان چیزوں کو پیش کرتے ہیں جو

ان کے اور فلسفیوں کے مابین مختلف فنیہ نہیں ہیں ان کے مسائل میں منطق تو پیش کرتے ہیں لیکن میں کسی کی شافی تزویہ نہیں کرتے میں مسائل طبیعیہ کھٹکتے توہین لگان ہیں اسے صرف خد کی تزدید کرتے ہیں پڑھتے والا یہ بخدا ہے کہ وہ کسی دوسرا کی چیز کا محتاج ہے۔ لہذا اس کتاب کی تطہیف سے ان کی دوسری ہی غرض قتلی جوانوں نے اس کتاب کی تہذیب میں لمحی ہے جیسا کہ ہم نے پہلے واضح کر دیا ہے۔

## مصحح

ص ۱۵ سطر ۱۱۲ (۱۲) یہ جو اعراضِ امام غزالی نے قیام فلسفیوں پر کیا ہے، اسی قسم کا اعراضِ موجودہ زبان کے فلسفیوں پر بھی کیا جاسکتا ہے جو اپنی عقل سے مادر طبیعتی تھانی کو سمجھتے کا دعویٰ کرتے ہیں تبھی یہی دعویٰ ہوتا ہے کہ وہ بعیضِ غیر قائم کے دعوے کرنے لگتے ہیں یہ تو ہبھر ساقوں پر کہ مشیتِ بزدی اندھی ہے جو کچھ اس سے صادر ہو رہا ہے وہ عقلِ تمیز سے نہیں ہو رہا ہے ایکستے مٹا ہے کہ کائیں تیزی کر دوں سال مادہ کی فرم معمول حرکات کا تیز ہے جیسے کوئی بند رکر دوڑوں سال ٹائپ کی

مشین پر الجگیاں مارتے رہے تو ممکن ہے کہ ایکستے سپیر کا ذرا مرتب ہو جائے۔ (ترجم)

ص ۱۶ سطر ۱۲ (۱۵) یعنی جیسے کہ وہ کہتے ہیں کہ جب واجب اپنے غیر سے لپٹنے وجود ہو جوہر اور اپنے غیر کے لئے ملت ہوئے میں مشارکت کر دیگا تو جب یہ مشارکت مقوماً تباہیت میں نہ ہو تو واجب کو وحدت سے خارج بھاڑ کرے گی۔

ص ۱۶ سطر ۱۳ (۱۶) شاید مصنف کا اشارہ ان کے اس قول کی طرف ہے کہ جو جنسی میں اپنے غیر سے مشارکت رکھنا ہے تو ضروری ہے کہ وہ اس سے فصل میں مبایہت رکھے۔

ص ۱۷ سطر ۱۲ (۱۷) یعنی اگر کوئی شے ممکن الوجود ہو جیسے کتاب کا لکھوڑا بن جانا "اوہ ہم سے غائب بھی ہو تو اس سے چیرت زدہ ہو جائیں گے اور سمجھدی بھی نہیں گے کہ یہ واقعہ ہوا بھی یا نہیں اسی صورت میں یہ محالات لازم ہوں گے، لیکن اگر اسکا ان میں ہو کہ ہم کو اس بات کا علم ہو جائے کہ یہ انقلاب (ربا و بورا میں کے اسکا ان کے) غیر ماقع ہے تو یہ محالات لازم نہیں ہونگے اور اسکا ہے کہ یہ علم ہم کو ان دو طریقوں میں کسی ایک طریقے سے حاصل ہو۔

(۱) خدا کے تعالیٰ ابتداء اس میں اس انقلاب کے عدم حصول کا علم پیدا کرے تو ہم فیصلہ کریں گے کہ

وہ باوجود اپنے امکان کے غیر واقع ہے۔ اس علم کے مقتضاء پر ہو خدا نے فعلے نے ہمارے اندر پیدا کیا ہے (ب) اس انقلاب کے عدم حصول پر عادت کا جاری رہنا ہمارے ذہنوں میں۔ (یا وجود اس کے امکان کے) اس کے عدم وقوع کے علم کو اسخ کر دیتی ہے ..... یہ حل غزالی کی نظر میں کافی ہے کہ یہی می طریقہ پر عالم طبعی کے مختلف علم حاصل ہوتا ہے۔ یا وجود ان مفروضات کے عقلی طور پر امکان کے بعد کے متکلین نے بھی غزالی ہی کے اصول کی پرسوں کی ہے عضد الدین ایک اورستید شریف جرجانی اپنے کتابوں "موافقت اور شرح موافق" میں لکھتے ہیں۔ "علم ایک ایسی صفت ہے جو اپنے محل کے لئے معافی کے درمیان اس تمیز کو واچپ کرتی ہے جو تفیض کلی کی متعلق نہیں ہوتی، اور علوم صادیہ کو انہوں نے محل تفیض بتایا ہے، جواب یہ ہو کہ اتمال تفیض دو قسم کا ہوتا ہے۔

۱۔ وہ نوع پر امکان ذاتی کی طرف ممکنات کے لئے ثابت شدہ امور کو راجح کرتی ہے ان کی علوم سے کوئی نزاع نہیں ہوتی۔

ب۔ وہ نوع جو اس طرف رجوع ہوتی ہے کہ متعلق تمیز محل ہوتا ہے کیونکہ اس میں تمیز کا تفیض فی الحال کے تلق سے فیصلہ کرتے ہیں جیسا کہ نظر ہیں یا تفیض فی المآل کے تلق سے جیسا کہ جہل مرکب اور تعلیمی اور منشاء اس کا ہے ضعف اس تمیز کا عدم جزم کا وجہ سے یا عادم مطابقت کی وجہ سے یا موجب کی طرف عدم استناد کی وجہ سے اور علم کی تعریفیں یہ چیز منفی ہے سوال یہ ہے کہ کیا موجودہ زبان کے فلاسفہ جو نظریہ سیاست کے الفاء میں متکلین کے ساتھ موافق ہیں اس محل سے مطلع ہیں جن سے کہ متکلین مطلع ہیں جواب یہ ہے کہ نہیں۔ سنجھ

ص ۳۷۴ سطر ۱۸۲ (۱۸۲) غزالی نے فلاسفہ کی وجہ پر عقائد ذکر کئے ہیں وہ تمام فلاسفہ کے نہیں ظاہر ہے کہ یہ فلاسفہ اسلام ہی کے عقاید ہے مجھ پر قرآن حکم اور حدیث شریف سے استناد دار حق کرتا ہے کہ وہ فلاسفہ اسلام ہی کے عقاید ہیں تیکن مشہور اور امام تبریز فلاسفہ اسلام جن کے متبعین کثرت سے ملتے ہیں وہ اس قسم کے عقاید نہیں رکھتے تھے جیسے لوگی این سینا اور فارابی، اول الذکر کی رائے ان کی کتاب "نحوت" کے ایک اقتداء میں حکوم کا بیکاری ہے جو درج ذیل ہے

"معاد کے بارے میں تمہیں معلوم ہونا چاہیے کہ اس کی لذائذ اور اس کے آلام دو قسم

سر ہیں ایک وہ میں جو بیعت و نشر کے بعد ہم پر ہے مجھے، جنکی تصدیق ہماری شریعت حسنے والی  
کے ذریعہ کی ہے۔ جو ہمارے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر اپنے ہے این کی دوسری اسم وہ ہے جو عذر  
قیاس سے استدلائی طور پر معلوم کی جاتی ہے اور نبوت نے اس کی بھی تصدیق کی ہے مگر مکمل  
الہیں کامیلان آخري قسم کے معادہ ہی پر ہے، یعنی وہ صرف روحانی للذات و آلام ہی کا  
ساقی سمجھتے ہیں اسی سے ان کے فردیک انسانی سعادت و شقاوت کا تیجہ مال ہو جاتا  
ہے۔ ..... غرض کہ این سینا تتفصیلی طور پر حکما رکی راوی پیش کر دی ہے۔  
اور شریعت اور حکما رکی راوی پر کوئی محکمہ نہیں کیا ہے، لیکن اس کے امن قول سے کہ شریعت کے  
بتلاوے ہوئے امور وحی کے ذریعہ معلوم ہوتے ہیں اس کو معاد جسمانی کا منکر نہیں کہا جاسکتا  
گواں معاملہ میں اس کی راوی مضطرب ہے۔ رہا فارابی تو اس کے متعلق بعفی متنظیں  
نے خود اقرار کیا ہے کہ وہ بیعت و نشر جسمانی کا فائل تھا، جیسے کہ موافق جلد (۱۸)  
صفحہ (۲۹۷) کے حاشیہ پر فناوی سے روایت کرتے ہوئے لکھا ہے کہ معاد کے قابل  
یعنی قسم کے لوگ ہیں ایک وہ یو صرف روح کے بقا کے قائل ہیں۔ دوسرے وہ جو  
اس رہیم کے ساتھ روح کے اعادہ کے قابل ہیں تیسیر کے وہ جو کسی دوسرے جسم  
کے ساتھ بغیر اعادہ جسم اول آخري طبقہ میں قابل ذکر غزالی و فارابی ہیں۔ فقط

معنی